PATRIMONIO CULTURAL IMATERIAL
E POVOS INDIGENAS



Com apoio de varias instituicoes,

o lepé vem desenvolvendo um
programa de acoes educativas para
a valorizacao dos patrimonios
culturais das comunidades indigenas
com as quais trabalha, no Amapa e
norte do Para.

Este livro apresenta conceitos
basicos para o reconhecimento e a
salvaguarda do patrimonio cultural
imaterial, ilustrados com exemplos
dos grupos Tiriyo, Katxuyana,
Aparai, Wayana, Wajapi, Galibi do
Oiapoque, Karipuna, Galibi-
Marworno e Palikur.

Promover o reconhecimento desses
grupos como detentores de formas
de expressao cultural particulares e
permanentemente recriadas, € uma
das metas do projeto “Valorizacao e
gestao de patrimonios culturais
indigenas”, que o lepé desenvolve
com apoio da Petrobras. Acreditamos
que a ampliacao dos contextos
valorativos desse patrimonio cultural
indigena contribui aos esforcos
empreendidos por esses povos para
seu fortalecimento cultural, social

e politico.



Patriménio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

lepé

2011



Realizacao:

Instituto de Pesquisa e Formacao Indigena

Apoio para a publicacao deste livro:

m PETROBRAS

Apoio para a segunda edicao:

s b
Representagio 3
“[H ‘I : da UNESCO o

—_— i "Bl FUNDACAD




Dominique Tilkin Gallois
(organizadora)

Patriménio Cultural Imaterial e Povos Indigenas
Exemplos no Amapa e norte do Para

lepé

2011



© 2006, lepé
© 2011, lepé

Coordenacgao, redacao e edicao:
Dominique Tilkin Gallois

Pesquisa complementar:
Denise Fajardo Grupioni, Lux Boelitz Vidal

Colaboraboragao para a edicao:
Luis Donisete Benzi Grupioni, Licia Szmrecsanyi

Projeto grafico:
Catherine Gallois

Diagramacao, capa e producao grafica
Ana Marconato - Prata Design Grafico

Tratamento de imagens:
Gabriela Menezes



6 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Apresentacao

Este livro tem origem no trabalho que o lepé desenvolve junto aos povos indigenas que
vivem no Amapa e norte do Para. Esse trabalho visa promover o reconhecimento dos
povos indigenas como detentores de expressoes culturais particulares, permanente-
mente recriadas, e leva em consideragao as profundas transformagoes que vém afetan-
do os contextos de producao e de transmissao de saberes tradicionais, na atualidade.

Neste livro, tratamos de um campo relativamente novo: o do patriménio cultural ima-
terial, ou “intangivel”. Na primeira parte, procuramos explicar como surgiu a atual
politica de preservacao da UNESCO, que também esta sendo adotada pelo governo
brasileiro. Retracamos brevemente as mudancas conceituais na abordagem das cha-
madas culturas tradicionais e populares e ressaltamos aspectos que nos parecem
promissores para a valorizagao, interna e externa as proprias comunidades, das for-
mas de pensamento, dos conhecimentos, das prdticas culturais e das artes indigenas.

Na segunda parte, ilustramos alguns ambitos do patrimonio cultural imaterial, a partir
de exemplos dos Tiriy6 e Katxuyana, dos Wayana e Aparai, dos Wajapi e dos povos
indigenas do Oiapoque. Na terceira parte, apresentamos uma breve discussao em
torno de medidas adequadas para a salvaguarda do patrimonio cultural imaterial,
citando algumas experiéncias e agoes em curso, no Brasil e em outros paises. Na Glti-
ma parte, indicamos fontes de informagdo, para saber mais a respeito dos instrumen-
tos e programas desenvolvidos no contexto das politicas nacionais e internacionais.

Os exemplos selecionados para ilustrar os diferentes ambitos do patrimonio imaterial
representam, evidentemente, uma fracdo muito pequena dos ricos acervos culturais
dos grupos indigenas do Amapa e norte do Pard. Nao se trata, portanto, de um livro



Sumario

PDNOROORREIN i i i e S e B e Sy PP
L. O que ¢ patrimOnio cuural IMMBRAIL . .. oo cvmmniaamims e smRa s e O
1. Como diferenciar “material de “imaterial”? ... ... R, 8

2. AlgUns LONCRIDS DABICOS < covim v mnne smnmresm s s soweamm T D 1 ¢

3. A transformacao da nocao de patrimonio na histéria ................... e —— 11

3.1 De patrimonio familiar a patrimonio nacional ... .............. =S 11

3.2 Aspectos da relacao entre diversidade cultural e desenvolvimento ............ 13

3.3 A criacao da UNESCO, defensora da diversidade cultural .. ................. 14

4, Ataizant O CORCED BRECEIBUIRL & e rin s » rs arihs 5.0 0000 4 8 o 5088650 & 5476 5004 17

4.1 VisGes estiticas @ 1echadas 8 CURMIA. oo civass v iin il ansaivssss oo snas 17

4.2 As interacbes e as INOVACDeS CUUIAIS: . i coivvviie il v smiione s sisd o 20

4.3 A sustentabilidade do Patrimonio Imaterial depende de sua renovagao . ...... .. 22

Il. Exemplos indigenas, no Amapa e norte do Para . ... ... S S SR TR R S A
T S P 28

B NGO OB T o v 5ot i s s s s B S A SRR B SR R s e

T T

B IS GBI R v caccor s P 0 0 5D RN 0 N R O T K N 46

e Modosde fazer .. ..... ... ... ittt D2

I1l. Contextos e experiéncias desalvaguarda . ...................................58
1. Por que valorizar os patrimonios culturais indigenas? ........... I 1

2. Estratigias em favor cos povos INEIBeNas « » » « sav s s s sasans sas sressnsesisns s 60

e Experiéncias de valorizagao de culturas indigenas . ................... ... ... 64
3,/C0Mmo proteper DEns HNABERAISE vy s s Bevai s e A SR R s 72

3.1 Quem se responsabiliza por um inventario? ...... .. ceiieiiisavsasasnsis 73

3.2 Para quem gocumentar tradicoes CultURISY .. ...uivivioiin vosnesdesaivas 75

3.3 Como registrar a origem e a transformacao das tradigoes? . . . ................ 77

34 OO OOCUTNETAE WaATIICOES NOVBERT i w e s e s o s s s seamis s 79

IV PORtEs o8 IDDNINRER0 . . o5 oo ain i viamn-s st v e s B e e e e T
I InStrUmentos infemacionals . ... . cxcesssavsersns e s T 82

2. Programas desenvolvidos pela UNESCO ... ... 83

3. Dispositivos legais e programas em consolidacaono Brasil ... .................. 84

4. Letturas reCOmMEOalas . . o v oo i e e et s e e e e e e e e e e e e e e e DD
Nﬂtas+l+lal+!l-!-|I-l-l-l-l-l‘-l-l-l-l-l-l-l-l-l-l-lI'l+-|+l+ll'l+l+-|+l+l+l+l-|I'l-l'-lllilFi+-1l+Bg
Agra deci mentus L] & L3 L] L] L] L3 L] # # # # L] L] L # L] # L L] L L] L] # # # & # L & L] L] L] * L] + L] ® L] L] L] ® & & ® ® #® % = L ] L # - L] L] L 1] W 93

CEINIOE OA5 SOR08 & MUBTINOTIIRE. o e o som i S i S5 B R R SR o R R 95



lepé, 2006 | 7

sobre as manifestacoes culturais desses povos, mas sim da apresentacio de alguns

aspectos que nos parecem relevantes para uma primeira aproximacao a esse vasto
patrimonio ainda mal conhecido.

Como ja mostramos no primeiro livro do lepé, Povos indigenas no Amapa e norte do
Para (2003), os grupos que vivem hoje na regiao de fronteira entre o Brasil, a Guiana
Francesa e o Suriname se constituiram a partir de redes de relacoes historicas e de
processos seculares de troca. Adotamos a mesma perspectiva neste livro, para eviden-
ciar como, através dessa dinamica, muitos elementos culturais diferentes sdao comparti-
lhados por todos os povos da regidao. Se nos parece inadequado identificar e isolar
“patrimonios étnicos” — ou seja, patrimonios culturais isolados, como se fossem “acer-
vos” de cada etnia — ressaltamos como os componentes compartilhados por estes gru-
pos sao constantemente re-elaborados em contextos particulares, permitindo a cada
grupo reconhecer e valorizar o que considera parte de seu préprio patriménio cultural.

Este livro ndo poderia ter sido elaborado sem o apoio da Petrobras. Por meio do pro-
jeto Valorizagao e gestao de patriménios culturais indigenas no Amapa e norte do
Para, a equipe do lepé vem realizando atividades educativas em varias aldeias da re-
giao, com o objetivo de iniciar a formacao de pesquisadores indigenas. Nosso objeti-
VO € que estes pesquisadores possam assumir, a médio e longo prazo, os processos de
produgao, registro, selecao e difusao dos patrimonios orais e artisticos de seus grupos.
Para algumas comunidades, o interesse é recuperar conhecimentos e modalidades de
transmissao ora em desuso, para outras a prioridade é aprender formas novas de regis-
tro e difusao desses saberes. Com uma consciéncia mais agucada da riqueza de suas
praticas tradicionais, os jovens e adultos indigenas que participam desse programa de
atividades preparam-se para gerir seu patriménio cultural em acordo com os diferentes
enfoques e interesses de suas comunidades.



8 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

I. O que é patrimonio cultural imaterial?

1. Como diferenciar “material” de “imaterial” ?

Para iniciar, convidamos o leitor a acompanhar a explicagdo oferecida por Joio
Asiwefo Tiriy6', com apoio do desenho reproduzido abaixo:

Patrimonio cultural imaterial, patriménio material? E tudo misturado!

Para explicar, desenhamos um rapaz que esta todo enfeitado. Dese-
nhamos esse nosso parente enfeitado para a gente entender melhor
onde esta o patrimonio material e onde esta o patrimonio imaterial.
De um lado, colocamos o patriménio material, do outro o imaterial.

Todos nos sabemos que o imaterial é a fonte do patrimdnio material.
Para nos, € entu, fonte. Esta na cabeca desse rapaz que desenhamos,
esta no pensamento dele. Se ele nao tiver esse conhecimento den-
tro dele, como é que ele vai fazer os enfeites que ele esta usando
aqui, como € que ele vai poder repassar para os filhos dele? O
patrimonio imaterial € o conhecimento que foi repassado para esse
rapaz. E o invisivel que esta dentro, que comanda tudo. O conhe-
cimento que ele tem para fazer os adornos que ele vai tecendo. Isso
quer dizer que ele nao deixou acabar o conhecimento.

Como sugere Joao Asiwefo Tiriyo, para apreciarmos a riqueza
dos patriménios culturais indigenas, é necessario considerar
essa “mistura” entre aspectos materiais e imateriais e, sobre-
tudo, procurar as variadas “fontes” do conhecimento, para

além dos saberes tecnolégicos.

Nao deveriamos, portanto, abordar uma cultura pelo viés de seus modos de saber-fazer,
como ainda fazem muitos livros escolares que caracterizam os povos indigenas a partir
da simplicidade de sua cultura material: os indios moram em casas de palha e nio em
casas de tijolo, eles tém arco e nao armas de fogo, etc. Até hoje, muitas pessoas conti-
nuam avaliando o grau de civilizacao dos povos indigenas em funcio de seu legado



lepé, 2006 | 9

material as futuras geracoes, contrapondo assim um nivel de tecnologia “primitiva” ao
alto grau de desenvolvimento conquistado pelos povos ocidentais. Somada a essa “defi-
ciencia evolutiva” em termos tecnolégicos, temos também a caracterizacao de suas
sociedades como “simples”, dada a auséncia de Estado, de propriedade privada, de
escrita, etc. Os primeiros colonizadores descreveram os indios brasileiros como “povos
sem lei, sem f€, sem rei”. Aos olhos dos ocidentais, como disse o antropélogo Pierre
Clastres, sao sempre definidas como “sociedades da falta”. Nao por acaso, quando se
concebe alguma sociedade indigena que se aproxime da “civilizacao”, imediatamente
aparecem os exemplos dos Astecas do antigo México ou dos Incas do antigo Peru. Em
acordo com esse tipo de avaliacao preconceituosa, arraigada no senso-comum, os
Astecas e os Incas seriam mais “civilizados” ou mais “desenvolvidos” que os grupos indi-
genas que vivem na Amazonia, por terem construido piramides, cidades e uma forma
de organizacao politica centralizada proxima do que conhecemos hoje como “estado”.

Essa comparagao, que sempre associa povos com Estado a povos com tecnologia, igno-
ra 0 imenso legado de modos de vida, de experiéncias e saberes de inimeros povos em
todos os continentes que, como os grupos indigenas que vivem atualmente na Amazo-
nia, apresentam formas de organizacao social e cosmoldgica extremamente complexas
independentemente de terem produzido formacoes estatais ou nao.

O que hoje denominamos povos indigenas ou nativos, tanto nas Américas como na
Africa, Asia, Oceania e inclusive na Europa, sio sociedades que optaram por uma for-
magao socio politica na qual a existéncia de um poder centralizado e hierarquizado
como o Estado foi descartada historica e filosoficamente. Esses povos representam 5%
da populagdo mundial, num total de cerca de 350 milhdes de pessoas. Hoje inseridos
em estados nacionais com as mais diversas orientacoes politicas, criaram e continuam
produzindo diversificados conjuntos de saberes, que vem sendo incorporados ao que
chamamos de “ciéncia”. Curiosamente, essa ciéncia ocidental apresenta ainda imen-
sas dificuldades em reconhecer a propriedade intelectual dos povos indigenas sobre
esses conhecimentos.

R T s ey
S0 5&{:‘;@;.’5&# ¥ h-ll".

L

LA R R S
A% %
—

[}




10 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Glossario’

Criatividade: capacidade
inerente aos seres huma-
nos de inventar significa-

¢oes, modos de expressao
e mundos imaginarios
originais. Criador € um
membro de uma comu-
nidade que atua na
transformacao e modifi-
cacao das praticas sociais
e das representagoes.

Formas de expressao
oral: representacoes e
expressoes publicas da
poesia, da historia, dos
mitos e outras formas
narrativas, além da
musica e do canto.

Praticas sociais {ou usos):
atividades que expressam
conceitos, conhecimentos

e competencias, em per-

manente transfnrmac&n,
vinculadas as relagoes
sociais, aos modos de
tomada de decisao e as
aspiragoes da comunidade.

Representagoes: sinais
visuais, sonoros, gestos e
textos que identificam
uma comunidade cultural
ou, pelo menos, impor-
tantes aspectos de suas
praticas sociais.

O reconhecimento dos valiosos sistemas de conhecimentos produzidos
pelos povos indigenas é um processo lento, que ainda esta em curso.
Dentre outros fatores historicos, a revisao da nocao de “cultura” condu-
zida pela Antropologia, tem possibilitado a construcao de instrumentos
para que esse conjunto de saberes possa ser reconhecido pelos estados
nacionais e por organizacoes internacionais. Nesse processo de revisao,
destaca-se a importancia que os patriménios imateriais adquiriram na
cena cientifica, onde se critica o excesso de foco dado até agora ao
patrimonio material e aos saberes tecnoldgicos.

2. Alguns conceitos basicos

A atual definicao oficial de patriménio cultural imaterial® é a seguinte:

As praticas, representacoes, expressoes, conhecimentos e técnicas —
assim como os instrumentos, objetos, artefatos e espacos culturais que
Ihes sao associados - que as comunidades, os grupos e, em alguns casos,
individuos reconhecem como fazendo parte integrante de seu
patrimonio cultural.

Esse patrimonio cultural imaterial — que se transmite de geracao em ge-
racao — € constantemente recriado pelas comunidades e grupos em
funcao de seu entorno, de sua interacao com a natureza e sua historia,
e lhes fornece um sentimento de identidade e de continuidade, con-
tribuindo assim a promover o respeito pela diversidade cultural e a cria-
tividade humana.

De acordo com essa defini¢ao, o patrimonio cultural imaterial se manifes-
ta em particular nos seguintes ambitos:

* as tradicoes e expressoes orais, incluindo a lingua como veiculo do
patrimonio cultural imaterial,

e danga, musica e artes da representacao tradicionais,

* as praticas sociais, os rituais e eventos festivos,



lepé, 2006 | 11

* 0s conhecimentos e 0s usos relacionados a natureza e ao universo,
* as tecnicas artesanais tradicionais.

Adiante, voltaremos aos diferentes aspectos desta definicao. Mas é impor-
tante considerar que a atual conceituacao do Patrimonio Cultural Imaterial
inclui a dimensao social, sempre presente nos saberes e fazeres, como
também inclui as interpretagoes e transformacoes que necessariamente
acompanham a transmissao de saberes.

3. A transformacao da nocao de patriménio na histéria
3.1. De patrimonio familiar a patrimonio nacional

A palavra patrimonio vem de pater, que quer dizer “pai” em latim, uma
das linguas faladas na antiguidade, na Europa. Essa idéia de patrimonio
como “aquilo que se herda do pai” se transformou, ao longo de muitos
séculos, para designar tudo aquilo que uma familia recebia de seus ances-
trais. O tempo passou e, na Europa do século XVIII, a palavra patriménio
se estendeu para o dominio das cidades e das nacdes. Do ponto de vista
de cada familia, era importante cuidar de seu patrimonio para que este
pudesse ser transmitido aos membros das proximas geracoes. Da mesma
forma, do ponto de vista do conjunto dos cidadaos de um pais, passou a
ser considerado importante cuidar de um conjunto de bens histdricos e
artisticos, visto como propriedade de uma nacao inteira.

Isso aconteceu quando, em 1789, na Franca, grupos revoltados com os
muitos privilégios das familias reais e nobres resolveram lutar para der-
rubar o poder dos reis e criar um novo sistema de governo baseado em trés
ideais que ficaram famosos no mundo inteiro: igualdade, fraternidade e
liberdade. Os revolucionarios queriam também acabar com os castelos,
monumentos e obras de arte representativas da monarquia que acabavam

Eventos festivos: reuniao
coletiva durante a qual
eventos importantes para
uma comunidade cultural
sao proclamados, celebra-
dos, comemorados ou valo-
rizados por meios diversos
e habitualmente acompa-
nhados de dancas, musica

e outras manifestagoes.

Artes da interpretacao:
além da musica instrumen-
tal e vocal, da danca, os
contos, a poesia cantada

e outras praticas do
espetaculo, que teste-
munham da criatividade
das comunidades.

Espacos culturais (ou
lugares): ambiente cultural
produzido pelas praticas
sociais, a partir do uso ou
da apropriagio de estru-
turas construidas, de
espagos ou sitios naturais.

Cabe lembrar aqui que
natureza e universo Nao
sao percebidos univer-
salmente da mesma forma,
nem sao “dados” da
natureza. Tornam-se
suporte do patrimonio
cultural na medida em que
cada comunidade lhes
atribui valores e
significados diferenciados.



12 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

de derrubar, para comecar uma nova histéria e criar uma nova tradicao, a da
Republica. Foi em reacao a essas idéias tao radicais que surgiu na Franca o primeiro
movimento de protecao de um patrimonio nacional de que se tem noticia, por volta
de 1830. Um grupo contrario a destruicao do patriménio deixado pelas familias
nobres, defendia que tudo que havia sido de propriedade desses nobres fosse apropri-
ado como heranca de todos os cidadaos franceses e, portanto, considerado como
patrimonio da Nacao.

O que aconteceu na Franca se repetiu em varios outros paises, que foram passando
por mudancas radicais em seus modos de organizacao social, politica e econémica,
quando formas tradicionais iam sendo substituidas por formas consideradas mais mo-
dernas. E foi nesse contexto que os governos perceberam que, se nao fossem criadas
instituigoes e politicas voltadas a preservacao de seu passado, as nacoes perderiam a
memoria de suas origens e de suas realizacoes mais antigas. Com a adocao das
primeiras prdticas de conservacao (como por exemplo a transformacao de paldcios
privados em museus publicos), os bens historicos e artisticos se tornavam simbolos
nacionais que fomentavam sentimentos patrioticos.

Ate o comeco do século XX, o patrimonio nacional designava apenas bens materiais.
A idéia de um patrimonio cultural que ndo fosse feito apenas de monumentos, de
esculturas e quadros e artistas famosos, mas também de saberes imateriais, nasce para-
lelamente ao surgimento da Antropologia. Um dos pais-fundadores da disciplina,
Edward Tylor, foi o primeiro a propor uma definicao de cultura que resume o pensa-
mento antropologico da época. Segundo ele, cultura “é este todo complexo que inclui
conhecimentos, crencas, arte moral, leis, costumes ou qualquer outra capacidade ou
habitos adquiridos pelo homem como membro de uma sociedade™.

As politicas nacionais de protegiao de patriménios abriram caminhos novos durante as
décadas de 1900 a 1950, incorporando progressivamente nao so alguns bens nao-mate-
riais, mas os conhecimentos e costumes tradicionais, ou seja, incorporando o que ha de
mais rico nas culturas humanas: os saberes, as praticas e os modos de criacao cultural.



lepé, 2006 | 13

Estava plantada a semente das atuais politicas em defesa desse tipo de patrimonio. Porém,
muitos obstaculos deveriam ser enfrentados para consolidar essas politicas.

3.2. Aspectos da relacao entre diversidade cultural e desenvolvimento

O surgimento de um conceito de patrimonio cultural imaterial, muito recente, deve
ser entendido como parte de um longo processo de preocupacao de diversos paises e
instituicoes com a diversidade cultural.

Um dos focos dessas preocupacoes eram os efeitos homogeneizadores dos processos
de desenvolvimento, inclusive dos programas educacionais conduzidos sem atencao
as diversidade social, cultural e lingtiistica dos paises tidos como “sub-desenvolvidos”.
Assim, durante muito tempo, as discussoes centraram-se na dificil questao da relacao
entre desenvolvimento e padroes culturais. Alguns paises do ocidente historicamente
atribuiram o sub-desenvolvimento ao suposto “atraso cultural”. Ou seja, consideravam
que tracos culturais nao-ocidentais impediam o desenvolvimento. Por isso, defendiam
que as diferencas culturais se dissolvessem através de processos de homogeneizagao.
Pouco importava que o resultado desse processo fosse o empobrecimento cultural dos
povos nao ocidentais. Tal visao etnocéntrica ainda predomina na perspectiva dos que
privilegiam o desenvolvimento tecnolégico como padrao para a apreciacao da quali-
dade de vida, relegando as sociedades menos integradas ao modelo das sociedades
industrializadas ao subdesenvolvimento.

A mudanga de visao da ONU - Organizacao das Nac¢oes Unidas — a esse respeito
resultou da luta dos paises em desenvolvimento, que contaram com contribuicoes sig-
nificativas dos povos nativos. Em outra escala, um processo semelhante ocorreu no
Brasil na década de 1970, quando lideres indigenas e as primeiras organizacoes re-
presentativas desses povos exerceram forte pressao sobre a politica indigenista oficial,
contestando a tutela exercida pelo Estado em funcao da suposta “incapacidade” que
seus tracos culturais “primitivos” justificava até entao. Como resultado desta pressao,
a Constituicao Federal de 1988 reverteu, ainda que parcialmente, o carater “civi-
lizador” e assimilacionista da politica indigenista.



14 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Assim, a cultura so deixa de ser vista como um impedimento ao desenvolvimento a par-
tir dos anos 1980. Pouco a pouco, passa a ser tratada ndo mais como elemento exter-
no, mas integrante do desenvolvimento’. Constrdi-se uma visao alternativa de desen-
volvimento, com novos parametros de qualidade de vida, focando o desenvolvimento
humano e ndo apenas econémico. Um indicador dessa transformacio sio os financia-
mentos que os grandes bancos se dispuseram a oferecer, além das obras de infra-estru-
tura necessarias a industrializacao do terceiro mundo, para iniciativas na drea da cul-
tura, especialmente programas de restauro do patrimonio material e, ainda que timida-
mente, para agoes de desenvolvimento de pequenas comunidades tradicionais.

Outro foco de preocupagdes, sobre o qual nio iremos nos estender aqui, mas que
contribuiu significativamente para a consolidacao das atuais politicas de patriménio,
diz respeito a delicada relacao entre produtos culturais e mercados comerciais. Nos
anos 1990, sob os efeitos da chamada mundializagdo, percebe-se que os produtos
culturais passam a ser valorizados como “mercadorias”, ofuscando o que eles tém de
mais significativo: sdo produtos expressam as identidades dos povos que os concebe-
ram. A protecao desses produtos culturais passaria, entdo, a ser debatida em foros
internacionais’, em discussoes que prosseguem até hoje.

3.3. A criacao da UNESCO, defensora da diversidade cultural

Voltando a evolucao do conceito de patriménio na primeira metade do século XX, é
preciso contextualizar, mesmo que rapidamente, o surgimento dos instrumentos e pro-
gramas internacionais dirigidos pela UNESCO, a Organizagao das Nagdes Unidas para
a Educacao, a Ciéncia e a Cultura, criada em novembro de 1945,

Nos circulos académicos e politicos da época, a cultura passava a ser compreendida
como uma capacidade universal, estendida aos homens de todas as épocas e regioes
do mundo, e ndo mais como o privilégio de uma parte da humanidade, ou de algu-
mas nagoes que se consideravam mais capazes que outras. Fra necessario, entio, en-
gajar todas as nagoes na preservagao dos patrimonios culturais que refletiam a diver-



lepé, 2006 | 15

sidade cultural no mundo para que toda a humanidade pudesse se reconhecer como
herdeira das mais importantes e belas realizacoes humanas.

Foi ao longo desse percurso que a UNESCO, que integra a familia de instituicoes das
Nacoes Unidas, passou a se destacar na defesa da riqueza que resulta da diversidade
cultural. Promovendo reunides internacionais, chamando especialistas e congregando
0s estados membros das Nagoes Unidas a adotarem instrumentos de protecio e a ra-
tificar documentos.

Um passo importante foi dado em 1989, com a Recomendacao da UNESCO sobre a
Salvaguarda da Cultura Popular e Tradicional, na época definida como segue:

“O conjunto de criagoes que emanam de uma comunidade cultural e sao fundadas na
tradicao, expressas por um grupo ou por individuos e reconhecidas porque atendem
as expectativas da comunidade enquanto expressiao da identidade cultural e social,
das normas e dos valores que se transmitem oralmente, por imitacio ou outros
modos. Suas formas de expressao compreendem, entre outros: a lingua, a literatura,
a musica, a danca, os jogos, a mitologia, os ritos, os costumes, o artesanato, a arquite-
tura e outras artes”.

Essa definicdo era ainda problematica, por tentar identificar aspectos da cultura, como
se fossem elementos isolados. Além disso, ao priorizar formas de expressiao como a
literatura, a musica, a arquitetura, etc., dava-se maior importancia as criacoes resul-
tantes da tradicdo de um povo, em detrimento dos proprios processos criativos.
Naquela época, as culturas populares ainda eram abordadas a partir de uma selecio
de “produtos acabados”, um foco caracteristico nas politicas de preservacao do pa-
trimonio material.

No entanto, essa Recomendagdo ja apontava para o entrelagamento dos aspectos sociais,
economicos, culturais e politicos presentes na cultura tradicional, levando em conside-
racao seu papel na historia dos povos e o lugar que ocupam na vida dos povos contem-
poraneos. A cultura tradicional seria, assim, definida como “cultura viva”. Reconhecia-
se, entdo, que as culturas podem também “morrer”. Esse argumento teve algum impacto




16 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

ao chamar a atencao para a situacao das populagoes indigenas, considerando “a extre-
ma fragilidade de certas formas da cultura tradicional e popular e, particularmente, a de
seus aspectos correspondentes a tradi¢ao oral, bem como o perigo de que estes aspec-
tos se percam... e o perigo que correm em face de outros multiplos fatores”.

A partir dessa abordagem, a UNESCO promoveu a adocao, pelos estados nacionais, de medidas e
programas que visaram, primeiro, a preservacao e, depois, a valorizacao das culturas tradicionais.

O primeiro programa, implantado em 1989, foi o programa Tesouros Humanos Vivos. Incen-
tivou a criacao de sistemas nacionais de identificacao e reconhecimento oficial de individuos
considerados por suas comunidades como depositarios e praticantes da tradicao. O Brasil aca-
tou a proposicao e criou alguns instrumentos para a valorizacao os detentores de saberes tradi-
cionais como, por exemplo, no Ceara onde os mestres de cultura popular vem ganhando visi-
bilidade crescente.

O segundo programa, implantado dez anos depois, foi a Proclamacao das Obras Primas do
Patrimonio Oral e Imaterial da Humanidade que ja esta em sua 3* edicao e concedeu esse titu-
lo, ou distin¢ao, a mais 90 obras primas’, selecionadas entre candidaturas encaminhadas pelos
governos de todos os continentes. A adesao do Brasil a esse programa foi inaugurada por uma
candidatura indigena proposta pelo Conselho das Aldeias Wajapi — Apina e encaminhada pelo
Museu do Indio — FUNAI e pelo Ministério da Cultura em 2002: as expressoes orais e graficas
dos Wajapi do Amapa integram a 2° lista; ja em 2005, o Samba de Roda do Reconcavo Baiano
foi reconhecido como Obra Prima na 3° lista.

A experiéncia desse programa foi determinante para o avanco das discussoes em torno de medi-
das mais eficazes de valorizagao cultural, que nao se limitem as distincoes honorificas. Para chegar
a Convencao para a Salvaguarda do Patrimonio Imaterial, promulgada em 2003°, foram necessarias
inumeras reunioes de especialistas e de representantes dos governos, para debater conceitos e
medidas adequadas de prote¢ao que seriam adotadas pelos paises membros das Nacoes Unidas.

O Brasil ja havia adotado medidas nesse sentido, em conformidade a sua longa experiéncia de
politicas de patrimonio”. Nos artigos 215 e 216 da Constituicao promulgada em 1988, o conceito
de Patrimonio Cultural abarca tanto o as obras arquitetonicas e artisticas, como manifestacoes
das culturas populares, de natureza imaterial. No ano 2000, o Decreto no 3.551, instituiu o
Registro de Bens Culturais de Natureza Imaterial que constituem patriménio cultural brasileiro,
criando o Programa Nacional do Patrimdnio Imaterial'’. Os bens de natureza imaterial sio re-
gistrados em um dos quatro livros existentes até o momento'':




lepé, 2006 | 17

* Dos saberes: conhecimentos e modos de fazer, enraizados no cotidiano das comunidades;

* Das celebracgoes: rituais e festas que marcam a vivencia coletiva do trabalho, da religiosidade,
do entretenimento e de outras praticas da vida social;

* Das formas de expressao: manifestacoes literarias, musicais, plasticas, cénicas e lidicas;

* Dos lugares: mercados, feiras, santuarios, pracas e demais espacos onde se concentram e
reproduzem praticas culturais coletivas.

E significativo que esse dispositivo legal empregue a figura do registro e do inventdrio
permanente, ao invés do tombamento, um instrumento que é reservado aos bens
materiais. Como se reconhece a transformacao como uma caracteristica importante
do patrimonio cultural imaterial, determina-se, inclusive, a reavaliacao de cada bem
registrado a cada dez anos. Um bem imaterial registrado constitui, assim, apenas um
testemunho de seu tempo.

4. Atualizando o conceito de cultura

4.1. Visoes estaticas e fechadas de cultura

Percorrido todo esse caminho rumo a adocao de instrumentos legais e a implantacao
de politicas de valorizagao do patriménio imaterial, devemos nos perguntar se as \-?‘;L" }?/
novas feicoes da idéia de cultura que sustentam esses programas estao devidamente | ot
incorporadas no dia a dia das pessoas. E indagar se tal abordagem foi apropriada na
pratica corrente das politicas publicas voltadas aos povos indigenas. Uma avaliacao
rapida da situacao no Brasil permite verificar que, infelizmente, as iniciativas de va-
lorizacdo da diversidade cultural, especialmente as que foram promovidas por instan-
Cias supranacionais como a UNESCO e adotadas pelo Ministério da Cultura no Brasil,
continuam esbarrando, no cotidiano das relacées que variados setores da sociedade
nacional mantém com os indios, em concepcoes muito estaticas de cultura.

Quando se compara a propria cultura com a “dos outros” ainda é dificil, para a maior
parte da populacdao brasileira, superar os obsticulos do preconceito. Pré-conceito

remete, nesse contexto, as idéias que as pessoas possuem de antemao sobre o valor



18 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

de costumes e saberes, selecionando e julgando elementos culturais a partir de uma
visao propria, sem considerar o ponto de vista dos seus criadores e detentores. E quan-
do esses “outros” apresentam sua cultura com formas e contelidos que ndo estavam
previstos nessa idéia pré-moldada, essa cultura acaba sendo rejeitada ou desvaloriza-
da. Na visdo pré-conceituosa, s6 se apreciam os tracos e caracteristicas dadas na con-
figuracao idealizada da cultura do outro. Assim, para a maior parte dos brasileiros, o
“indio” continua sendo concebido como um “silvicola”, que para ser reconhecido
como portador de “cultura indigena” deve viver “no mato”, morar em “ocas”, “fazer
pajelanca”, usar “cocar”, etc. Essas idéias arraigadas a respeito do que seja “a cultura
indigena” impedem que se atribua valor a indmeros aspectos menos conhecidos, ou
as adaptacoes criativas de saberes ancestrais que, localmente, cada grupo indigena
produz, de maneira dindmica e sempre articulada a seu ambiente, sua histdria e suas
relacoes com outras comunidades culturais.

Para superar essas dificuldades e combater as diversas formas de racismo e os antago-
nismos internos e externos as nagoes, a UNESCO investiu em campanhas, defendendo
0 principio da igualdade entre os homens. Essas campanhas apoiaram-se na concepcao
antropologica de cultura, que inclui todas as realizacoes da vida em sociedade, desde
aquelas de valor reconhecido pelas elites de um pars, até aquelas das chamadas cul-
turas tradicionais e populares, menos visiveis nos cenarios nacionais. Todos esses
esforgos, acompanhados de estudos e debates, colocaram em evidéncia a pluralidade
cultural que atravessa as fronteiras nacionais, em todos os continentes. Em acordo
com o objetivo declarado da UNESCO, tal pluralidade é uma condicao essencial para
0 convivio pacifico entre culturas.

Hoje, sem duvida, no ambito de uma conferéncia internacional, de uma exposicao num
grande museu, na comemoragao de um prémio atribuido a uma manifestacio da cultura
popular, as tensoes diminuiram. Afinal, foram mais de cinco décadas de esforcos por
parte de varias instituicoes supranacionais, para que paises, religives ou grupos etnicos
em franco desentendimento consigam reconhecer conjuntamente, mas apenas formal-
mente, a importancia do desafio proposto. Uma aposta significativa, especialmente



lepé, 2006 | 19

porque continua diariamente contradita por conflitos étnicos, religiosos e politicos.

Na pratica, € sobretudo no ambito comercial que se pode constatar a convivéncia de
feicoes culturais do mundo todo, testemunhando um tempo de mercados ampliados. A
circulagao de objetos exdticos, que afinal sempre foram mercadorias de valor, é um bom
exemplo para refletir sobre as dificuldades de aceita¢ao do pluralismo cultural. Para ser
efetivo, deveria remeter ndo so a circulacao de produtos, mas de idéias e solucoes para
a vida em sociedade. Comerciantes do exético notaram que so tém sucesso de venda
aqueles objetos que correspondem ao protétipo que construimos a respeito de tal ou tal
cultura e temos dificuldades em aceitar que produtos que se tornam mais parecidos com
0s NOssos, seja na forma, materiais ou propriedades de uso. Assim, por exemplo, o “ver-
dadeiro” cesto indigena nao pode ser feito de lascas de plastico — como o reinventaram
os indios Guarani em Sao Paulo — nem o verdadeiro cocar poder ser composto com
penas de galinha tingida — como o adaptaram os indios do Nordeste.

O problema central €, portanto, a visdo estdtica que embasa a idéia de cultura, pro-
fundamente arraigada no senso comum e que se manifesta freqiientemente na busca
de “autenticidade”. Esse pressuposto equivocado é provavelmente um dos principais
empecilhos no indispensavel processo de revisao do conceito de cultura, que nao
consegue superar uma definicao datada dos anos 1950, que a Antropologia da época
definia a partir dos conhecimentos, crencas, arte, leis, costumes, capacidades e
habitos que constituiriam “o conjunto dos tracos distintivos de um grupo social, no
plano espiritual, material, intelectual, emocional e incluindo, além das artes e da li-
teratura, os estilos de vida, os modos de vida em comum, os sistemas de valores, as
tradigoes e as crencas”". Essa abordagem de “tracos culturais” foi abandona ha mais
de 50 anos pelos especialistas, mas continua orientando a apreciacao das culturas
indigenas. No Brasil especialmente, em funcao do alto valor simbélico atribuido a
tudo que se refere ao “indio”, tende-se a congelar uma imagem idealizada do que seja
“a cultura indigena”. E uma imagem persistente que continua congelando a cultura -
a deles, em particular — concebendo a mudanga como um percurso em que se per-
dem “tracos” e se dilui a pressuposta autenticidade cultural.

=
=
-
-
..-
*
4
]
L]
L
.
]
]
5
]




20 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

4.2. As interacoes e as inovacoes culturais

Como nos ensina a Antropologia, apoiando-se em estudos e comparacoes realizados no
mundo todo, a transformagao é um processo inerente a propria definicao de cultura. Por
Iss0, no ambito das politicas internacionais, ja se reconhece ha muito tempo a inovacao
como parte da cultura. E o que estabelecia a definicao de cultura tradicional acordada
em 1982: “Praticas sociais e representacoes que um grupo social considera ter adquiri-
do por transmissao ao longo de sucessivas geragoes, mesmo quando se trata de
Invengoes recentes, e as quais o grupo atribui um estatuto diferenciado”"".

E com esta abordagem que a Convencdo sobre a Diversidade Bioldgica, ratificada pelo
Brasil em 1998, descreve o “saber tradicional” como incluindo conhecimentos, praticas
e — sobretudo - inovagoes. “O que é tradicional no saber tradicional ndo é sua antigui-
dade, mas a maneira como ele é adquirido e como é usado” Ou seja, “os saberes tradi-
cionais nao sao enciclopédias estabilizadas de conhecimentos ancestrais, mas formas
particulares, continuamente colocadas em pratica na producao dos conhecimentos” .

As sucessivas reunioes de especialistas que procuram aperfeicoar os instrumentos legais
decorrentes da Convencao de 2003 para a Salvaguarda do Patriménio Cultural
Imaterial nunca deixam de frisar que “o termo autenticidade, tal como aplicado ao
patrimonio material, nao € adequado para identificar e salvaguardar o patriménio cul-

tural imaterial, considerando que este é constantemente recriado”". Razao pela qual as
interpretacoes relativas a autenticidade de uma expressao ou tradicao cultural s6
podem ser avaliadas no contexto especifico em que sao produzidas e transmitidas.

Como se viu, uma das principais dificuldades na revisao do conceito de cultura rela-
ciona-se a idéia de cultura atomizada, ou seja, a idéia de cultura delimitada apenas por
meio de tracos que seriam produtos caracteristicos de um povo, grupo ou comunidade
localizada, sem considerar a troca de conhecimentos e experiéncias que, necessaria-
mente, um grupo mantém com outros. Hoje, tanto a Antropologia como as politicas
culturais consideram fundamental levar em conta todos os modos de interacao através
dos quais conhecimentos, expressoes e praticas culturais sio apropriadas e apreciadas.



lepé, 2006 | 21

Um exemplo dessa dificuldade em aceitar a atualizacdo permanente dos modos de
produgdo cultural € considerar que os povos indigenas transmitem seus conhecimen-
tos apenas de forma oral, enquanto nds — ocidentais e modernos — transmitimos nossos
saberes na forma escrita, acumulando saberes em bibliotecas, etc. Esquecemos que
escolas funcionam hd muitas décadas em aldeias indigenas, que escritores indigenas
nao so publicam obras que chegam as livrarias das grandes cidades, como estdo su-
perando dificuldades que nao se relacionam as suas culturas, mas a profunda desigual-
dade no acesso as universidades, onde defendem teses de mestrado e doutorado etc. E
ao mesmo tempo, desprezamos o papel que a transmissao oral continua tendo em nos-
sas vidas, esquecendo quanto € reduzido o ndmero de pessoas que freqiientam biblio-
tecas, ou acreditando que na escola s6 se aprende nos livros.

Ha muito trabalho a fazer ainda, para promover e difundir uma nocao de cultura que
Integre a dinamica e a criatividade. Se ainda é dificil superar a idéia segundo a qual
cultura remete a coisas do passado, mais complicado serd superar outra impressao,
relacionada a primeira, que pressupée a fragilidade das culturas. E é particularmente
preocupante o fato de tal fragilidade ser sempre atribuida aos setores menos favoreci-
dos, ou minoritdrios como sao os povos indigenas. Quase sempre descritos como uma
humanidade “em vias de extingdo”, enquanto a fragilidade da cultura dos povos
hegemonicos quase nunca é mencionada...

Na verdade, as culturas descritas ora como “dominadas”, ora como “subalternas” con-
tinuam incrementando suas experiéncias de atualizacao cultural, em processos muito
Interessantes que varios antropologos se dedicaram a estudar e divulgar, contrapondo-
se a idéia da suposta homogeneizagao conduzida por culturas ditas “hegeménicas”.
Como demonstra a antropéloga Manuela Carneiro da Cunha, “malgrado a extra-
ordindria difusao da midia, a cultura global nio existe”. O que importa compreender
e, portanto, valorizar, é o ponto de vista local. E na escala local que sao selecionados,
traduzidos e apropriados objetos ou saberes que circulam no sistema mundial'®. Por
Iss0, como a UNESCO ja recomendava em 1989, é fundamental que se leve em
consideracao, além dos valores que fundamentam as expressoes artisticas de uma




22 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

comunidade, também “0s processos criativos que permitem sua emergéncia e os modos
de interacao através dos quais estes produtos sao apropriados e apreciados”'.

4.3. A sustentabilidade do Patrimonio Imaterial depende de sua renovacao

Como definia Joao Tiriy6 — do grupo que se autodenomina Taréno - o patrimonio ima-
terial € entu, uma fonte que se alimenta necessariamente de variados aportes. E o que
ele explicava com outro exemplo: a apropriacao das migangas de vidro, usadas por

seu grupo e por muitos outros povos indigenas.

Nossos objetos nao podem sumir, tem que
ser passados para os nossos filhos. Os
objetos que a gente faz nao vao existir se
nao tivermos o patrimonio imaterial. Por-
que tudo que a gente tem, devemos incor-

porar nos nossos conhecimentos. E isso
que NOs pensamos.

Al esta a micanga que nos chamamos de
samura. Esta certo que € o branco que fa-
brica, mas a micanga so e material la na
loja ainda. Quando ela chega na mao do
indio, ela ja vai se transformando. Ela vai
se transformar em patrimonio material?
Nao, em patrimonio imaterial tambeém.
Automaticamente vai se transformando.
Pelo conhecimento dele, que é invisivel.
O nosso pensar, o nosso conhecer, todo
gravado na nossa cabeca. As mulheres
vao enfiando micanga em metros e me-
tros de linha, todo dia, nao sei como...
Entao, na medida que a mulher vai traba-
lhando, enfiando a micanga, ela ja esta
transformando a micanga em imaterial,
ela esta enfiando o conhecimento dela
dentro da micanga.




lepé, 2006 | 23

Para o Taréno, o material que ele arranja € de outro, como por exemplo a micanga, porque realca,
destaca mais. Micanga com que nés indios fazemos muitas coisas. Tem que saber fazer! O conheci-
mento para enfiar, tecer, fazer nossos artesanatos, Tudo o que adquirimos de outros nio quer dizer
que acabou com o nosso modo de preparar nosso artesanato, e sim que esse modo esta dentro.
Invisivelmente, o jeito de fazer cinto, o jeito de tecer tanga esta dentro do fio, junto com o fio, nao
perdeu nada, nadinha. Nao é de ontem, mas de muito, muito tempo mesmo que usamos micanga.
Naquele tempo os indios viviam espalhados, e antigamente tinha os negros que vinham 1a do Su-
riname, trazendo micanga, tercado, pano vermelho... Taréno gosta de incorporar do outro aquilo
que lhe € atrativo ou til. E é assim que a cultura dos Taréno, que é a dos Tiriyé, foi sendo construi-
da ao longo de muitas geracoes, e esta sendo repassada até hoje. Passar é isso, passar o patrimonio
imaterial que nos chamamos entu, que quer dizer fonte. Se nao tiver a fonte, podem até existir as
coisas, mas nao tem mais como fazer, nio tem como a gente dar a direcio, ou dar inicio.

Esse exemplo ilumina o conceito que nos ocupa nesse livro, de patriménio vivo.
Dinamicas de renovacao que programas internacionais e acoes locais — como se vera
na terceira parte deste livro - procuram enfatizar:

O que importa preservar - sob a forma de patrimonios culturais — nao é apenas da
ordem da memdaria, mas da ordem do projeto: é preciso garantir e tornar renovavel o
fato da diversidade cultural e ndo fixar a resultante atual de evolucoes seculares, pro-
dutos de didlogos constantes. E preciso garantir o que esta adquirido para tornar esse
patrimonio renovavel™.

Aplicado as expressoes e praticas culturais dos povos indigenas que vivem no Amapi e
no norte do Para, esse conceito traz importantes esclarecimentos, ao mesmo tempo em
que aponta para dificuldades. Esse patrimonio é constituido de elementos amplamente
compartilhados, frutos de intercimbios histéricos que se perpetuam, em novos contex-
tos, até hoje. Por esta razao, nao seria possivel — nem adequado — mapear elementos cul-
turais de grupos, como se fossem isolados entre si. Recortes étnicos — separando itens
culturais dos Wayana, dos Wajapi, dos Tiriy6, dos Katxuyana, dos Karipuna, dos Galibi,
etc. — representam uma armadilha que se coloca hoje nao s6 aos estudiosos, mas as
proprias comunidades, quando sao incentivadas a identificar “sua cultura”. Como se
fosse possivel listar um conjunto de itens especificos de um grupo, originais desde sem-
pre e que, se aparecerem em outro grupo, € porque foram indevidamente apropriados.



24 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Etnicizar o patrimonio cultural imaterial € uma tendéncia que resulta de intervencoes
mal informadas a respeito dos processos de apropriacao e valorizacao cultural em cur-
so hd séculos, através de redes de troca que nao reconhecem fronteiras étnicas. A
propria nocao de grupo étnico também é questionavel, pelas mesmas razoes. A cultura
de grupos particulares, da regiao do Amapa e norte do Para como de outras partes do
mundo, nao pode ser abordada como um conjunto fixo de elementos, que resistiriam
inertes ao passar do tempo. O processo inclui perdas, mas também acréscimos. E a
iIncorporacao de elementos novos ilustra exatamente a vitalidade de uma cultura, como
explica Jodo Tiriyd, ao falar das migangas. E o que dizem também os Wajapi, para quem
todos os importantes saberes veiculados até hoje e, especialmente cantos e dancas,
foram literalmente “roubados” de outros, sejam eles animais, inimigos, ou grupos vizi-
nhos. E essa interpretacdo a respeito da origem de saberes e fazeres dos mais diversos,
rememorada por meio de narrativas e constantemente atualizada nas praticas especifi-
cas dos Wajapi, que constitui, justamente, seu patrimonio cultural imaterial.

Definido desta maneira, o patrimonio cultural imaterial tanto decorre como alimenta o
dialogo entre pequenos grupos, entre povos, civilizagbes e mesmo continentes. O re-
conhecimento das condigoes de criacao e de renovacao cultural, assim como das redes
de intercambio, poderao assim contribuir com a tolerancia. A diversidade cultural se
configura, cada vez mais claramente, como uma condicao essencial para o desenvolvi-
mento. Pois nenhuma comunidade poderia se desenvolver sem o reconhecimento
politico de sua contribuigao particular a criagao e transmissao de valores culturais.

Como afirma o antropologo Claude Lévi-Strauss: “A tolerancia ndo é uma posicdo
contemplativa...E uma atitude dindmica, que consiste em prever, compreender e pro-
mover o que quer existir. A diversidade das culturas humanas esta atrds de nos, a nossa
volta e a nossa frente. A Unica exigéncia que podemos fazer a seu respeito é que cada

g

cultura contribua para a generosidade das outras”".



I e,

2U06

Confeccao da tinta de
jenipapo, usada para a
pintura corporal, pelos
Tiriyo e Katxuyana.




Fonte das
informacoes:

Os textos
apresentados nas
proximas paginas

foram editados

a partir de
contribuicoes

ou de estudos

ja disponiveis, por
seis pesquisadoras
que trabalham
junto aos grupos
do Amapa e

norte do Para.

Antonella Tassinari
(informagoes sobre
0 casamento entre
0s Karipuna),
Denise Fajardo
Grupioni (textos
sobre os sub-
grupos, a lideranca
das aldeias, o casa-
mento, as etiquetas
e o jeito de fazer
sakura, entre os
Tiriyo e Katxuyana),
Dominigue T. Gallois
(textos sobre o

uso de nomes,cate-
gorias de outros,

26 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Il. Exemplos indigenas, no Amapa e norte do Para

Nas paginas que seguem, selecionamos um conjunto de dominios da vida cultu-
ral dos grupos indigenas dessa regidao, com o objetivo de identificar alguns ele-
mentos de seu patrimonio imaterial. Nao se trata de um catdlogo exaustivo, mas
de uma selecao de exemplos que consideramos significativos, por varias razoes.

Os dominios escolhidos abrangem os modos de conhecer, 0s modos de ver, os
modos de dizer, os modos de trocar e os modos de fazer. Com esses recortes,
procuramos enfatizar o quanto € importante entender os sistemas de conhecimen-
to que fundamentam as préticas culturais dos grupos indigenas. Sao modos de
perceber, de classificar e de relacionar seres e objetos no mundo, compondo sis-
temas de conhecimento muito diversificados. Incluem saberes usados no cotidiano
ou em contextos rituais. Sao transmitidos por pessoas comuns ou por especialistas.
Remetem a aspectos visiveis ou invisiveis da vida social, tanto dos humanos, como
de outros seres do universo. Todos esses saberes se transformam dinamicamente,
sendo objeto de experiéncia e de atualizaciao constantes.

Esperamos que essa diversidade de “modos” e “jeitos de” saber e de fazer, ilustra-
da com alguns exemplos dos grupos indigenas do Amapéd e norte do Pard, possa
enriquecer a descrigcao convencional das “crengas” e dos “costumes” indigenas.
Especialmente por considerarmos que as manifestacoes culturais mais conheci-
das desses povos — entre elas seus “mitos” e “rituais” — devem ser compreendi-
dos de forma articulada aos demais aspectos de sua vida social e politica.

Interessa-nos, portanto, consolidar uma maneira alternativa de abordar suas ma-
nifestacoes e praticas culturais, sem submeté-los aos recortes com os quais es-
tamos acostumados, caracteristicos de nosso modo de vida, que separa as esferas
da economia e da arte, a ciéncia da religido, e assim por diante. Veremos que, na
perspectiva indigena, os saberes sobre plantas e animais nao sdo apenas (teis para
a subsisténcia, sendo também relacionados aos jeitos de identificar pessoas e



lepé, 2006 | 27

povos, aos jeitos de organizar rituais, aos jeitos de curar, etc. Os modos de dife-
renciar pessoas e grupos nao se limitam a esfera dos humanos, mas apéiam-se
numa logica mais ampla de classificacao de todos os seres do universo, que nao
separa como fazemos uma ordem “humana” de outra ordem “natural”. Grafismos
e “marcas” constituem uma das manifestagoes dessa logica, relacionando nio s6
todas as esferas do universo, como diferentes tempos, momentos da histéria das
comunidades. Da mesma maneira, as festas ndo constituem apenas celebracoes
dos humanos, mas momentos em que todas as categorias de seres se fazem pre-
sentes, compartilhando jeitos de dancar, de cantar, de comer e de beber.

Finalmente, nos parece importante assinalar o amplo compartilhamento, em to-
da a regido, tanto dos aspectos cosmoldgicos como das formas de organizacio
da vida comunitaria. Sao bem conhecidos os intensos circuitos de troca entre
todos os povos da regiao, documentados desde o século XVIII. Prosseguem até
hoje, embora de maneira menos “auténoma”, por estarem agora vinculadas as
politicas indigenistas. As redes de intercimbio envolvem nio s6 a troca de bens,
de técnicas e outros saberes, mas também trocas matrimoniais, trocas rituais e,
obviamente, incluem a troca de agressoes e sua contrapartida, a troca de curas.

Essas trocas foram e continuam sendo concretizados através de modalidades di-
versas, entre as quais se destaca um modo especifico de formalizar a relacio en-
tre duas pessoas (de grupos locais ou étnicos distintos) que passam a se conside-
rar “parceiros” e se tratam reciprocamente como iepé (ou pawana, ou panary).
Esse modo de constituir parceiros para a troca é compartilhado entre muitos gru-
pos da regiao, especialmente os Wajapi, os Wayana, Aparai, Tiriy, Waiwai, etc.

Esperamos que os exemplos que seguem representem um incentivo para a con-
solidacao de um campo novo de reflexdes e estudos. Especialmente se conside-
ramos que esses dominios do “patrimdnio imaterial” constituem, hd muito tempo,
temas privilegiados na pesquisa antropoldgica realizada junto aos povos do Ama-
pa e norte do Para.

concepcao sobre
0s “donos”, entre
os Wajapi),

Joana Cabral de
Oliveira (classifica-
¢ao das plantas
entre os Wajapi),
Lucia Hussak van
Velthem (motivos
graficos wayana) e
Lux B. Vidal
(informacgoes sobre
a avifauna, a festa
do turé, as marcas,
O caxiri e a arte de
fazer cuias, entre os
povos indigenas

do Oiapoque).
Esses textos incluem
alguns depoimentos
indigenas, identi-
ficados por seus
respectivos autores.
Os trechos da
cronica de Carlos
Drummaond de
Andrade sobre a
etiqueta katxuyana
foram extraidos de:
“O kaxuyana, esse
bem-educado”
Jornal do Brasil,
24/10/1978 p. 5.



28 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Modos de conhecer
Jeito de conhecer as plantas

Na lingua wajapi nao ha uma palavra que dé conta dos vegetais como um todo, tal
como “planta” em portugués. A categoria de maior abrangéncia é denominada
temitagwera e designa todas as espécies cultivadas. Por oposicao, as plantas selvagens
sao chamadas de temitae’a, que significa literalmente “nao-cultivado”.

Se a agricultura € um marcador importante nessa classificacao, é porque se trata de
uma atividade nao apenas relacionada a subsisténcia, mas a cosmologia dos Wajapi.
Segundo sua tradicao, no tempo das origens, todos os seres que viviam na terra eram
“como a gente” e compartilhavam habitos e corpos semelhantes. Mas, devido ao com-
portamento abusivo da primeira humanidade, a terra foi destruida e, quando recriada,
ocorreu uma separacao entre humanos e nao humanos, que passaram a ocupar
dominios especificos. Nessa recriacao, a floresta surge como o dominio dos animais
e dos espiritos. Os homens precisam criar seu proprio espaco e o fazem através da
agricultura. Como toda aldeia nasce de uma roca, as plantas cultivadas sao emblemas
dessa apropriacao de um dominio propriamente humano.

A distincao entre plantas cultiva-
das e nao-cultivadas nao € a ani-
ca forma de classificacao, exis-
tindo muitas outras, usadas pelos
Wajapi em contextos especificos.
Quando estao trabalhando nas
suas rogas, classificam as plantas
em categorias genericas, tais co-
mo: mani‘o (0 grupo das man-
diocas), avasi (o grupo dos mi-
lhos), jity (o grupo das batatas),

etc. Essas categorias sao dividi-



das em outras, especificas, como: mani’‘otawa (mandioca
amarela), mani‘opira (mandioca vermelha), mani’ osukyry
(mandioca branca), avasipijé (milho preto), avasiviri (mi-
lho middo), jitysova (batata roxa), jitype (batata redonda),
etc. Todas elas baseadas nas caracteristicas externas dos

vegetais, como coloracao, forma, tamanho, textura, etc.

Mas os critérios para a classificacao de uma planta mu-
dam conforme o contexto. Por exemplo, quando se esta
na ro¢a, as mandiocas sao reconhecidas, identificadas e
classificadas por caracteristicas de suas folhas e caules.
Ja nas aldeias, onde chegam apenas os tubérculos de
mandiocas a serem processados para 0 consumo, 0s
critérios empregados para reconhecé-las serdo outros
aspectos, como as cores e texturas da casca, da entre-
casca e da parte interna da raiz. Assim, é comum que
uma mesma variedade de mandioca receba mais de um
nome, de acordo com o sistema de classificacao aciona-

do em um determinado contexto.

Ha ainda outro sistema de classificacao, relacionado a
reproducao. Alguns vegetais sao classificados como
-wemarerd, indicando que determinado mamao, man-
dioca, batata ou card sao origindrios de sementes ou
tubérculos armazenados no solo, por ocasiao de uma
antiga plantacao. Sao, portanto, produtos indiretos da

lepé, 2006 |

29

atividade agricola. Ja as plantas que nascem de sementes, sio classificadas como

‘potyrera. Assim, as classificacoes informam a pratica. Através delas sabe-se o que

pode ou ndo nascer de um armazenamento espontaneo nos solos, como também o

que nasce de sementes, de tubérculos ou ramos, o que serve para comer e o que serve

COmMo veneno, entre outros INUMeros E‘KE‘ITIF]IE}S.



30 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

B
LA | 5
et LI T L

i
A g

LT ST

Jeito de conhecer as aves

O conhecimento dos povos do Oiapoque a respeito das aves se apéia na rememo-
racao de episodios dos tempos miticos, quando todos os seres adquiriram suas atuais
caracteristicas. Por tras dessas caracteristicas, as aves sao “gente como nés” e tém
poderes de cura.

“Ha trés mundos: o de cima, dos espiritos e das almas, o mundo do meio, onde vive-
mos, o mundo de baixo, que é o mundo das dguas onde vivem os animais. Nesse
mundo, os animais sao como nos, sao gente... Nesse mundo das aguas, os passaros
fizeram uma festa e cada um se vestiu de forma exuberante: as araras, os tucanos, os
patos, os mutuns e assim por diante. Todos dancaram e beberam por toda a noite.
Quando chegou o fim da festa, cada passaro escolheu um lugar para morar...” (Suzana
Primo dos Santos, Belém).

“Os passaros fizeram uma festa e dancaram no Turé. Jacamim comecou uma briga,
toram brigar e cada qual pegou seu rumo. O macolocolo (anu) e o jacamim trancaram
a porrada perto do fogao. O macolocolo jogou o jacamim em cima das cinzas e ele
ficou com as costas brancas. Al o jacamim pegou o macololo e o atirou nas cinzas e

por isso, ele ficou assim, preto” (Anténio. Aldeia Manga).



lepe, 2006 | 31

“Tem a historia do tuburrega, um gaviao que pega peixe, mas mal, é do cairipa. O
tuburrega era bom de flecha para pegar peixe. O caripira viu ele pegando peixe e teve
inveja. Pediu sua flecha emprestado e levou embora com ele, nao devolveu mais.
Entdo, o tuburrega nao podia mais comer, pegou umas flechas e flechou uns peixi-
nhos. Por isso, até hoje, o tuburrega é panema” (Armandio. Aldeia Espirito Santo).

Para os Galibi-Marworno as aves assumem um papel de destaque com relacio as
praticas de cura, sendo auxiliares dos pajés. Por ocasido das festas do Turé, realizadas
pelos pajés para retribuir as curas, os espiritos das aves sao chamados, por meio de
cantos, para receber homenagens e recompensas pelas curas realizadas. Na festa, elas
sdo convidadas a sentarem em bancos esculpidos em madeira e pintados em cores
vivas — bancos que representam alguma ave - cuja forma e ornamentacao sao trans-
mitidas aos pajés pelos espiritos das aves. Os espiritos, mesmo invisiveis aos partici-

pantes humanos da festa do Turé, recebem bebida caxiri e fumo de tauari.

Assim acontece com Tucano, chamado
Gha Papa Gho Bec. “Ele é um tuxaua
antigo, até hoje ele representa os tuca-
nos, mas ele é invisivel. S6 o pajé entra
em contato com ele durante o Turé,
através de seu canto. Ele vem e toma
caxiri... Ele vem para dar apoio, através
do canto. ‘Ele esta no meio da gente’
diz o pajé, ‘'mas n6s ndo o enxergamos’
(¢ como um telefone). Ele da apoio em
caso de doenca e pode mandar fazer
um remédio do mato para curar, porque
ele € do mato. O tucano gosta de brin-
car na festa, beber, esta alegre, dancan-

do, bebendo caxiri e fumando tauari”

(Getulio, Aldeia Kumaruma).




32 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Jeito de reconhecer as pessoas

Para os Tiriyo, a diferenca entre os seres animais e vegetais simboliza a diferenca entre
diferentes grupos de pessoas que existem no mundo. Na lingua tiriyé, os finais yana,
Y0, s0 e koto sao os mais freqlientemente usados para designar diferentes ‘gentes’ ou
‘povos’. Assim, temos, entre os Tiriyo atuais, gente que se identifica como Aramayana
(gente abelha), Aramiso (gente pombo), Maraso (gente dguia), Okomoyana (gente ves-
pa), Akuriyo (gente cotia), Piyanokoto (gente gavido), Pirouyana (gente flecha) e ainda
Piropi e Sakita.

Na literatura historica sobre a regiao do Amapd e norte do Pard, estas e muitas outras
gentes sao mencionadas como constituindo subgrupos que deram origem as atuais
“etnias” da regido. Entre elas, os proprios Tiriy6, os Katxuyana, os Waiwai, os Aparai e
os Wayana. A cada subgrupo conhecido, sao atribuidas origens diferenciadas, areas de
moradia, tipos fisicos ou “sangue” distintos, “sotaques” diferenciados, além de jeitos
proprios de se comportar. Todos os subgrupos que ainda hoje existem na regido possuem
uma longa historia de relacoes, seja de guerras, seja de casamentos, ou de trocas de bens
e de conhecimentos entre si. E assim que a incorporacao de modos de viver do ‘outro’,
seja ele aliado ou inimigo, € algo que se tornou parte do préprio modo de ser dos Tiriy6.

._ﬁ-

9 RO~ o, SR Os atuais Pirouyana contam que “é dos Akiyé que
o & tiramos as musicas que dangamos ao redor do jabu-
ti e do jacaré em nossas festas” (Achefé Tiriyo). Este é
apenas um, de uma lista infinita de exemplos que
mostram que entre os Tiriyd, uma vez que se con-
hece uma outra pessoa ou grupo, o ato de conhecer
se completa através de algo que se ‘pega’ desse outro
e se incorpora para si. Ou seja, entre os Tiriyo, busca-
se “pegar do outro para si” aquilo que se acha boni-
to e que é considerado “bom”, kure, incluindo-se
pessoas para casar, bens materiais e conhecimentos.




lepé, 2006 | 33




34 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

(IZ

B Q -

\J \ Q
O mesmo ocorre entre os Zo'é, que vivem na regiao do
rio Cuminapanema, ao sul da Terra Indigena Parque do
Tumucumaque. Os Zo'é, que também falam uma lingua
tupi-guarani, nao usam nomes “étnicos” para designar os
povos indigenas vizinhos, ou os grupos com os quais
mantiveram contato ao longo de sua historia. Eles se
referem a esses grupos com palavras que identificam seu
carater pacifico ou agressivo, ou explicitam se sio parecidos
ou nao com eles, se vivem em regiao de floresta ou de
lugares distantes, como as cidades. Assim, eles classificam
os grupos indigenas que vivem na regiao em duas grandes
categorias: ou sao zo € — que significa “n6s” e também
“como n6s” - ou sao inimigos. Para distinguir entre esses
inimigos, usam categorias distintas: de um lado, os grupos
que vivem a leste e matavam os ancestrais com bordunas,

designados como tapy vi, do outro, os temiveis apam,
canibais, que vivem a oeste das aldeias dos Zo'é.

Jeito de diferenciar os outros

Quando os Wajapi conversam a respeito dos
grupos indigenas vizinhos, raramente usam as
denominacoes étnicas — como “Wayana”, “Ti-
riyo”, “Karipuna”, etc. Esses nomes foram cria-
dos pelos nao-indios e foram apropriados por
esses grupos no contexto das relacoes com
agencias de assisténcia. Por este motivo, quando
conversam entre si, os Wajapi continuam usan-
do categorias proprias, que fazem parte de seus
sistemas de classificacao de pessoas e grupos. O
proprio nome “wajapi” tampouco era utilizado,
na medida em que encobre uma diversidade
interna de grupos locais.

Uma dessas classificacoes diferencia grupos
em acordo com o modo como foram criados,
no inicio dos tempos. Os Wajapi consideram
que apenas eles (e alguns outros grupos classi-
ficados como janekwerd, “gente como nds”)
sao descendentes dos primeiros homens que
nasceram da flauta, tocada pelo heréi criador.
Por se considerarem crias diretas de Janejara, o
“dono da humanidade”, eles denominam a si
mesmos como janejara reminowera, “as crias
de nosso dono”. As suas crias, Janejara deu a
palavra (hoje se diz “a lingua” waiapi) e ensi-
nou a cultivar a mandioca, a processd-la para
preparar o caxiri; o criador também ensinou a
tocar as clarinetes turé, que ele continua ouvin-



do, mesmo que de longe, ja que ele resolveu,

{|t*pnir-, ir embora.

Os demais grupos humanos surgiram depois,
em contextos bem diferentes. Os Wajapi consi-
deram que a maior parte dos grupos que sao
hoje seus vizinhos nasceram dos ovos de cabas
e vespas, brotando no cadaver de uma cobra
grande. Por isso sao denominados moju tapu-

LE

rukwera “os residuos dos vermes da cobra
grande”. Como sao variados os tipos de abelhas
e vespas, sao também infinitamente diversos os

grupos humanos que brotam desse processo.

Segundo as narrativas, os primeiros humanos até
tentaram criar as criancas que nasciam desse
processo, mas era em vao, dado o carater agres-
sivo dos filhos da cobra. Por isso, essas pessoas
foram afastadas e se transformaram nos grupos

inimigos, que os Wajapi designam como apa.

Os nao-indios, genericamente designados como
karai ko, nascem de outro processo. Eles simples-
mente caem do céu, na forma de pedras de dife-
rentes cores, das quais saem criancinhas que cres-
cem com os tracos das diferentes racas, ou, como
dizem hoje os Wajapi “brancos, negros e france-
ses”. Diz-se também que eles vém da chuva e que
SA0 tao numerosos quanto as suas gotas d’agua,
pois foi num dia de aguas torrenciais que as pedras

cairam. Eles sao amana ra'yry, filhos da chuva.

L e, 20006 |

35




6 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Modos de dizer

Jeito de dar nome as criancas

“Os Wajapi tem jeito certo de dar nomes para os filhos recém-nascidos. Os avos, quando estao
vivos, escolhem os nomes para as criangas recém-nascidas. Sendo, sao os pais que pensam nos
antepassados para usar o mesmo nome nas criangas. Esses antepassados tém que ser de muitos
anos atras, e ninguém pode ja ter, usar esse nome. Pode dar o mesmo nome do pai do avo ou
do avo, se ele nao estiver vivo faz muito tempo. E importante dar o nome logo que o bebé
nasce. Porque senao jurupari vai dar o proprio nome para a crianca e a crianca pode ficar
pequena, doente e até morrer. Os nomes nao podem ser iguais aos nomes de pessoas que
moram perto. Por exemplo, da pra pegar um nome igual ao dos Wajapi do Camopi porque la é
longe. Alguns nomes vieram de outros povos indigenas, como os Panary k6 (grupos com os
quais a gente troca, como os Wayana, Aparai e outros) porque sao nomes que os Wajapi acham
bonitos. Hoje em dia, alguns jovens tém dado nome de karai k6 (os ndo-indios) para seus filhos,
porque acham os nomes dos tamo ko (nossos antepassados) feios. Isso esta enfraquecendo o
conhecimento dos Wajapi sobre os nomes.”

(Texto coletivo escrito pela turma de pesquisadores wajapi).

o
ey RS _
W L .

il
-

L Sl e aas i




[ 'De 2006 }

S

== |

Até muito recentemente, os Wajapi nao costumavam usar seus nomes em publico. Um
nome é, de fato, algo tao pessoal e privado que nao pode ser pronunciado sem cuida-
dos. Até hoje, os mais velhos nao gostam de dizer seus proprios nomes, nem apreciam
que se pronunciem seus nomes em qualquer contexto. Aceitam serem chamados dessa
maneira pelos nao-indios, por entenderem que esse € um habito dos karai k0. Mas, entre
eles, a etiqueta de boa conduta nao permite o uso dos nomes, evitando assim sentimen-
tos de vergonha ou mesmo de raiva. Dizem os mais velhos que, antigamente, pronun-

ciar o nome de alguém em publico era considerado como uma atitude muito agressiva.

Entre eles, os Wajapi — assim como os demais grupos indigenas da regiao — utilizam
termos de parentesco, ou seja palavras que identificam categorias de parentes, classi-
ficadas como “pais”, “maes”, “filhos”, “filhas”, “irmas”, “irmaos”, ou como ndo-pa-
rentes, COMo sdao, em sua concepgao, as “irmas do pai”, os “irmaos da mae”, etc. O
uso dessa terminologia permite que qualquer individuo saiba, desde sua infancia,
quais sao seus parentes, nao sO em sua propria aldeia, mas em qualquer outra. Assim,
ele saberda desde cedo com quem ele pode, ou ndo pode, casar. Sabera também a

quem recorrer t.']uandu esta visitando uma comunidade distante.




18 Patrimonio Cultural Imaterial e Povos |i"|{|I'IL{l*rm~\

Jeito de respeitar e de sentir vergonha

Kutuma se refere a um sentimento muito importante entre os Tiriyo, relacionado as for-

mas de respeito no tratamento pessoal. Essa forma de tratamento se aplica principal-

mente as relagoes entre um genro ou uma nora e seus sogros.

Assim, para preservar esta relacao de respeito, denominada kutuma, um homem ou

uma mulher nao podem chegar e falar diretamente com seus sogros, devem primeiro

falar para sua esposa ou esposo, que devem, entio, se dirigir aos seus pais para trans-

mitir o assunto que o marido ou esposa quer tratar. De modo inverso, a mesma forma

respeitosa € adotada quando o sogro ou sogra de alguém quer falar algo para um

genro ou nora: devem dirigir-se a seu filho ou filha casada, para que eles transmitam

a0 marido o assunto que se quer tratar. Dizem os Tiriyé que respeitar sogro e sogra é

como uma lei para eles e até hoje isso é muito importante.

' ‘

™

i

L)
'
T N
- .-.-‘. z N 4
RREYN »y ~
...'__-_’_ . J J I[.

O mesmo tipo de tratamento res-
peitoso também é obrigatério na
relacdo entre cunhados. Os cu-
nhados tiriyo se chamam entre si
de kono e devem se tratar da me-
lhor maneira possivel. Nao po-
dem, por exemplo, fazer brinca-
deiras, insinuacoes, falar boba-
gens, nem conversar sobre mu-
lheres, ou outras coisas relacio-
nadas a vida dos outros.

“Nos temos esse respeito muito
grande que ja vem dos antepas-
sados, isso é como uma lei de
respeitar sogro e sogra, até agora
nao perdemos isso” (Jodo Tiriyo).



lepe, 2006 | 39

A eliqueta e a lala formal katxuyana elogiada em crénica de Carlos Drummond de Andrade

Nao sei como anda a vida dos indios kaxuyana, que [em 1959] eram apenas uns 50, e
[em 1969] se mudaram da beira do rio Cachorro, afluente do rio Trombetas, no Para,
indo instalar-se no Parque Nacional do Tumucumaque. Devem ter melhorado a situacao.
E mereciam. O estudo de Protasio Frikel sobre o codigo de civilidade deles despertou-
me simpatia por essa boa gente. Como nao simpatizar com esses “selvagens” bem
educados quando na sociedade urbana, dita civilizada, nem ha mais codigo nenhum
para reger as maneiras?

Os kaxudyana vao ao requinte de usar quatro formas de linguagem: a comum ou ordinaria,
a liturgica ou religiosa, a elevada e o baixo calao. Nos aqui no asfalto teremos no maximo
duas, a primeira e a quarta, se nao for apenas a quarta infiltrada na primeira. O kaxtyana,
porém, sabe aplicar na hora e lugar devidos cada tipo de linguagem. E cada uma tem

seu tom de voz peculiar, sua musica, digamos assim (...)

As visitas obedecem a cerimonial, coisa que nao se vé mais na sociedade promiscua em
expansao. Se a visita € coletiva nao se entra em bando, sem hierarquia. A figura principal
vai a frente, os outros demoram um pouco. E o tempo de amarrar os cachorros. E de
permitir as mulheres o preparo de bebidas e coisas boas de merendar. O kaxuyana
capricha em comes-e-bebes. Mingau de banana como quebra-jejum, almoco de peixe
com beiju, merenda de cara ou batata doce, jantar também a base peixe ou carne de anta, | -
vinho de frutas, garapa, tudo muito bem preparado, limpo. Ovos de tracaja, camaledo e

jacaré sao delicias especiais (...)

Observar, mas nao reparar: € o principio estabelecido pelos kaxtyana para a conversa.
Gostam de bater papo sem olhar muito para a cara do visitante, pois isso poderia gerar
mal-entendidos e desconfiangas. Deve-se mesmo virar um pouco de lado, e chega-se
ao extremo de polidez virando as costas ao interlocutor. Como quem diz: “nao estou
vigiando vocé, faca o que quiser nesta casa”.

Em suma, e na opiniao do autor, o cadigo de civilidade dos nossos irmaos kaxuyana
“reflete um nivel cultural superior”. Mas suas observacoes foram colhidas em contato
com a tribo no ano remoto de 1940. E o praprio Frikel, quase 30 anos depois, reconhece
que muitas dessas finezas de comportamento se perderam com a aproximacao dos
castanheiros e cacadores de peles, nos tltimos tempos. E pena. Se nio fosse isto, bem
que a Funai poderia mandar vir do Para meia duzia de kaxidyanas para ensinar boas
maneiras a gente. Agora é tarde.



40 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Modos de ver

Jeito de ver no sonho e nos
“espelhos” do pajé

Os humanos nao sao donos da di-
versidade existente na terra. As dife-
rentes espécies animais, as drvores,
as plantas da roga tém seus respec-
tivos donos (-jara). Assim, jane jara é
o dono da humanidade, yy jara é o
dono das aguas, mijara jara é o dono
da cacga, e assim por diante.

Elementos que se costuma conside-
rar “inanimados”, como terra e pe-
dras, também tém seus proprios do-
nos. Assim como o vento, a neblina,

a escuridao... A principal atribuicao
dos donos de todos esses seres consiste em tomar conta de suas criaturas, cuidando de

seu crescimento e de seu bem-estar. Eles controlam o movimento de suas crias, como
se faz com xerimbabos (-rima).

E porque tudo tem dono que os Wajapi mantém relacoes comedidas com as criaturas
controladas por cada jara. Nao matam em excesso animais que nao irao consumir, por
exemplo. Garantem, assim, a reproducao de todos, com seus modos de vida e espacos
definidos. A caracterizacao dos donos de cada categoria de seres, a localizacio de
seus dominios, as formas de acesso e o relacionamento adequado que se deve estabe-
lecer com cada um deles sao assuntos muito discutidos, no cotidiano das aldeias.

Isso porque os jara nao sao vistos por todo mundo da mesma maneira. Para as pessoas
comuns, eles nao aparecem em sua verdadeira forma, que é de “gente”. Somente 0s



pajés — cuja capacidade de visao é simboliza-
da por “espelhos” — acessam diretamente os
donos das espécies animais e vegetais, vendo-
0s COmMo pessoas, com caracteristicas fisicas e
atitudes proprias. Quem nao € pajé vera os jara
durante o sonho, quando eles aparecem como
pessoas muito bonitas e sedutoras, para anun-
ciar algum problema, ou dar algum conselho.

Os desenhos de Jamy mostram esses diferentes
modos de ver mani o jara, o dono da mandioca.
Normalmente, ele é visto como uma grande
minhoca, enrolada em torno dos pés de man-
dioca. No sonho, as mulheres podem ser se-
duzidas por ele, quando se manifesta como um
rapaz muito bem adornado. Ja, quem tem pajé
podera ver o dono da mandioca com um ser
orelhudo e peludo.

lepé, 2006 | 41




42 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Jeito de trancar para ver

Entre os Wayana e Aparai — como entre os outros grupos indigenas
do Amapa e norte do Para — as técnicas usadas para a decoracao de
corpos e objetos constituem um modo de re-introduzir eventos e
personagens do tempo das origens. Por isso, os Wayana dizem nio
possuirem padroes graficos. Dizem que, quando fazem pinturas cor-
porais, quando trancam cestos ou quando decoram outros objetos,
apenas estao repassando para esses suportes os desenhos que per-
tencem a Cobra grande.

Segundo os Wayana e os Aparai, qualquer um dos habitantes do
universo pode ser identificado de acordo com o local onde vive.
Esta referéncia aos espacos de moradia de cada um dos seres do
universo € importante por indicar onde eles podem ser procurados
para a caca ou, ao contrario, para saber como evita-los. Segundo os
Wayana, os humanos podem ser cacados por esses outros seres. A
identificacao do lugar também é significativa para compreender o
comportamento, a aparencia, a alimentacao de cada um dos seres.

O espaco aquatico € muito importante na cosmologia dos grupos da
regiao e especialmente dos Wayana e Aparai. Para estes, a dgua é o
dominio de tulupere, uma cobra muito grande, monstruosa, que se
apresenta toda adornada com pinturas. Sao essas as pinturas que
inspiram até hoje a estética que os Wayana e Aparai materializam
na decoragao de objetos e na sua pintura corporal.

E por ser muito perigosa que essa cobra € tao bela. Seu comporta-
mento agressivo € excepcional, ndo podendo ser comparado com o
modo de ser de seus parentes zooldgicos, da espécie jibdia (ou

constritor). A monstruosidade é a esséncia desse ser sobrenatural,

lao importante na cosmologia dos Wayana, dos Aparai e de todos os



lepé, 2006 | 43

povos da regiao, na medida em que ela se apresenta como o protétipo
dos “provadores de nossa carne”. O que ¢ mais importante é que sua
monstruosidade é bela e exerce seducao sobre os humanos, para con-
duzi-los aos seus redutos e entao devora-los.

Em acordo com essa concepcao do mundo, ilustrada com elementos da
cosmologia wayana e aparai, os padroes graficos — utilizados para a pin-
tura corporal e os objetos — sao portanto muito mais do que uma sim-
ples decoracao. Nao sao, de fato, motivos para serem vistos. Sao antes
motivos que permitem “ver” os seres primordiais.

Por esta razao, na lingua wayana, estabelece-se uma diferenca impor-
tante entre a imagem — designada como ukutop — e o motivo grafico —
chamado mirikut. Desenhos ukutop reproduzem elementos anatéomi-
cos, de modo figurativo. Ja os grafismos mirikut sao uma captura das
criaturas do tempo primordial, uma transposicao de sua presenca.
Atraves desses desenhos — complementados por narrativas orais — essas
criaturas sao trazidas ao tempo presente. Essa é uma distincao muito
importante para entender a arte desse grupo indigena que nao se limita
ao seu significado, mas a sua eficacia visual. Sao desenhos concebidos
de forma que permitam “ver” esses seres. Sao desenhos que fabricam,
trazem de volta o mundo das origens. O que significa que, para os
Wayana e Aparai, a arte grafica nem simplesmente “representa”, nem
apenas “significa”. Sua principal funcao é de estabelecer uma comuni-

cacao com os seres primordiais e permitir uma interacao com eles.




44 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas
B

KOAH] Jeito de marcar os artefatos
m As marcas ou mac, em patud, formam um conjunto especifico de
Ene mawen +° uTilipale am aiameli aconletr motivos decorativos, pintados, gravados, trancados, recortados, em
e e by % g pogdie pasll doi cwiliia gt PP e ; i . - .
¢ Gt e s < Ghpis do e+ gomons diferentes suportes, objetos da vida cotidiana ou cerimonial, ou
* PR, . Ip,'ﬂ g ARLGY & e il g Vel s Gaal oh g ) i . % L o Tt
CUIA-KV] ainda no corpo ou num beiju destinado a fabricacao do caxiri.

Estas marcas sao bastante numerosas, mas algumas sao mais fre-
quentes do que outras, mais usadas em alguns locais do que em
outros ou por opcao individual, preferidas por um ou outro artesao.
Assim, as marcas dadelo e kuahi sao as mais utilizadas.

Apesar da padronizacao dos motivos, cada artesa ou cada artesio
tem seu proprio estilo, sua exceléncia técnica e artistica. Novas
marcas podem ser inventadas, e algumas, meio esquecidas podem
ser relembradas. Tradicionalmente, estas marcas sao sempre mo-

tivos geomeétricos, abstratos e nomeados. Representam espécimes

da flora e da fauna, especialmente a pele, as escamas ou o casco
de animais, ou ainda cascas de arvores que apresentem desenhos.
Podem também ser caminhos, rastros, elementos naturais como

estrelas ou nuvens e mesmo movimentos e acoes. Atualmente ha
desenhos mais figurativos, com diferentes tipos de cenas do cotidi-
ano, da mitologia ou copiados de revistas e livros.

e As marcas sao ensinadas pelos karuana, espiritos encantados, nos
L]
‘.*:*‘i‘:' 1‘1"‘“15,“1'

™, ) - . = P
SIISRICIRIIBINIAIINKE  sonhos e isso acontece geralmente pela mediacio do pajé, que
v e aP h¥aY.

R EIEE SR SEX KR

as repassa para os artesaos responsaveis pela manufatura de mas-
tros e dos bancos cerimoniais. As mulheres dizem seguir a tra-
digcao ou fazer algo orientado pelo seu proprio espirito. Pode-se

Mak Z0 Puasd falar, portanto, de um acervo convencional de marcas, mas aber-

to a variagoes e novos padroes. Quando as marcas sao pintadas,
/) //, usam-se cores naturais de origem vegetal ou mineral, especial-



mente o urucu, o jenipapo e cumaté, ou corantes comprados no comér-
cio da cidade de Oiapoque.

Alguns exemplos de motivos sao xemem ou caminho (caminho do cara-
mujo, caminho da formiga etc); outro exemplo sao os desenhos dadelo,
uma linha ondulada, e kuahi, um losango. Os motivos geométricos e
estilizados representam também escamas e espinhas de peixe, o casco da
tartaruga, os pélos do porco do mato, e ainda as folhas da palmeira acai,
a estrela d’alva e nuvens matinais; temas mais ligados a mitologia e a

natureza, entim, ligados a este e a “outros mundos”.

As marcas estao intimamente arti-
culadas com a prépria acao de fa-

bricar os artefatos. Verifica-se que

as materias-primas possuem nomes
de plantas ou de animais ou refe-
réncias ao corpo humano ou de
algum bicho. Ha marcas associadas a certos karuana especificos, que re-
presentam cobras-grandes, bichos e djab da bua, (jurupari), destacando
Oroka, morador sobrenatural das matas que possui seis bocas em seu pei-

to e e o dono de alguns grafismos utilizados pelos Galibi-Marworno.

Os suportes nos quais sao aplicadas as marcas sao os seguintes: o corpo,
os trancados (Jamaxins, abanos, peneiras, tipitis, cestos, paneiros, krukru,
pakara, cesto do pajé etc), maracas, potes de ceramica, cuias, flechas
(@amarracao com fios de algodao), ralador, bancos de todos os tamanhos,
mastros e as vezes, tambores (Palikur). Certas marcas, feitas com compas-
50, representando a Estrela D’Alva ou a Rosa-dos-Ventos, sao encontradas
nos raladores, remos, caixoes mortudrios. Usam ainda marcas para indicar
0 dono de um objeto. Enfim, pode-se dizer que os indios do Oiapoque -

como bem afirmou um deles — véem as marcas em todo o Universo.

lepé, 2006

45



46 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Modos de trocar

Jeito de fazer politica

Para os Tiriyo, assim como tudo que existe no universo possui dono, toda aldeia tam-

bém tem seu “dono”, que é chamado de pataentu, ou seja, o “dono do lugar”.

..;‘ Si A ""’f”:’
- o F > -. r ; l, .
bt # "X';. o’

wa

i

8

4 74
h.

f

i

/

i

L 4

i/
M
'4'. .;

L

T8

{

\

O pataentu é aquele que identificou, escolheu
0 local e nele reuniu um conjunto de parentes
e aliados que vieram a constituir a populacao
de sua aldeia. E sera o tamanho desta popu-
lacao, bem como a qualidade das relacoes en-
tre um pataentu e seus co-residentes que defi-
nira a qualidade de vida de uma comunidade
local. A tendéncia € que dentre os co-residentes
do fundador de cada aldeia, incluam-se um
genro ou mais, dependendo do ndmero de filhas
que este possua, e um cunhado ou mais, de-
pendendo do ndmero de irmas que co-residam

cCOom esle ;mhn-mu.

A sua principal tarefa é zelar pelo bem estar
dos membros de sua comunidade local e pela
harmonia das relacoes entre eles, enquanto es-
tiver vivo. SO assim podera garantir a prosperi-
dade de sua aldeia. Além disso, o pataentu que
for bem sucedido em suas relacoes com os
donos de outras aldeias, proximas ou distantes,
tem mais chance de se tornar reconhecido co-
mo um lider importante, nao apenas localmen-
te, mas também regionalmente. A certa altura

de sua vida, quando ja tiver netos, um pataentu



lepé, 2006 | 47

que tenha construido uma boa trajetoria de relacoes politicas internas e externas sera
reconhecido como um tamutupé, ou seja, como alguém que capaz de representar nao
apenas sua aldeia, mas uma linha de ancestrais importantes que se sucedem ao longo
do tempo. Assim, alcado a condicao de tamutupé, um pataentu acumula a tarefa de
zelar pela harmonia das relacoes internas de sua comunidade local, a tarefa de zelar
pela harmonia da rede de relacoes intercomunitarias mais ampla que tenha consegui-
do consolidar ao longo de sua vida.

Para chegar a condicao de tamutupé, ter um bom auxilio espiritual é fundamental, Por
1550, € muito comum que o tamutupé seja também pajé. S6 assim ele poderd contar
diretamente com o apoio de uma rede de espiritos aliados, que intervenham por ele
na outra dimensao do mundo, invisivel, mas fundamental para definir as relagées no

mundo visivel.




48 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Jeito de casar entre os Karipuna

Os Karipuna que vivem na area do Uaca apresentam
preferéncias matrimoniais bem parecidas com as preferéncias
dos Katxuyana, mas também concebem um tipo de casamento
que os antropologos chamam de “avuncular”, que € a unido
entre o irmao da mae e a filha da irma, ou seja, entre um tio
materno e uma sobrinha.

Por outro lado, por toda sua historia de intensos contatos com
a populacao regional, que abrange indios e nao-indios, os
Karipuna habituaram-se também aos casamentos com “pessoas
de fora”. Essas duas tendéncias de casamentos parecem se
opor uma a outra. O primeiro tipo de casamento opta por um
certo fechamento entre as familias, ou outro consiste numa
abertura a unioes com pessoas de fora. Ambas as solugoes
constituem parte do modo proprio dos Karipuna de
organizarem suas relagoes sociais.

Jeito de casar entre os Katxuyana

Para os Katxuyana, assim como para os demais
povos da regidao, o casamento envolve grandes
responsabilidades ndo apenas entre os noivos,
mas principalmente entre estes e suas familias.
Por isso € que quando indagado, em um evento
da ‘Semana do Indio’ em Macapd, por uma pla-
téia de estudantes, sobre a possibilidade de um
homem branco casar com uma india, Juventino
Kaxuyana respondeu: “O casamento de um Bran-
co com uma india nao é permitido nao. Se o
branco tenta casar com a india ele vai ter que tra-
balhar na roga, ele vai ter que sustentar a familia,
vai ter que sustentar o sogro. Isso vocés vao que-
rer fazer? Isso branco nao vai querer fazer!”.

O que este pai de familia katxuyana queria dizer
€ que o casamento deve fazer parte de um acer-
to familiar prévio, e nao é bom que os noivos
provenham de familias muito distantes entre si,
pois esta distancia pode ser nao apenas espacial,
mas de modos de ser e pensar incompativeis
com as expectativas a respeito do jeito certo de
se casar e constituir familia entre os Katxuyana.

Se por um lado, a diferenca que existe entre os
Katxuyana e os nao-indios € vista como um sério
empecilho ao sucesso de um casamento, para 0s
Katxuyana o casamento entre pessoas que se con-
sideram parentes entre si, como no caso de avos



fepe, 2006 19

e netos, pais e filhos, e irmaos, € algo nao apenas desaconselhavel, mas proibido. Para os
Katxuyana, os pais de uma crian¢a nao sao apenas o pai e a mae biologicos, mas também
0 irmao do pai e a irma da mae. Sendo assim, se consideram irmaos tanto os irmaos pro-
priamente ditos, quanto os filhos do irmao do pai e os filhos da irma da mae, o que signifi-
ca que uma parte daqueles a quem nés chamamos de primos, os Katxuyana chamam de
irmaos. Este é um nucleo no interior do qual os Katxuyana e os demais grupos indigenas

da regidao nao aceitam casamentos.

Entre a diferenca radical representada pelos nao-indios e a identidade de parentesco
que existe entre os parentes acima definidos, encontram-se os filhos e filhas do irmao
da mae e os filhos e filhas da irma do pai de uma pessoa. Estes, para os nao-indios, seriam
também primos, mas para os Katxuyana compoem justamente o nucleo onde ocorrem
0s casamentos ideais, aqueles que os pais sonham para seus filhos e filhas. E sempre
que encontram um individuo assim posicionado na rede de relagoes entre parentes e
nao-parentes, desde que ele tenha a idade adequada para casar com sua filha ou filho,

fazem gosto pela uniao entre essas pessoas.



>0 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Jeito de fazer festa

Os Turés sao festas realizadas pelos pajés para retribuir as curas realizadas aos
karuana, seus espiritos auxiliares e moradores do "outro mundo". O contato dos

pajés com os karuana € um dos aspectos mais importantes na cosmologia dos

Galibi-Marworno.

O Ture e normalmente realizado na época da seca e da derrubada das rocas. Mas
tem sido pouco realizado atualmente. Para os Galibi-Marworno, fazer um Turé é
Coisa muito séria e sobretudo perigosa. Deve ser realizado segundo regras bem

definidas para ser motivo de alegria e ndo de desgracas.

O Turé € uma festa de agradecimento aos seres sobrenaturais e encantados,
chamados karudna, pelas curas que eles propiciam através das praticas dos
pajés. E a ocasido em que a comunidade danca, canta e bebe muito caxiri junto
com esses seres sobrenaturais, que vém se alegrar na festa e ouvir o pajé cantar
durante vdrias noites sem repetir as cancoes. O Turé pode ser realizado a qual-

quer momento, mas o verdadeiro ritual é feito durante a lua cheia de outubro.

Fazem parte do Turé os mastros enfeitados, os grandes bancos da cobra grande ou
do jacaré, onde se sentam os convidados, no espaco sagrado chamado lakuh ou
piroro. Junto ao mastro fica o banco do pajé e o seu pakard, cesto onde guarda o
maraca e os cigarros tawari. A bebida caxiri,
muito apreciada pelos karuana, é preparada
pelas mulheres, com mandioca apropriada e

colocada em grandes potes de ceramica.

Cada participante prepara seus instrumentos,
que incluem o maraca, o turé — também cha-
mado de “sinal” — que é um clarinete feito de
bambu que pode ser de diferentes tamanhos

e 0 cuti, instrumento de sopro de tamanho




maior. Como vestimenta os homens usam o calimbé, um
pano vermelho amarrado na cintura, usam ainda a coroa
ou 0 famoso chapéu de penas e o colar de micangas com
pendentes de algodao e, na ponta, asas de besouro que
tazem barulho durante a danca. As mulheres usam saia e

corpete vermelhos, além da coroa e colares.

Apenas o pajé pode convocar a festa e saberd quais os
karuana convidados e os cantos a serem executados. Os
seus ajudantes cantam juntos e ha sempre dois guardas

que vigiam para que nao haja desrespeito ao ritual.

lepe, 2006 v




Modos de fazer
Jeito de fazer sakura

Os Tiriyo preparam varios tipos de bebida,
que chamam em geral de tonunsen. Para
suas festas, fazem bebidas fermentadas a
base de mandioca, como o caxiri — conheci-
do em toda a regiao, mas também fazem
sakura, umani e kurura. A receita deve ser
preparada por mulheres que se dispoem a
cumprir todos os cuidados necessarios du-
rante o seu preparo, como por exemplo, nao

ter relacoes sexuais, nao estarem menstrua-

das, ndo usar perfume, nem maquiagem.
Ingredientes:

Leva mais ou menos 5 litros de agua, cinco quilos de batata roxa ou amarela. Mais ou
menos 20 quilos de mandioca brava. Tem varios tipos: karoiypo, tunareha, e kawiriripo,

mas so vai de um tipo, nao se pode mistura-los.
Modo de fazer:

Primeiro coloca-se os cinco litros de dgua no fogo, para ferver. Depois a mandioca ra-
lada para cozinhar junto. Acrescenta-se a batata no mesmo dia para cozinhar por mais
ou menos 12 horas, até que fique uma massa grossa e bem cozida. Al esta pronto.
Quem quiser tomar a bebida ainda fraquinha e doce c6a e bebe em seguida. Mas se
a intencao e que a bebida tique com mais teor alcodlico deve-se deixar uma semana
e meia ou duas semanas fermentando, antes de coar e servir. Contam as mulheres
liriyo que na eépoca das festas grandes, como acontece no final do ano, tem gente que

deixa a bebida fermentando na canoa ou panela por até um més.



lepe, 2006 | 53




54 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Jeito de fazer caxiri

Nas aldeias dos povos indigenas do Oiapoque, o caxiri é
consumido durante rituais como o Turé. Neste contexto, o
caxiri € considerado uma entidade convidada a participar
dos festejos através dos cantos do pajé. Conta-se que o0s
seres sobrenaturais possuem a capacidade de produzir
enormes quantidades de caxiri. No mito de lacaicani, a
Cobra Grande é levada a tomar dezenas de potes de caxiri,
servidos por sua mulher, para nao agredir o menino que

calu em seus aposentos.

Durante o Turé, o caxiri € servido pelas mulheres de maneira
ritualizada. A bebida pode também servir como castigo aos
infratores das regras que regem o Turé, quando, sentados em
um banco de urubu-rei, fora do laku, sao obrigados a beber
quantidades exageradas dessa bebida. Durante o Turé, ha o

canto de pegar a bebida, porque o caxiri é “gente” do Turé.

Entre os Galibi de Oiapoque, mulher menstruada nao po-

de fabricar o caxiri sob pena de que ele estrague. Os potes
nos quais € fabricado o caxiri sao feitos apenas pelos Pa-
likur, que os fornecem a todas as localidades indigenas da
regiao. Os Galibi do Oiapoque faziam potes parecidos,

mas hoje ndao os fazem mais.

Os Karipuna também servem o caxiri durante os grandes
mutiroes de roga. Alem dessas oportunidades, a bebida é
sempre olere ida durante as festas catolicas do Ja!mm.
Santo pelos Karipuna, ou de Santa Maria, pelos Galibi

Marworno. E tambem servida nas testas de santos. | loje nao

ha grandes Assembléias sem caxiri servido aos visitantes.



lepe, 2006 | 55

As receitas podem variar um pouco, mas sao basicamente as mesmas. Em um contex-
to ritual, € um grupo de mulheres que se encarrega do preparo, longe do olhar dos
homens. Preparam no platine um grande beiju de mandioca ralada e prensada. Para
revirar o beiju, o desenham e recortam em fatias, um gesto que se chama pataje kasab,
como a marca (padrao decorativo) usada em muitos suportes, especialmente nos
trangados. Este beiju € colocado com dgua em um pote grande, adicionando-se acu-
car ou mel, as vezes um xarope de abacaxi.

Antes de ser deixado para descansar e fermentar, as mulheres se redinem ao redor do
pote, cantam e colocam, no fundo do pote, emborcada, uma pequena cuia com folhas
de abacaxi. Dizem que quando a bebida fermenta, a cuia sobe a superficie, o que é

sinal de que ela esta boa para ser consumida. Se a cuia ndo sobe, a bebida nao presta.

Outra receita, dos Wajapi

“Primeiro, as mulheres arrancam mandioca na roca, colocam a mandioca dentro do
panaku. As mulheres trazem tres panaku de mandioca. Depois as mulheres tiram a casca
da mandioca e lavam antes de ralar. Quando as mulheres terminam de ralar a mandioca,
espremem no Lipili, pra sair o tucupi. Depois tiram a massa de mandioca quando estiver
pronta. Depois amassam com a peneira. Entao, as mulheres colocam fogo no forno pra
esquentar. Colocam a massa no fogo pra fazer beiju, tém que fazer 20 beijus pra fazer
kasiri. Depois as mulheres carregam agua e colocam dentro da canoa, depois colocam o
beiju dentro da canoa e misturam bem. As mulheres mastigam beiju fino na boca. Quando
0 beiju fino fica doce elas poem
dentro da cuia e depois misturam
com batata ralada. Ai colocam den-
lro 'fld Candoa {‘I!’Fl{li'_'r i.ll]][};l[T] LM
folha de banana. Ai de manha cedo
as mulheres acordam e vao tomar
banho antes de espremer o kasiri,
Depois espremem com a peneira,
Depois, ao meio dia, o kasiri esta

pronto pra tomar” (Kupena,

Rosena, Saky, Kari e Nazare).



56 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Imﬁgtfrms-

Jeito de fazer cuias

Nas aldeias dos povos indigenas do Oiapoque, a cuia esta presente em todos os
momentos. Todas as mulheres sabem preparar a cuia, elaborar as tintas e aplicar a or-
namentacao. O que distingue as cuias sao suas marcas padronizadas e sempre recria-
das pelas artesas. A mulher reproduz padroes que sao compartilhados, mas cujos
arranjos sao variados e muito pessoais. Sendo assim, cada artesa possui seu repertorio
e reconhece, entre dezenas de outras cuias, sua propria producao. Ela controla tam-
bém as redes de distribuicao de suas cuias, os seus “caminhos”.

As culas sao fabricadas com o fruto da cuieira, da familia das bignoniaceas. A polpa
¢ umedecida e, a seguir, retirada. A casca é cortada ao meio, em duas partes, forman-
do os recipientes. Em seguida, as cuias sao secas, polidas, gravadas com ponta de faca
e finalmente tingidas com tintas vegetais, como o cumaté ou 0 macocao, entre muitas

outras. Depois de pintadas, as cuias sao deixadas para secar novamente, as vezes em

cima de folhas secas de mandioca para fixar a tinta preta passada na parte interna.




Fabricam-se cuias grandes, médias e bem
pequenas, para uso domeéstico e uso ritual,
para oferecer e para vender. As grandes cuias
sao para servir o xibé (bebida de dgua e farin-
ha) ou o durante as festas do Turé, do Tambor,

do Divino Espirito Santo e de Santa Maria.

No dia a dia, as cuias sao usadas para comer
ou para servir farinha, tapioca, tucupi, acai,
bacaba ou tacaca. Servem, ainda, para pe-
gar agua ou para guardar miudezas, como
sementes ou micangas. Elas sdo carregadas
durante celebracoes da charité, para recolher
donativos em espécie para as festas comu-
nitarias; e sempre havera uma pequena cuia
em cima dos altares, nas capelas, a espera
de um donativo dos fiéis. Quebradas, elas
ainda podem servir de colher ou raspador

de mandioca.

Com o aumento da comercializacao de
artefatos, a cuia tem sido um objeto muito
apreciado pela sua beleza, simplicidade e
multiplos usos. As formas vao se diversifi-
cando. Hoje, as artesdas gravam nas cuias
desenhos mais individualizados, figurativos,
cobrindo em parte ou na sua totalidade a
superficie da cuia. Gravam nomes, nimeros
ou datas, alguma mensagem ou lembranca,
seres mitologicos, animais, flores, estrelas,

roda de fuso, casas e personagens.

lepe, 2006 |

|

|




58 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

I1l. Contextos e experiéncias de salvaguarda

1. Porque valorizar os patrimonios culturais indigenas?

Em todos os continentes, os povos indigenas continuam sofrendo intensa discrimi-
nacao, com impactos agravados quando se encontram em situagao de minorias, étni-
cas e linguisticas. O proprio desconhecimento a respeito da diversidade desses povos,
que somam mais de 350 milhoes de pessoas™, contribui para essa discriminacao.

Os povos indigenas representam hoje 4% da populagao mundial. Nas Américas, sao 50
milhoes de pessoas, vivendo situacoes muito diversas em cada pais. Qual nao foi a sur-
presa da maior parte da populacao brasileira ao tomar conhecimento do censo realiza-
do pelo IBGE no ano de 2000, quando mais de 700.000 pessoas se declararam “indios”,
abrangendo um numeroso contingente indigena que vive em centros urbanos. Essa
dimensao do componente indigena na populacdo brasileira surpreendeu sobretudo
quem ainda acha que os indios estao “em vias de desaparecimento” e que cabe ao esta-
do a responsabilidade de seu destino. Um destino ainda incerto, sobre o qual vigoram
posicoes contraditorias, recomendando-se sua “integracao” ou sua “preservacao”.

O fato é que os indios sairam do isolamento, integrados como estao aos sistemas sociais,
economicos e politicos, em ambito regional ou nacional. Uma integracao que se realiza
por meio de relacoes profundamente desiguais, ou mesmo configuradas no limite da
exclusao. Enquanto minorias, os povos indigenas se véem for¢ados a negociar constante-
mente seus interesses diferenciados com as mais diversas instancias de poder, locais,
nacionais e internacionais. Nesses contextos, aprenderam a gerir tanto suas especifici-
dades culturais quanto seu posicionamento face as exigéncias do desenvolvimento.

E por este motivo que se costuma afirmar que os povos indigenas lutam “a favor” e “con-
tra” o desenvolvimento. A favor, quando reivindicam acesso aos servigos basicos de edu-
cacao e saude. Contra, quando reivindicam garantias territoriais e procuram explicitar e
defender suas diferencas culturais. Mas € também internamente a suas comunidades que
ocorrem tensoes decorrentes da discriminacao a que sao submetidos.



lepé, 2006 | 59

Esse € o desafio que se coloca aos Wajapi, por exemplo, na medida em que os jovens
vem questionando os saberes dos mais velhos, evitando inclusive exibir marcas mate-
riais de seus costumes, para ndo enfrentar os preconceitos arraigados na populacio
nao-indigena com a qual mantém contato cada vez mais intenso.

“Eu nao acredito no conhecimento dos Wajapi, porque acho que o conhecimento do
branco € bom. Eu acho que karaiké (os nao-indios) sabe mais do que Wajapi, porque
fabrica e inventa coisas cada vez mais”, dizia um jovem de 20 anos. Uma moca, de
19 anos, concordava: “Eu acho que karaiko sabe mais. Wajapi sabe s6 o seu conhe-
cimento, ndo inventa muita coisa”.

Preocupados com essa atitude freqiiente entre os adolescentes, alguns lideres de
aldeias e os professores bilinglies procuram alternativas para valorizar, nas préprias
aldeias, os conhecimentos que os jovens colocam em duvida. E o que explicitaram 2
platéia que assistia a entrega do titulo que a UNESCO conferiu, em 2003, ao seu plano
de salvaguarda das expressoes orais e graficas tradicionais.

“Nos nunca vamos esquecer nossa cultura porque continuamos ensinando nossos fi-
lhos e netos na escola e no dia-a-dia. Nés temos nossa proposta curricular diferenciada,
que ja esta sendo construida pelos proprios professores wajapi para fortalecer a cultura
wajapi na escola. Mas também fora da escola nds ensinamos nossos conhecimentos
para as criancgas, através de nossa tradicao oral, das
cagadas e das caminhadas na mata... Nos queremos
que os nao-indios conhecam nossa cultura para
respeitar nossos conhecimentos e nosso modo de vida.
Se 0s nao-indios nao respeitam nossa cultura, até os
NOSSOS proprios jovens podem comecar a desvalorizar
nossos conhecimentos e modos de vida. Por isso, nés
queremos apoio para continuar este trabalho de for-
macao dos Wajapi, e também de formacao dos nao-
indios, para entender e respeitar os povos indigenas”.




{4l ] Patrimomio Cultural Ilmaterial e Povos |F!||||',:| Mas

2. Estratégias em favor dos povos indigenas

\s definicoes que atribuem conteudos ao “pa-
trimonio cultural imaterial” ainda estao sendo
aprimoradas por diferentes instituicoes, como
indicamos na primeira parte deste livro. Os
detalhamentos propostos pelos especialistas
evidenciam, entretanto, que nao se trata nem
de um fenomeno novo, nem desconhecido.
Antropologos, em particular, vém descreven-
do e analisando patrimonio imaterial de
comunidades culturais em todo o mundo ha

mais de um seculo.

O aspecto inovador dos instrumentos interna-
cionais — especialmente daqueles sumarizados
adiante, na quarta parte do livro — relaciona-se
aos estorcos empreendidos para fomentar a
implantacdao de programas nacionais mais efi-

cazes para a valorizagao desse patrimonio.

Assim, um dos principais objetivos da Conven-

Cdo para a Salvaguarda do Patrimonio Cultural

Imaterial de 2003 é o engajamento dos paises

em acoes de sensibilizacao que evidenciem
aos seus cidadaos a importancia crucial do
patrimonio imaterial, tanto para a diversidade
cultural como para o desenvolvimento sus-
tentavel. O texto da Convencao deixa claro que
a criatividade cultural é um elemento chave pa-

ra 0 desenvolvimento humano.

Oficina de manifes

wayana e aparai. Al : W



62 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

* a definicao de mecanismos de mediacao que facilitem a
participacao dos povos indigenas nos processos de tomada
de decisao,

* a valorizacao dos sistemas de conhecimento locais e indi-
genas e sua transmissao entre geracoes,

* o fortalecimento dos povos indigenas através de parcerias
equitativas com parceiros nao-indigenas,

* 0 suporte a criagao de corpos consultivos nacionais e de

redes de intercambio entre e com povos indigenas.

Essas seis metas tém por objetivo melhorar a qualidade das politicas publicas ja desen-
volvidas pelos estados nacionais em relacao aos povos indigenas. Para serem alcan-
cadas, devem ndo so ser ratificadas pelos governos, como implementadas através de
suas instituicoes especializadas.

A atual estratégia da UNESCO recomenda, por outro lado que, para assegurar o forta-
lecimento dos povos indigenas, os estados devem consolidar trabalhos em colabo-
racao com organizacoes nao governamentais (ONGs) e com organizacoes representa-
tivas dos povos indigenas. Nas paginas que seguem, selecionamos alguns exemplos
de programas desenvolvidos com parceria entre 6rgaos governamentais e centros de
pesquisa académica, como as agoes em andamento no caso dos Aka, na Africa e de
Vanuatu, na Polinésia. Também selecionamos quatro experiéncias sul-americanas,
onde as parcerias envolvem diretamente organizagoes indigenas e priorizam acoes
educativas locais, ao invés de acoes de difusdao mais abrangentes.

Priorizar a ampla difusao ou enfatizar a capacitacao local é uma diferenca sensivel,
na discussao desses programas e na realizacao de inventarios de tradicoes e manifes-
tagoes culturais. Quem assume a responsabilidade de um inventdrio cultural? Espe-
cialistas académicos ou as préprias comunidades? Na verdade, a articulacdo entre
diferentes especialistas € indispensavel, como mostram as experiéncias em curso, em
varios paises. Em alguns lugares, foram encontradas solucoes colaborativas muito
interessantes. Entre elas, os trabalhos selecionados nas proximas paginas.



lepé, 2006 | 61

Se muitos paises ja vém se preocupando e criando instrumentos de protecao de sua bio-
diversidade, € agora indispensavel incentiva-los a valorizacao de sua diversidade cultu-
ral. Na América Latina, inclusive no Brasil, a diversidade dos povos indigenas ainda é
insuficientemente reconhecida. A relagao que historicamente o estado mantém com “os
indios”, um rotulo genérico que persiste junto a desgastada tutela, continua mascaran-
do as diferencas que existem entre os mais de 210 povos, cujos modos de vida e
tradicoes culturais sao dinamicamente atualizadas em acordo com suas proprias expe-
riencias de convivéncia com outros povos, indigenas ou nao.

Paralelamente a Convencao acima citada - e inclusive antes de sua promulgacao - a
UNESCO procurou incentivar os estados nacionais a adotarem prdticas mais
respeitosas com os povos indigenas que vivem em seus territorios. Justifica a urgéncia
dessas medidas, uma série de levantamentos que atestaram que a maior parte desses
grupos continua enfrentando uma extrema discriminacao no acesso aos servicos basi-
cos, especialmente educacao e saude. Os resultados da Década Mundial dos Povos
Indigenas (1995-2004) evidenciaram que a continuidade da existéncia dos povos indi-
genas relaciona-se claramente a sua capacidade de intervencao e de didlogo com as
politicas nacionais e internacionais. Ou seja, depende de seu protagonismo em acoes
de defesa e também de desenvolvimento de suas instituicoes sociais e culturais. Os
estudos realizados durante o periodo confirmaram, ainda, que os modos de vida indi-
genas, assim como suas espiritualidades, estao profundamente articulados ao meio
ambiente em que tradicionalmente vivem.

No momento, a UNESCO procura consolidar sua Estratégia de Meio Termo em favor
dos povos indigenas no mundo todo, com prazo final em 2007. O foco dessa estraté-
gia esta na articulacao entre cultura e desenvolvimento. Foram priorizadas as
seguintes areas de intervencao:

* a salvaguarda do patrimonio material e imaterial,

* a promogao da educacao multilingtie e multicultural, tanto formal
como informal assim como a promocao dos direitos culturais,




lepe, 2006 | 63

Esses exemplos mostram que as acoes de valorizacao de saberes e de praticas cultu-
rais tradicionais se apdiam, necessariamente, na escrita e em outras técnicas de re-
gistro. Sao intervencoes que engajam, portanto, novos agentes de transmissao, como
os individuos mais jovens das proprias comunidades, interessados no dominio dessas
novas tecnologias. No Brasil e em outros paises da América Latina, como mostram os
exemplos a seguir, sdo quase sempre os professores indigenas que assumem esse
papel. Outros atores indigenas também entram em cena, em experiéncias mais
recentes, como fizeram os artistas ticuna, os agentes agro-florestais no Acre, os jovens

formados como pesquisadores no caso wajapi e em outros lugares.

E por este motivo que devemos considerar que qualquer inventdrio do patrimonio cul-
tural imaterial sempre abarca tanto aspectos “novos” quanto o “tradicional”. Essa é
mais uma razao para valorizar esse patrimonio, que definitivamente nio se define

como um receptaculo de experiéncias do passado, mas como um espaco para a inte-

racao e o dialogo entre culturas.

Revisao e finalizacao
de um livro de leitura
em lingua wajapi,
pelos professores do
curso de magistério 1.
Escola Aramira, 2005



64 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Experiéncias de valorizacao de culturas indigenas

Na Africa

Desde 2004, a UNESCO vem apoiando um plano de salvaguarda e revitalizacao da tradicao oral dos
Aka. Esse grupo pigmeu que vive numa regiao de floresta tropical na Africa Central, desenvolveu
uma tradicao musical propria, envolvendo um complexo sistema polifonico baseado em quatro
vozes. E particularmente interessante o fato de que todos os membros da comunidade Aka sio
proficientes nessa técnica musical, que marca todos os eventos importantes na vida desse povo. A
tradicao vocal dos Aka continua transmitida por meio da oralidade, com um alto grau de impro-
visacao. Desde pequenas, as criangas participam das cerimonias, garantindo a transmissao dessa
forma de expressao musical ao longo de sucessivas geracoes.

O modo de vida desse grupo de cagadores coletores esta hoje ameagado nao sé por viverem
em uma regiao de conflitos, como pela depredacao da floresta na Republica Centro Africana e
no norte do Congo. Ao mesmo tempo em que a musica Aka é difundida no mundo inteiro, a
industria do turismo vem transformando as relacoes internas a comunidade e desta com sua
tradicao, promovendo o éxodo dos Aka para centros urbanos.

Diante dessa situacao, o plano de salvaguarda prevé a implantacao de um centro dedicado a
revitalizacao da tradicao oral, que esta sendo documentada por pesquisadores, além de ativi-
dades educativas que devem sensibilizar a populacao dos dois paises onde vivem os Aka, a
respeito do patrimonio imaterial desse povo. O registro legal dessa tradigao por instituicoes
governamentais procura, ainda, consolidar a protecao desse patrimonio.

Sinopse de informagoes da Unesco
www.unesco.org/culture/intangible-heritage/masterpiece.php?lg=en&id=87

Na Polinésia

Em 2005 a UNESCO também implementou um programa de protecao e de valorizacao dos
desenhos feitos na areia, uma pratica muito antiga da populagao Ni-Vanuatu, que vive nas anti-
gas “Novas Hebridas”, um pais hoje independente e formado por mais de 80 ilhas, no Sudoeste
do Pacifico.

Os desenhos na areia, formados por padroes geométricos, constituem um meio de comunicacao
entre os diferentes grupos que habitam essas ilhas. Relacionados a cosmologia da regiao, esses
desenhos transmitem aspectos da historia local, das relacoes de parentesco, etc.



lepé, 2006 | 65

O plano de salvaguarda centra-se em agoes de difusdo, por meio de exposicoes e de festivais
locais e nacionais. Também prevé a inclusao do desenho na areia no curriculo das escolas, como
forma de valorizacao dessa pratica, até entao restrita ao ambito familiar. Finalmente, esta previs-
to o incentivo a realizacao de pesquisas por parte de jovens e profissionais locais.

Sinopse de informagoes do Centro Cultural de Vanuatu (www.vanuatuculture.org/sand/)

Na fronteira entre Peru e Equador

Os Zapara, que vivem dispersos na fronteira entre o Peru e o Equador, se mobilizaram ao longo
dos ultimos dez anos para serem reconhecidos como um povo “em vias de extincao”. De fato,
os cerca de 600 Zapara que vivem nos dois paises quase perderam sua lingua, falada com fluén-
cia por apenas cinco pessoas. As comunidades situadas de um lado e do outro da fronteira nao
se encontravam desde 1941, quando foram forcadas a se separar. Assumindo que estavam desa-
parecendo enquanto povo, em 1997 criaram a associacao ANAZPPA para “a recuperacao, con-
servacao e desenvolvimento dos elementos sociais, economicos e politicos que definem esta
nacionalidade indigena a partir de seus proprios direitos e dignidade”. Esta associacao foi recen-
temente transformada na organizacao indigena ONZAE (Organizacion de la Nacionalidad
Zapara del Ecuador).

Os Zapara definem a si mesmos a partir dessa lingua que estao perdendo, de sua histéria, do
xamanismo e de seu territorio. Esse € o patrimonio imaterial que eles desejam re-valorizar
atraves de acoes que eles vém implementando desde o ano 2000. Seu projeto mais ambicioso é
um programa de educagao que eles mesmos estao gerindo e abarca as comunidades do
Equador. Antes de serem reconhecidos enquanto “nacionalidad’, como estabelece a constituicio
daqueles paises — as aldeias zapara careciam totalmente de servicos de educacao.

Agora, este programa € desenvolvido com a participacao dos pais de alunos: as maes ensinam
as técnicas de confeccao da ceramica e os pais ensinam a cestaria e o uso das plantas medici-
nais. Os ultimos falantes da lingua ensinam o zapara em sala de aula, com a colaboracao de pro-
fessores (bilingiies em espanhol e kichua) que dispoem desde 2002 de um dicionario trilingiie
e de materiais didaticos especificos. O dicionario pode ser encontrado, agora, em todas as casas
zapara. No entanto, até o momento, esse ensinamento ainda se limita a palavras soltas, a algu-
mas frases e a algumas cancoes. E o numero de ancioes com capacidade de contar aconteci-
mentos importantes da historia do grupo diminui a cada ano.

Por este motivo, a Direcao de Educacao Zapara procura implementar um levantamento, reali-
zado pelos professores indigenas, junto aos mais velhos. Esses professores registram e trans-



66 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

crevem as narrativas e as encaminham a Direcao
de Educacao. Além disso, a leitura de docu-
mentos de pesquisadores e viajantes que men-
cionam os Zapara em tempos passados tem
servido como suporte de evocacao de fragmen-
tos culturais. Para atender o desejo de recuperar
0 xamanismo, um pajé zapara do Peru vem
transmitindo seus conhecimentos a varios jovens
de aldeias situadas no Equador.

Em 2001, a UNESCO reconheceu o esforco em-
preendido pelos Zapara e declarou sua cultura
oral “obra prima do patriménio oral e imaterial
da humanidade”, contribuindo assim para re-
forcar o orgulho dos Zapara e a assegurar sua visibilidade na escala internacional. Com isso,
obtiveram financiamentos para dar continuidade as pesquisas sobre a lingua e para implemen-
tar sua transmissao nas aldeias onde funciona a escola especifica dos zapara.

lexto de Anne-Gaél Bilhaut, pesquisadora do EREA/CNRS

No Brasil

Ticuna: Os pintores da floresta

A variedade e riqueza da producao artistica dos Ticuna que vivem na bacia do
Solimoes, Amazonas, expressam uma inegavel capacidade de resisténcia e afir-
macao de sua identidade. Sao as mascaras cerimoniais, os bastoes de danca
esculpidos, a pintura em entrecascas de arvores, as estatuetas zoomorfas, a ces-
taria, os colares com pequenas figuras esculpidas em tucuma, além da musica e
das tantas historias que compoem seu acervo literario.

Sua aptidao e sensibilidade para a arte revelam-se agora em novos materiais e for-
mas de expressao plastica e estética, como as pinturas em papel produzidas por
um grupo de artistas que formam hoje o Grupo Etiiena. Segundo a mitologia ti-
cuna “Etliena € a pintora dos peixes. Ela sentava na beira do rio esperando a
piracema passar. Ela entao pegava cada peixe e pintava, dando uma cor que fica-
va para sempre”. Esse grupo nasceu no contexto dos cursos de formacao ministra-




lepé, 2006 | 67

dos pela Organizacao Geral dos Professores Ticunas Bilingiies (OGPTB), em que a arte teve um
espaco privilegiado no programa curricular.

Participam do Grupo Etiiena professores ticuna que freqiientavam esses cursos, e que movidos por
um interesse especial e talento mais apurado, comegaram a se dedicar com mais afinco a ilustracao
de livros e outros materiais didaticos para as escolas, a partir de 1999. As orientacoes que recebem
nessas oficinas oferecem condigoes para que possam aperfeicoar suas técnicas e sua a capacidade
critica. Além da ilustracao de varios livros e cartazes usados nas escolas para trabalhar educacio
ambiental ou educacao para a satide, os artistas preparam pinturas para varias exposicoes no Brasil
e no exterior. A ultima foi realizada no Centro Cultural Banco do Brasil, no Rio de Janeiro, em 2004.

As pinturas, feitas com guache sobre papel, retratam temas relacionados a natureza (os animais,
a floresta, os rios), a aspectos da cultura (festas, mascaras, mitologia) ou mesmo da vida cotidi-
ana, com uma clara preocupacao em registrar para as futuras geracoes.

“Quando caminho pela mata vejo que as cores sao diferen-
tes, nao sao iguais. Quando estou pintando fico imaginando,

= " F 2 g
Y / e como se estivesse dentro da floresta (...) O pensamento

- - v BT .H" M
RTorat Let! .

nao para quando estou pintando (...) Cada dia a gente pensa
de uma maneira, por isso cada dia o desenho é diferente. A
nossa idade também avanca, e nosso saber também avanca
mais (...) A pintura representa que eu estou vivo. Depois da
minha morte fica essa lembranca para as criancas, e assim
elas podem saber o que eu penso, o que eu sinto enquanto
estou vivo” (Joao Clemente Gaspar).

“Eu queria desenhar todos os animais. Sentindo como se a
gente estivesse andando na floresta. Quando a gente anda
pela floresta, quando chega no igarapé, esta vendo os peixes.
Os peixes pegando os insetos. £ importante para conhecer
de onde vem a pintura, para conhecer como pintar. Primeiro
a gente nao sabia como representar essas idéias” (Manoel
Alfredo Rosindo).

Simultaneamente a essa atividade, os artistas da floresta se dedicam a cultivar suas rocas, a pescar,
a tecer cestos e bolsas, a fabricar flechas, a dar aulas todos os dias, a cuidar de suas familias.
Mesmo nao se consagrando exclusivamente a producao artistica, eles tém espaco para faze-lo
sem, no entanto, deixarem de realizar as tantas outras fungoes que fazem parte da vida de um
Ticuna e de um professor.

Texto de Jussara Gomes Gruber, orientadora das oficinas de arte



68 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

No Acre: a formacao de agentes
agro-florestais indigenas

AR
_-Il.

o Ao lado dos professores e dos agentes de salde indigenas,

X -
T

F IR

surgiu ha pouco mais de dez anos, no Acre, uma nova cate-
goria de agente comunitario: o AAFI - agente agroflorestal
indigena. Hoje, mais de 100 AAFIs estio em formacao, num
programa idealizado pela Comissao Pro-indio do Acre
(CPI/AC)", com o objetivo de possibilitar que um nimero
crescente de povos indigenas, por meio de processos par-
ticipativos e educacionais culturalmente fundados, faca a
Ny identificacao, a sistematizacao, a valorizacao e o uso de

r}{ o alguns dos conhecimentos e tecnologias relativos ao meio

o \\h ambiente para a gestao de seus territorios.

=

Os povos Asheninka, Manchineri, Jaminawa, Kaxinawa,
Katukina, Shawadawa, Arara, Apurina, Nukini, Poyanawa e
Yawanawa ingressaram no programa da CPI/AC. Os AAFIs
participam da escola como colaboradores e alguns deles dao aula sobre 0 manejo dos recursos
naturais em lingua indigena e em portugués.

\1

“0O dia amanheceu chovendo, passou o dia chovendo. Nesse dia, eu nao trabalhei, porque estava
chovendo. Fui pesquisar junto ao professor dando aula. Quando cheguei na escola, estava dando aula
em lingua indigena e me pediu para ler e também cantar musica indigena de cip6. Eu cantei duas muisi-
cas para chamar forca. Também me perguntou quantos tipos de cip6 tinha. Ensinei e escrevi. Esse dia
passou chovendo” (Francisco Macario).

O processo de aquisicao e desenvolvimento da lingua indigena e portuguesa escrita, além de ou-
tras linguagens (desenho figurativo, mapas, escultura e videos) constitui um exercicio sempre cria-
tivo. Estes estudos sao referenciados no cotidiano e nos saberes tradicionais e atuais, além de
apresentarem o desafio da criacao de palavras e conceitos para os novos saberes, fortalecendo a
lingua materna. A orientacao do trabalho de formacao dos AAFls parte do principio da “autoria”
que chama os agentes a pensar, produzir e aplicar os conteddos do programa curricular, relativos
a questao socioambiental, de forma a por em relacao de sentido seus proprios conhecimentos,
com os saberes das demais culturas, indigenas e nao indigenas.

“Hoje a gente trabalhou com os alunos sobre sistema agroflorestal. Cada aluno falou do trabalho reali-
zado com o agente agro-florestal: fizeram coroamento, cobertura morta, fizeram as covas e plantaram
diretamente. Entao, depois da aula pratica, nos discutimos sobre as palavras que na lingua manchineri



lepé, 2006 | 69

nao tem. Para nos é diferente dizer sistema agro-florestal e precisamos discutir para pér uma palavra
com esse significado. Depois, estavamos falando das vantagens de ter um sistema agro-florestal. Essa
palavra “vantagens” também na lingua manchineri nao tem, e foi discutida também para os alunos
entenderem seu significado” (Jaime Llullu Manchineri).

Entre muitos outros trabalhos e experiéncias em curso nas terras indigenas do Acre, os AAFIs tém
realizado o levantamento sistemdtico de espécies nativas, numa pesquisa participativa, atendendo
demandas locais, seja por alimentos, seja por material de construcao ou por recuperacio de solo.

“Vou contar uma historia importante de nossa preocupagao com o futuro. Onde nés moramos, nio
temos o costume de fazer o manejo de palha para cobertura de casas. O pessoal derruba as palheiras
para tirar as palhas e cada vez estao ficando mais longe da aldeia (...) Agora o pessoal de minha aldeia
esta comecando a fazer o manejo da palha” (José Sales Kaxinawa).

Esse € mais um exemplo de como o trabalho dos AAFIs pode avancar longe da transferéncia de
“pacotes tecnologicos”, inclusive os agro-florestais. Quando se opta por uma postura critica
quanto a qualquer tipo de “pacote”, a riqueza da diversidade ecolégica, cultural e econémica,
bem como os saberes ecologicos locais, afloram e podem direcionar o trabalho. O ganho maior
€ a possibilidade de solucoes inovadoras dadas pelos proprios povos indi-
genas por meio do processo de identificacao de problemas e estratégias
para o seu enfrentamento.

Texto de Jorge Luis Vivan, Nietta Lindemberg Monte e Renato Antonio Gavazzi, CPVAC

No Amapa: pesquisadores wajapi farao seu proprio inventdrio

Em novembro de 2003, a UNESCO selecionou as “Expressoes graficas e ora-
lidade entre os Wajapi do Amapa” como Obra Prima do Patriménio Oral e
Imaterial da Humanidade®. Esse registro representou mais uma etapa do
longo processo de reflexdes dos Wajapi em torno de sua “cultura”. Foi e
continua sendo um estimulo para retomar a discussao, nas aldeias, de todo
um conjunto de problemas relacionados ao desinteresse das jovens gera-
¢oes e de muitos adultos pelos saberes e praticas tradicionais, desvaloriza-
dos ou mesmo colocados sob suspeita por forca da convivéncia com os
acirrados preconceitos da maior parte dos representantes da sociedade
envolvente que se relacionam com os Wajapi.

A expectativa dos Wajapi nao é a de “eternizar” sua cultura, mas de conso-
lidar sua capacidade de se apropriar de objetos, técnicas e conhecimentos




70 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

novos, de uma maneira que nao prejudique - como vem acontecendo até agora — suas proprias
praticas culturais. O “Plano integrado de valorizacao dos conhecimentos tradicionais para o
desenvolvimento socioambiental sustentavel da comunidade Wajapi do Amapa” apresentado a
UNESCO aposta na mobilizacao da comunidade em torno de acoes que valorizem, nas aldeias,
tanto as formas de transmissao oral, como os conhecimentos relacionados ao manejo de recur-
s0s, a saude, a historia das aldeias, a cosmologia, aos rituais, etc. Ao mesmo tempo, sera incre-
mentada a formacao de jovens no manejo de instrumentos de registro e de gestao.

Em 2005, com apoio de varias instituicoes”, o lepe iniciou a formacao 20 “pesquisadores wajapi”
para realizarem levantamentos e registros culturais. Antes disso, os 10 professores que estavam
sendo formados em magistério pelo mesmo programa se mobilizaram para a construcao de uma
proposta curricular para as escolas do Ensino Fundamental em suas aldeias e, nesse contexto, fi-
zeram pesquisas sobre os conhecimentos wajapi, visando refletir sobre sua inclusao no curricu-
lo, ndo como “variacoes” do conhecimento ocidental, mas sim como frutos de uma maneira
totalmente diferente de conceber o universo e as relacoes entre suas diversas esferas. Nessa pro-
posta, a alfabetizacao na lingua wajapi nao constitui uma introducao ao aprendizado do por-
tugués. Nem os saberes locais sao tratados como versoes empobrecidas ou “primitivas” dos
saberes cientificos, ou “misturados” com saberes cientificos ou escolares, como
se fossem derivados da mesma forma de conhecer o mundo e atuar sobre ele.
Os Wajapi desejam, assim, construir uma escola em que os “dois caminhos”, dos
saberes wajapi e dos karai ko (ndo-indios), se complementem, apostando na
comparacao e mesmo na confrontacao dos sistemas de conhecimento. O
desafio e portanto saber como tratar o conhecimento tradicional na escola, sem
empobrece-lo e sabendo estabelecer relagoes pertinentes com os saberes esco-
lares dos nao-indios

No decorrer das oficinas e cursos, os pesquisadores wajapi debatem os aspec-
tos que consideram “importantes” e representativos de seus modos de pensar,
fazer e viver. Sabem, entretanto, que ainda nao sao “especialistas” nem domi-
nam esses assuntos e por este motivo, devem realizar um trabalho aprofunda-
do e minucioso. O inventario que estao se preparando a realizar nao sera sim-
plesmente uma compilacao de saberes “dos antigos”, nem sua mera transcricao,
mas envolvera uma reflexao nova, atual sobre eles, visando equacionar o que os
Wajapi chamam dos “dois caminhos”.

Por exemplo, interessados em estabelecer alguns contrapontos com os saberes
dos brancos, os professores propuseram um investimento de pesquisa em




lepe, 2006 | 71

modos de conhecer que incluem: sonhar, “ter” pajé, ouvir, ler, prestar atencao aos sinais de bom

Ou mau augurio (espirros, coceiras, etc). Em 2005, quando se realizou o primeiro encontro de

pesquisadores dessa comunidade, com a presenca de jovens e de liderancas, a lista de temas

prioritarios para pesquisa incluia: “resguardos, rezas de cura, de agressio e de prevencio, casa-

mentos e poligamia, jeitos de responder ao sogro, jeito de conversar bonito, conhecimentos

historicos, religides, jeito de classificar plantas e animais, jeitos de fazer manejo, festas, teorias
dos Wajapi sobre o mundo”,

“Primeiro a gente escolhe tema de pesquisa, escolhe-
mos assunto que € mais importante. Depois nos pen-
samos como fazer planejamento, depois nés expli-
camos o tema que nos escolhemos para os caciques e
depois fazemos perguntas para eles contarem para nos,
al gravamos e anotamos. Depois nds transcrevemos, e
organizamos e escrevemos textos” (Kupena, Kuripi,
Saky e Japukuriwa).

Nas oficinas, os registros sao discutidos, comple-
mentados e organizados. Juntos, decidem como
sistematizar os registros e como utiliza-los, den-
tro e fora das aldeias, pensando no que se pode
ou nao se pode fazer com essas informacoes.

“Para que serve fazer pesquisa? A pesquisa do modo de
vida dos Wajapi serve para aconselhar os nao-indios
que nio conhecem bem a cultura dos Wajapi. A pesquisa serve para as futuras geracbes wajapi, para nio
perderem o nosso conhecimento. Porque os (inicos que sabem explicar muito, contar e fazer festa sio
0s mais velhos. A nossa pesquisa vai ajudar muito o Conselho das Aldeias Wajapi na politica. Também
serve para a escola Wajapi e também para a escola nao-indigena. Pesquisa serve para diminuir os pre-
conceitos dos karai ko. Pesquisa serve para outras etnias que perderam sua cultura, para explicar muito
sobre os Wajapi” (Jawaruwa, Kari, Marawa, Jatuta).

O dialogo que essa turma de pesquisadores estabeleceu com os mais velhos em funcio desses
levantamentos permite aprimorar seu proprio manejo das formas de expressio tradicional.
Uma aproximacao que contribui para superar a tensio entre as geracdes e proporciona aos
jovens maior consciéncia dos limites da transmissao de conhecimentos em forma escrita. Mais
criticos, habilitam-se progressivamente a assumir o papel de mediadores capazes de explicar
para sua comunidade e para outros publicos a diferenca entre modos de pensar, de se expres-
sar e de organizar o conhecimento.



Glossdrio:

Documentagao:
registro do
patrimonio cultural
imaterial em
suportes fisicos.

Identificacao:
descrigao técnica
de um elemento
dado, constitutivo
do patrimonio
cultural imaterial,
geralmente elabo-
rado no processo
de inventario
sistematico.

Preservacao:
medidas que visam

a manutencao de
certas praticas sociais
e representagoes.

Prote¢ao: medidas
visando impedir que
certas praticas sociais
e representacoes
sejam prejudicadas;
observe-se que essas
medidas nao sao
configuradas como
“conservacao’, que
nao se aplica

ao patrimonio
imaterial, con-
siderando sua per-
manente recriacao.

72 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

3. Como proteger bens imateriais?

A salvaguarda das tradicoes orais indigenas, assim como das praticas que lhes
sao associadas, € um campo novo para as politicas pablicas, especialmente no
Brasil. Em algumas comunidades indigenas, estao sendo testadas estratégias que
programas supranacionais e orgaos nacionais procuram aprimorar com a cola-
boracao de universidades e de organizacao nao governamentais, formando um
painel ainda fragil de experimentos muito diversos e, as vezes, contraditorios.

As dificuldades remetem, sobretudo, as condicoes disponibilizadas para a pro-
tecao do patrimonio imaterial indigena, que flutuam em acordo com os contextos
politicos e economicos. Assim, a adequacao das medidas de protecdo envolve,
sempre, complexas negociacoes. Quem sao os agentes responsaveis pelo inven-
tario dessas tradicoes culturais? Quem tem o poder de escolher entre uma ou outra
tradigao, entre uma ou outra comunidade? O que se pretende preservar numa
tradigao: as produgoes, o registro dessas producoes ou seus meios de expressao?
Como engajar efetivamente uma comunidade na politica de preservacao?

Como ja mencionamos na primeira parte deste livro, os procedimentos de “con-
servacdao” habitualmente utilizados para a protecao do patrimonio material nao
sao adequados a preservacao do patrimonio imaterial, que exige um conjunto
muito mais complexo de procedimentos. Assim, a pratica do “tombamento”, que
visa garantir a integridade fisica e as caracteristicas originais de um monumento
historico ou de uma obra artistica, nao se aplica aos conhecimentos e manifes-
tagoes culturais reconhecidos como patrimonio imaterial, cujo valor reside justa-
mente na capacidade de transformacao dos saberes e modos de fazer. Neste
caso, ao inves do tombamento, sao recomendadas medidas de “salvaguarda”.

Em acordo com as definicoes oficiais difundidas pela UNESCO*, entende-se por
“salvaguarda” as agoes que procuram assegurar a viabilidade e durabilidade do
patrimonio cultural imaterial, incluindo sua identificacao, documentacao, investi-
gacao, preservacao, além de sua protecao, promogao, valorizagao, transmissao —



lepé, 2006 | 73

efetuada através do ensino formal e nao formal — e a revitalizacao deste
patrimonio em seus diferentes aspectos.

Tanto a identificagao — ou seja, a selecao e o inventario de elementos culturais
relevantes para um registro ou para uma acao de difusao — como as medidas
adotadas para sua protecao e sua revitalizacao colocam imediatamente em
pauta uma série de desafios que consideramos interessante resumir, mesmo que
brevemente, citando dificuldades de trés ordens: quem documenta? O que do-
cumentar? O que fazer com registros e inventdrios de patrimonio imaterial?

3.1. Quem se responsabiliza por um inventario?

A participacao comunitaria na protecao e promoc¢ao de tradicoes culturais
constitui atualmente o eixo central do conceito de salvaguarda. A igualdade
de acesso aos procedimentos de preservacao, sua descentralizacao e sua
adaptacao dinamica as situagoes locais sendo determinantes para o sucesso
dessas politicas”.

Uma consulta aos planos de salvaguarda ja implementados para proteger e va-
lorizar tradi¢oes culturais indigenas, entre as obras que a UNESCO selecionou
como “patrimonio oral e imaterial da humanidade” aponta para uma dispari-
dade ja mencionada nas estratégias de documentacao. Em muitos casos — como
o dos Aka, na Africa e de Vanuatu, na Polinésia — o inventdrio é realizado por
equipes académicas, recrutando-se especialistas ocidentais, conhecedores do
grupo ou da forma de expressao; os nativos acompanham e participam enquan-
to informantes. Ja, em outros casos, especialmente sul-americanos, os membros
das comunidades locais ocupam um lugar de destaque nas atividades de registro
de suas proprias tradicoes, mediante capacitacao. O tempo necessario para a
realizacao de um ou outro tipo de inventario sendo, obviamente, muito dife-
rente. Como também serao diferentes os formatos e os destinos atribuidos a do-
cumentacgao produzida.

Promocao: acao
positiva de
sensibilizacao do
publico aos aspectos
do patrimonio
cultural imaterial.

Processo: conjunto
de praticas sociais
consideradas como
estreitamente
vinculadas entre si.

Transmissao:
transmitir praticas
sociais e idéias a um
ou mais individuos,
em particular as
jovens geracoes, por
via da instrucao e
do acesso as fontes
documentais, ou
por outras vias.

Revitalizacao: no
ambito das praticas
de uma comunidade
cultural, e a reativacao
ou reinvencao de
praticas sociais e de
representacoes que
nao estao em desuso;
no ambito das
politicas de
patrimonio, € o
apoio oferecido a
uma comunidade
local, com seu



consentimento, para
reativar praticas
sociais e represen-
lagoes que estao
sendo desativadas.

Praticante: membro
ativo de uma
comunidade que
reproduz, transmite,
transforma, cria e
forma uma cultura
no quadro e em
beneficio da comu-
nidade, ou repro-
duzindo praticas
sociais fundadas
em conhecimentos
e competencias
especializadas.

Durabilidade (ou
sustentabilidade):
responder as neces-
sidades do presente
sem comprometer a
capacidade de res-
posta das geragoes
futuras a suas pro-
prias necessidades.

74 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Os primeiros programas de salvaguarda de tradicoes indigenas apoiados pela
UNESCO no inicio desta década, também revelam uma variacao no peso dado
as agoes de sensibilizacao em carater regional e nacional, ou mesmo interna-
cional. Nota-se que alguns planos centram-se em acoes de divulgacio, em detri-
mento de atividades de capacitacao comunitdria. Muito recentemente, vem se
dando maior importancia as agoes educativas, para promover niao apenas o bem
cultural imaterial, mas seus detentores. Acentua-se o interesse em promover
tanto os lideres como os jovens dessas comunidades, quando estao interessados
em fortalecer sua cultura. Efetivamente, participar nao significa “assistir” ao
processo de valorizacao.

Se a capacitagdo € sem davida indispensavel para que membros de uma comu-
nidade fagam registros de seu patrimdnio imaterial, essa formacao precisa se
adequar as demandas locais, que podem estar voltadas para as mais diferentes
ou surpreendentes mediacoes. Tal adequacao depende de estratégias mais politi-
cas do que técnicas, fazendo com que a adesdo inicial possa se converter num
engajamento duradouro da comunidade - ou de boa parte dos seus membros -
na implementacao de todas as etapas do processo de registro e de valorizacao.
Por este motivo, em acordo com as recomendagoes de especialistas que asses-
soram a UNESCO, a participagdo comunitaria nao se limita ao acompanhamen-
to ativo das agoes, mas a autoria explicita, na selecao, no registro e na docu-
mentacao dos elementos culturais que se pretende salvaguardar. Essa partici-
pacao ¢ indispensavel para atestar a relevincia dos elementos que estio sendo
documentados. Como indicamos na primeira parte deste livro, considera-se
hoje que os critérios para julgar a “autenticidade” de uma manifestacio ou
expressao cultural, s6 podem ser definidos no seu contexto local de uso, ou seja,
depende das interpretagoes dos préprios indigenas.

A participagao da comunidade nao se limita, portanto, a aprender novas técni-
cas de documentacgado. Se trata de um investimento que mobiliza todos os aspec-
tos de uma cultura, desde os modos de percepcao, interpretacio, construcio e



lepé, 2006 | 75

uso. Como se vera, o registro nao € uma acao isolada, nem suficiente e seus procedi-
mentos devem ser constantemente negociados para atender demandas renovadas que
surgem ao longo das sucessivas etapas de um plano de salvaguarda. Um processo
sempre muito demorado, além complexo, em
fungao das tensoes politicas que podem surgir,
tanto no seio de uma comunidade, como nas

suas relagoes com a sociedade mais ampla.

3.2. Para quem documentar tradi¢oes culturais?

As acoes de documentacao de tradicoes cultu-
rais ocupam um lugar predominante nos progra-
mas de salvaguarda. Mas levantam uma série de
questionamentos. No caso do patrimonio imate-
rial, qual a funcao da documentacao? E um fim,

ou € um meio’?

Essas indagacoes alimentam a maior parte das
: i t : g i = ) Oficina de gestores do patrimonio cultural

criticas feitas por antropologos e linguistas a dos povos do Oiapoque, Aldeia Tukay, 2005.
muitos planos de salvaguarda de tradicoes orais

indigenas. Como explica A. Monod Becquelin,
“@ mais facil armazenar gigas de arquivos do
que preservar o uso de uma lingua, uma atitude
que exige estorcos politicos, financeiros, huma-
nos muito mais elevados; se as tradi¢oes orais
fossem apenas um ato de conservacao, entao
bastaria recolher, registrar, transcrever, even-
tualmente traduzir, documentar para salvar — na
tela mundial da Internet ou nos museus e uni-

versidades — tudo que se pode ainda salvar

deste naufragio”.



Festa do Jacare,
Aldeia da Missao,
199/

e

6 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

s 24 7,

- -i"! i ‘.{‘l

Mas muitos estudiosos do patrimonio imaterial indigena defendem a necessidade e
mesmo a urgencia de sua documentagao, apresentando outra indagacao: o conheci-
mento tradicional € mais bem preservado quando mantido sob segredo, ou reservado
para uso exclusivamente local? Ou ele se fortalece quando é mostrado, explicado,
traduzido e defendido com a ativa participacao de seus detentores nas acoes de
difusao? O numero crescente de publicacoes, de exposicoes, de web-sites, etc. cria-
dos ou mantidos por indigenas revela seu interesse na apropriacao de novas midias
para expressar suas particularidades culturais. De acordo com Kurin, defender sua cul-
tura consiste em perceber que “se o mundo no qual estou vivendo se ampliou, ainda
tenho meu proprio lugar nesse mundo”*. Um lugar que precisa ser conquistado, espe-

cialmente no campo dos meios de comunicagdo. Os inventdrios, nessa perspectiva,



lepé, 2006 | 77

servem para garantir um espaco as culturas indigenas no mapa das culturas do mundo.
Lembrando, no entanto, que por si so, o registro nao garante nem a sobrevivéncia nem
a continuidade de uma pratica cultural.

Mas a difusao ampliada de saberes e de costumes diferenciados nao se faz sem riscos.
Até recentemente, no Brasil, o apoio fornecido por instituicoes privadas ou publicas
ao chamado “resgate cultural” centrava-se na producao de discos, documentarios, ca-
lendarios, artesanato, performances, configurados para o entretenimento de um puabli-
co urbano, com algum retorno financeiro para os participantes indigenas. Se esse tipo
de difusao garante a visibilidade dos realizadores, nem sempre repercute internamente
na valorizacao dos saberes tradicionais.

Como se sabe, o que se resgata para um publico externo € necessariamente muito
diferente do que se planeja valorizar “em casa”. Como alertava Goody, que estudou a
passagem da oralidade a escrita, “toda altera¢ao no sistema de comunica¢ao humana
tem necessariamente repercussdes no contetdo transmitido””®. Isso significa que,
mesmo antes de ser difundido, o proprio registro, a inscricao de uma tradicao em uma
nova midia, fora do seu contexto de uso, trara alteragoes significativas.

E indispensavel levar em conta as repercussoes de que nos fala Goody, para controlar
os procedimentos de registro e documentacao e avaliar seus impactos na dinamica
propria da transmissao de saberes e praticas tradicionais. Os registros e sua insercao
em inventdrios constituem de fato “memodrias adicionais”, ou “artificiais”, que podem
auxiliar aos propositos de fortalecimento cultural de comunidades indigenas. Mas,
sozinhos, nao constituem uma salvaguarda do patriménio imaterial.

3.3. Como registrar a origem e a transformacao das tradicoes?

“A memaoria em jogo na tradicao oral ndao é apenas conservacao. Ela é tratamento da
percepcao, tensao entre perenidade e flexibilidade, utensilio para a construcao, pro-
duto de um ethos. Ela ndao é um saco de antiguidades, mas segue a histaria coletiva e
as intencionalidades”. Nessa explicacao, A. Monod Becquelin aponta para um aspec-




o

'-._.. e

- .
o T
#{".‘ltﬁ!ol:w. =

(L=

78 | Patrimdnio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

to essencial nas tradi¢oes indigenas, que possuem sua prépria histéria e estio direta-
mente relacionadas a experiéncias de interacdo social. Ou seja, sdo menos um teste-
munho do passado de uma determinada comunidade, que o testemunho da histéria
das trocas que essa comunidade manteve com outras.

Isso nos traz de volta a questio da “origem” dos elementos culturais, que interessa
abordar a partir das concepgoes indigenas. Como ilustram os exemplos citados na
segunda parte deste livro, os povos indigenas da Amazonia consideram que a maior
parte de seus itens culturais foram adquiridos de fora. Ou seja, concebem sua cultura
como o resultado de apropriacoes, de empréstimos. E é por terem sido apropriados de
‘outros”, que esses elementos de sua cultura sdo valorizados. Essa particularidade
torna muito mais complexo o ato do registro, que nao se limitard a descricao pura e
simples de um saber, ou de uma técnica, mas exigird o registro das interpretacoes que
a comunidade possui a respeito da origem dessa pratica e do modo com foi transmi-
tida e dinamicamente transformada até a atual geracao. Por exemplo, ao registrar uma
determinada danga, praticada hoje pelos Wajapi, ndo é suficiente indicar quais sio
seus atuais detentores e especialistas, mas se deverd contar toda a histéria da apropria-
¢ao dessa danga, que remete a contatos com outros grupos, ou outros seres, humanos
ou nao humanos.

Essa abordagem, na verdade, ja vem sendo adotada pelos antropélogos ha um certo
lempo. Seus estudos focam menos tragos e itens culturais que as relacoes sociais
mediadas por esses itens culturais. Bens imateriais, como os bens materiais, circulam,
sendo objeto de troca, de barganha, de lutas. Sdo essas as relacoes que agregam valor
aos itens culturais. Por isso, tanto a origem como as formas de apropriacio e transfor-
macao de um elemento cultural, quando este passa de um lugar ao outro, devem ser
cuidadosamente registradas.

Esses exemplos evidenciam, portanto, que um inventdrio nao se limita a inscricao de
manifestacoes culturais pertencentes a uma comunidade. O patriménio cultural ima-

terial, por defini¢do, se relaciona a histdria e as experiéncias vivenciadas por uma



lepé, 2006 | 79

comunidade. Ele se transforma ao longo do tempo, permitindo seu reconhecimento e
a agregacao de valores novos, ao longo de sucessivas geracoes. Sio processos de
transformacao através dos quais grupos culturais expressam seu dinamismo. O inven-
tario do patriménio imaterial nao tem, portanto, como objetivo congelar as tradicoes
no passado, mas registrar adequadamente toda a dinimica relacionada i sua transmis-
S0, no contexto das relacoes internas e externas a uma comunidade.

3.4. Como documentar tradicoes vivas?

Nos debates entre os especialistas que a UNESCO costuma convocar para discutir estraté-

gias de protecao do patriméonio cultural imaterial, volta-se freqlientemente a mesma per-

gunta: a quais tradigoes dar prioridade? as mais ameacadas, ou as mais dindmicas?

Ndo cabe aqui nos posicio-
nar neste debate, mas lem-
brar que o inventdrio de
tradicoes culturais deve ser
construido caso a caso, em
acordo com interesses das
comunidades detentoras
desse patrimonio. Cabera a
elas definir critérios para o
registro. Além disso, se con-

sideramos as alteragoes que

0 trabalho de I'l-}_tihlr'n pres
‘nlIFH.]I'_ COmMoO iei Mencio-
namos, esta escolha - entre
1|'|Hiit_li!'*- mals ou menos
“vivas” — deixara de fazer
sentido. Insistiremos uim

pouco mais neste ponto.

Oficina de docu-
mentacao de
saberes orais e
manifestacoes
artisticas Tiriyo e
Katxuyana. Aldeia
da missao, 2005.

L]




80 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Um inventario de tradi¢oes culturais remete diretamente a questoes metodologicas rela-
cionadas a producao de conhecimento. Entre essas questoes, uma das mais interessantes
é a relacao entre conhecimento e pratica. Outra, diz respeito a variagao das tradi¢oes,
no seio de uma mesma comunidade cultural. Para levar em conta esses aspectos, o tra-
balho de registro deve partir do principio de que a inscricao de uma tradicao — seja em
forma escrita ou em formato audiovisual — representa uma nova forma de comunicagao,
constituindo-se em mais uma “versao” da tradicao que se esta registrando.

O que essa nova “versao” da tradicao, devidamente descrita, documentada e aparen-
temente “salva” num inventario, apresenta como vantagens? Quais sao os beneficios
para uma comunidade engajada no inventdrio de suas proprias tradi¢oes?

Quer nos parecer que o processo de inventdrio do patrimoénio cultural imaterial pode
trazer muitos ganhos para uma comunidade, desde que ela esteja interessada no forta-
lecimento de sua cultura e identidade. Mas ela nao obtera ganhos imediatos, nem
muito visiveis. Serdao ganhos sobretudo intelectuais, ou seja, propriamente imateriais.
De fato, tanto o esforco de reflexao exigido por um inventdrio como os resultados
alcancados, podem contribuir para a consolidagao de formas préprias de conceber e
construir o conhecimento.

Nesse sentido, sdo interessantes as experiéncias que procuram auxiliar pesquisadores
indigenas engajados em processos de documentacao a destacar as idéias, l6gicas, teo-
rias que estao por tras dos conhecimentos documentados. Eles estarao, por esta via,
contribuindo a discussao tedrica do conhecimento indigena, construindo explicagoes
a respeito desses saberes, revelando classificagoes e l6gicas culturais das mais rele-
vantes para a qualidade dos inventarios.

Se admitirmos que nessas experiéncias, se deve registrar e documentar ndao so os “pro-
dutos acabados”, mas os jeitos de conhecer, os estilos proprios usados para explicar
uma tradicdo, as formas de transmissao e validagdo desses saberes, os membros da
comunidade que estiverem participando de um inventdrio estarao capacitados a refle-
tir, de modo muito mais eficaz, sobre os mecanismos de producdo e transformacao do



lepé, 2006 | 81

saber. E, por conseguinte, se sentirao habilitados a efetuar comparacoes, no tempo e
NO espago, avaliando com maior propriedade as ameacas que podem pairar sobre
suas tradicoes culturais.

Se consideramos a elevada carga de preconceitos que ainda rodeia os saberes indige-
nas, a sua documentagao pode contribuir para que sejam nao sé melhor conhecidos,
mas, sobretudo, reconhecidos enquanto patriménio imaterial. Porém é fundamental
levar sempre em consideracdo as configuragoes de contextos particulares, especial-
mente quando um grupo indigena ¢ radicalmente contrario ao registro de seus conheci-
mentos, por temer a difusao inadequada de seus conteddos. Por outro lado, é indispen-
savel propiciar aos indios a possibilidade de avaliar criticamente inventérios de que ja
se dispoe, especialmente quando o re-
gistro € tao incipiente que nao documen-
ta o contexto especifico em que um con-
hecimento ou pratica é utilizado, tornan-

do a documentacao ineficaz.

Ou seja, a documentacao apresenta um
serio risco de descontextualizar um bem
imaterial. Como sabemos, é o contexto
que garante sentido de uma tradicao. Um
contexto de uso deve ser acoplado a for-
mas especificas de atualizacao, sem as
quais essa mesma tradicao se torna um
bem inerte, sem valor para seus usuarios.
Manter um registro de elementos que |a
deixaram de fazer sentido para seus cria-
dores nao é, decididamente, o que os
grupos indigenas esperam de todo o con-
junto de recomendagoes e programas

voltadas a valorizacao de suas culturas.

Jovens registram a
festa do pakuwasu,
Aldeia Taitetuwa,
1991.



82 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

IV. Fontes de informacao

Nos Gltimos anos, surgiu uma volumosa documentagao sobre o conceito e as politicas de
protecao do patrimonio cultural imaterial, composta por textos legais, documentos ofici-
ais, estudos e textos analiticos, elaborados por especialistas e por representantes de varias
organizagoes internacionais e nacionais, governamentais e nao-governamentais. Docu-
mentos interessantes também tém sido produzidos por representantes dos proprios povos
indigenas preocupados com a protecao de seus patrimonios culturais. Nao seria possivel
compilar, aqui, toda essa producao. Nossa intencao € propiciar algumas pistas para aces-
sar essa interessante bibliografia e localizar as instituicoes internacionais e nacionais dire-
tamente engajadas na valorizacao dos patrimonios culturais indigenas.

1. Instrumentos internacionais

Dentre os inimeros instrumentos internacionais, gerados no ambito da ONU e de
agéncias internacionais, trés merecem destaque para a questao da protegao e pro-
mocao dos patrimdnios culturais imateriais indigenas.

O primeiro deles é Declaragao das Nagoes Unidas sobre os Povos Indigenas, que foi
discutida durante mais de 20 anos. Uma versdao dessa Declaracao foi concluida em
junho de 2006™ e serda submetida a Assembléia Geral da ONU. Se aprovada, os pai-
ses membros da ONU deverdo ratificar a Declaracao, que passa a ter status de lei nos
paises que a ratificarem. Esta declaragao garante aos povos indigenas o direito de par-
ticipar nas decisoes do Estado sobre questoes que afetam diretamente a eles, como
educagao, propriedade da terra e saide. Também preveé o controle da propriedade in-
telectual por parte dos povos indigenas, bem como de seu patrimonio cientifico, cul-
tural e tradicional. Essa propriedade inclui os recursos humanos e genéticos, semen-
tes, medicamentos, conhecimentos das propriedades da fauna e flora, tradicoes orais
e culturais. O documento prevé ainda a garantia dos direitos humanos fundamentais,
como o respeito as diferencas culturais e as tradigoes, e também o direito de manter
e fortalecer suas proprias instituicoes politicas, legais, econdmicas, sociais e culturais.



lepé, 2006 | 83

Para acessar a Declaracdo e acompanhar o andamento de sua aprovacao, utilize o

link: http://www.institutowara.org.br/documentos.asp

E também importante conhecer a Convencao sobre os Povos Indigenas — OIT 1609,
adotada em 1989 pela Organizacao Internacional do Trabalho. Reconhece as aspi-
racoes desses povos a assumir o controle de suas préprias instituicoes e formas de vida
e seu desenvolvimento econdémico, e manter e fortalecer suas identidades, linguas e
religioes, dentro do ambito dos Estados onde moram. Indica que os governos devem
assumir a responsabilidade de desenvolver, com a participacio dos povos interessa-
dos, uma agao coordenada e sistemética com vistas a proteger os direitos desses pOVOS
€ a garantir o respeito pela sua integridade. Veja a integra da Convencao em:
http://www.dhnet.org.br/direitos/sip/onu/indios/conv89.htm

Outro documento internacional importante é a Convencao para a Salvaguarda do
Patrimonio Cultural Imaterial, celebrada pela UNESCO em Paris no dia 17 de outu-
bro de 2003. Ela foi ratificada pelo governo brasileiro por meio do Decreto
n®5.753/2006 (DOU 13.04.2006). Essa Convencio determina diretrizes para a preser-
vacao do patriménio imaterial e das expressdes sociais, culturais e artisticas. Tem
como finalidades a salvaguarda do patrimonio imaterial: o respeito ao patrimonio cul-
tural imaterial das comunidades, grupos e individuos envolvidos: a conscientizacao
nos planos local, nacional e internacional, da importancia do patriménio cultural ima-
terial e de seu reconhecimento reciproco, assim como a cooperacdo e assisténcia
Internacionais. Para acessar o texto da Conven¢do em portugués, utilize o link:
htlp:ﬁunesdnc.unEscn.nrgfimagesf{}m3!001325I132540Fﬂﬂ.pdf

2. Programas desenvolvidos pela UNESCO

O portal da UNESCO (http://portal.unesco.org/es/) constitui uma imensa base para pes-
quisa, que disponibiliza ndo s6 informacoes precisas sobre as diretrizes da instituicao
no campo da educacao, cultura, ciéncias naturais, ciéncias sociais e comunicacio,
como atualiza permanentemente os relatérios de especialistas que se rednem para



84 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

preparar documentos normativos e recomendacoes nesses diferentes campos. Na segao
de publicacoes, acessam-se inimeras referéncias sobre diversos topicos relacionados
aos povos indigenas e sua situacao no mundo inteiro.

Povos indigenas constituem inclusive uma drea temdtica que a UNESCO vem consoli-
dando nos dltimos anos, tanto no campo das politicas de educagao como no foco dos
sistemas de conhecimento locais. Nesta dltima secdo, estao disponiveis varios docu-

mentos interessantes sobre a conceituacao e aplicacao dos conhecimentos tradicionais.
http://portal.unesco.org/sc_nat/ev.php? URL_ID=1945&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201

A secao de Patrimonio Imaterial, que pode ser acessada em espanhol, disponibiliza
subsidios sobre os diferentes mecanismos de protecao dessas formas de expressao cul-
tural, em particular as linguas em perigo, a musica tradicional do mundo, os tesouros
humanos vivos e os projetos de salvaguarda das obras primas do patrimonio oral e
imaterial da humanidade. http://portal.unesco.org/culture/es/
ev.php-URL_1D=2225&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html

Além dos textos oficiais, recomendamos consultar o boletim “Mensageiro do Patri-
monio Imaterial”, recentemente criado e que pode ser obtido em espanhol, no link:
http://unesdoc.unesco.org/images/0014/001454/145415S.pdf

Para conhecer as atividades desenvolvidas pela UNESCO Brasil, e para encontrar docu-
mentos importantes sobre a tematica, em portugués, utilize o link: http://www.unesco.org.br/

areas/cultura/areastematicas/patrimonio/patrimonioimaterial/index_html/mostra_documento

3. Dispositivos legais e programas em consolidacao no Brasil

A Constituicao Federal promulgada em 1988, na secao que trata da Cultura, estabelecia
que “o Fstado protegera as manifestagoes das culturas populares, indigenas e afro-brasi-
leiras, e das de outros grupos participantes do processo civilizatorio nacional” (Art.215.1°).
E ja previa os desdobramentos mais recentes, que consideram que tanto os bens de
natureza material como imaterial sao parte do patrimonio cultural brasileiro (Art.216).



lepe, 2006 | 85

Mas um programa especificamente voltado aos bens intangiveis so seria consolidado
em 2000, quando foi promulgado o Decreto 3.551, instituindo o Registro de Bens
Culturais de Natureza Imaterial. Um bem cultural imaterial pode ser inscrito em um
dos quatro livros existentes até o momento: dos saberes, das celebracoes, das formas
de expressao ou dos lugares. Para conhecer a integra do decreto, acesse o site do
Minc, atraves do link: http://www.cultura.gov.br/legislacao/docs/D-003551.htm

Desde 2005, esta sendo discutida a criacao de um novo livro, o Livro de Registro de
Linguas, onde seriam inscritas as mais de 200 linguas faladas no Brasil, como uma das
formas de reconhecimento dessa pluralidade. Para saber mais, acesse o texto “Linguas
como patrimonio imaterial” de Gilvan Muller de Oliveira, 2005, no link:
http://www.ipol.org.br/ler.php?cod=281

O registro de bens imateriais tem varias consequéncias praticas, entre elas a obrigacao
publica — governamental sobretudo — de inventariar, documentar e apoiar a dinamica

das manifestacoes culturais registradas. Essas acoes estao sob responsabilidade de
varios orgaos, especialmente o IPHAN.

Ainda no ano de 2000, a FUNAI elaborava a Portaria 693, criando o Cadastro de
Patrimonio cultural indigena. Acoes de identificacao e de promogao vem sendo desen-
volvidas pelo Museu do Indio, que se pode conhecer através do link:

http://www.museudoindio.gov.br.

O IPHAN tem ampliadn muito suas intervencgoes neste campo, nos ultimos 4 anos,
apoiando inclusive varias comunidades indigenas. Assim, foi criado em 2005 o
Programa Nacional de Patrimonio Imaterial / PNPI, que entre outras atribuicoes, tem
por objetivo incentivar e apoiar iniciativas e praticas de preservacao desenvolvidas pela
sociedade. Para conhecer a integra desse edital, acesse o link: http://portal.iphan.gov.br/
portal/baixaFcdAnexo.do;jsessionid=BC541D74EA271948D1335007FA135E692id=465

A ampliacao do conceito de cultura, inclusive nas dimensoes social e econémica,
refletiu-se na Revisao do Plano Plurianual de 2005, que incluiu a cultura em oito das



86 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

trinta diretrizes estratégicas do governo. Conheca os Programas e Acoes no site:

http://www.cultura.gov.br/programas_e_acoes/index.php.

Em 2006, através do decreto n® 5.711, foi criada a Secretaria da ldentidade e da
Diversidade Cultural, a quem compete, entre outras atribuicoes, planejar, coordenar e
executar atividades de incentivo a diversidade e ao intercambio cultural, como meios
de promocao da cidadania. Para conhecer essa nova Secretaria, acesse o link:

http://www.cultura.gov.br/ministerio_da_cultura/secretarias/index.php.

4. Leituras recomendadas

ABREU, Regina & CHAGAS, Mario — Memdria e patriménio, ensaios contemporaneos.
Rio de Janeiro, DP&A, 2003.

A coletdnea redine 16 ensaios produzidos por intelectuais que atuam em diversos campos profissio-
nais, agrupados em cinco blocos temdticos: patrimonio, natureza e cultura; memdria e narrativas
nacionais; memoria e narrativas urbanas; memaria e etnicidade: memodria e reflexividade.

BATISTA, Fernando Mathias & VALLE, Raul S. Telles do -~ Os povos indigenas frente

ao direito autoral e de imagem. Instituto Socioambiental, Sao Paulo, 2004.

Nao € de hoje que, no Brasil, o patriménio imaterial indigena tornou-se alvo de estratégias de
marketing. Surgem questdes quanto aos direitos dos indios, buscam-se solucoes para garantir
relagoes mais justas e respeitosas, através de um novo entendimento do direito autoral e de
imagem aplicado aos interesses dos indios.

Revista do Patrimonio Historico e Artistico Nacional — ‘Patrimonio Imaterial e biodiver-
sidade’. Vol.32, Rio de Janeiro, MinC, 2005.

Este volume organizado por Manuela Carneiro da Cunha é composto de trés conjuntos de arti-
gos. O primeiro trata das dimensoes culturais e sociais da biodiversidade. O segundo avalia
politicas culturais e seus efeitos locais. O terceiro discute as dimensdes do patriménio imaterial
e as dificuldades de aplicar o conceito as sociedades indigenas, através de alguns estudos de
caso que mostram a complexidade de suas condi¢oes de producao e continuidade cultural.



lepé, 2006 | 87

FONSECA, Maria Cecilia Londres — O patriménio em processo. Trajetéria da politica
federal de preservacao no Brasil. Rio de Janeiro, 2* ed. Ed. UFRJ / IPHAN. 2005.

A trajetoria da politica federal de preservacio de acervos culturais no Brasil, no periodo fun-
dador (anos 1930-40) e no periodo renovador (anos 1970-80), que contribuiu para a consoli-
dacao do conceito de patrimonio imaterial. O livio mostra como os patrimdnios histéricos e
artisticos — patrimonio material — passam a se constituir como simbolos da naciao e como as
politicas de preservagao podem reforcar uma identidade coletiva, através da educacio e da
formacao de cidadaos.

Horizontes Antropologicos — ‘Patrimonio cultural’. UFRGS, Vol.23, Ano 11. Porto
Alegre, junho de 2005.

Na primeira parte da revista temdtica, organizada por Maria Eunice Maciel e Caleb Faria Alves,
um conjunto de 8 artigos trata das politicas de patrimonio no Brasil, analisando especialmente
COmMo a cisdo entre o material e o imaterial vem sendo revista a partir da Constituicao de 1988.
No Espaco Aberto sao publicados 21 artigos que discutem a politica de cotas raciais e o ingres-
so nas universidades brasileiras.

IPHAN - Expressao grafica e oralidade entre os Wajapi do Amapa. Rio de Janeiro,
(Dossié Iphan:2), 2006.

Trata-se do dossié que subsidiou a inscricao da Arte Kusiwa no Livro de Registro das Formas
de Expressao, pelo IPHAN, em 2002. O documento foi elaborado por iniciativa do Conselho
das Aldeias Wajapi / Apina para ser encaminhado a UNESCO, que selecionou as Expressoes
graficas e orais dos Wajapi como obra prima do patriménio oral e imaterial da humanidade,
em 2003. O dossié foi preparado por Dominique T. Gallois com apoio do Museu do Indio -
Funai. Integra uma descricao do sistema grafico e de sua articulacao com a tradicao oral e
apresenta as diretrizes do plano de salvaguarda, assim como os mecanismos de gestao propos-
tos pelo Apina. Na sua parte final, enumera as acoes que ja estio em andamento nas aldeias
wajapi, com apoio de vdrias institui¢oes.

MOISES, José Alvaro — Diversidade cultural e desenvolvimento nas Américas.

Palmares em Acao. Ministério da Cultura, Brasilia - DF, v. 1, p. 40-55, 2002.
Nesse texto, preparado por solicitacao do Programa de Cultura da Organizacao dos Estados



88 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

Americanos -OEA, o entao Secretario de Audiovisual do MinC discute as abordagens da diver-
sidade cultural, das mais antigas aos desenvolvimentos recentes, além de analisar os
antecedentes historicos da diversidade cultural nas Américas.

MOREIRA, Eliane & outros organizadores — Anais do Seminario Patriménio Cultural

e Propriedade Intelectual: prote¢ao do conhecimento e das expressées culturais tradi-
cionais. Belém, CESUPA & MPEG, 2005.

A publicacdo reune 23 das 26 comunicacoes apresentadas nesse evento, realizado em Belém
em outubro de 2004, dedicadas tanto ao estudo de acervos culturais especificos como a dis-
cussdo de topicos como o consentimento informado, o direito autoral, o repatriamento de
colecoes. Acompanha um CD Rom.

PRICE, Sally — Arte primitiva em centros civilizados. Editora UFR), Rio de Janeiro, 2000.
Percorrendo o circuito dos museus, das galerias de arte e de seus criticos, a autora revela a
complexidade das relacoes entre observadores “civilizados” e objetos de arte “primitiva”,
mostrando como a arte dos povos indigenas se torna “primitiva” em lugares que se conside-
ram “civilizados”. Explica porque as obras de “arte primitiva” sdo consideradas andnimas, em
contraponto as dos artistas ocidentais e porque as civilizacoes da escrita acabam assumindo
uma posicao privilegiada. O livro discute, ainda, outras transformacoes a que se submetem as
obras de povos indigenas, quando sao absorvidos pelo mercado artistico.

Revista Tempo Brasileiro — ‘Patrimonio imaterial’. N° 147, Rio de Janeiro, 2001.

Esse numero especial € dedicado a nova abordagem do patrimonio cultural, com colaboracées
de 19 especialistas, todos engajados nesse campo. Entre eles, ha textos de Antonio A. Arantes,
de Mdrcia Sant’Anna e de Cecilia Londres, dedicados aos procedimentos de prote¢io do
patrimonio imaterial.

SANT ANNA, Marcia de (org) — O registro do patriménio imaterial. MINC / IPHAN /
FUNARTE, Brasilia, 2003.

Trata-se da 2" edicao atualizada do dossié referente as atividades da Comissdo e do Grupo de
Trabalho Patriménio imaterial (2000), que apresenta documentos legais, relatorios e recomen-
dagoes importantes para a consolidacao das politicas de patrimonio, no Brasil.



lepé, 2006 | 89

Notas

1 Apresentacao no 2" Semindrio Regional do lepé, Fortaleza Sao José de Macapa, 7 a 11 de
novembro de 2005.

2 Conforme a Convencao para a Salvaguarda do Patriménio Cultural Imaterial de 2003, arti-

go 02, que em seu final também estabelece que “aos efeitos da presente convencao, se

levara em conta apenas o patriméonio cultural imaterial que seja compativel com os instru-
mentos internacionais de direitos humanos existentes e com os imperativos de respeito
mutuo entre comunidades, grupos e individuos e o desenvolvimento sustentivel”.

3 Esse glossdrio foi composto a partir das definicoes adotadas em reunides internacionais
anteriores a promulgacao da Convencao (Reuniao em Paris, agosto 2002), algumas delas
revistas em reunioes posteriores (Reuniao em Tokio, marco 2006).

4 “Primitive culture”, Harper & Row, New York, (1958), Capitulo 1, pag 1.

5 Assim, em 1995, o documento Nossa Diversidade Criadora procura abordar a cultura de
modo mais positivo. Mas s6 foi em 2001, que a Declaracao Universal sobre a Diversidade
Cultural passa a considerar que o respeito a diversidade cultural ndo é apenas um direito
dos povos, mas uma condicao indispensavel das politicas nacionais e internacionais, para
promover o didlogo entre os povos.

6 Datam desse periodo decisoes pioneiras, como a Convencao de La Haye, que proibe a
transferéncia ilicita de propriedades culturais (1954) e a Convencao sobre a protecao do
patrimonio mundial cultural e natural (1972), que promove a transformacao dos sitios cul-

turais e naturais de valor significativo para todos os povos em patrimonio da humanidade.

7 Em 2001, foram selecionadas 19, em 2003 outras 28 e em 2005, mais 43, perfazendo até
o momento 90 Obras Primas do Patriménio Oral e Imaterial da Humanidade.

8 Até hoje, 191 paises assinaram a Convencao e podem contar com apoio internacional para
a preservacao, seja dos bens que entraram na Lista do Patrimonio Mundial, seja daqueles

que sao de interesse local ou nacional e que constituem motivo de orgulho para o pais. Esse



90 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

10

11

12

13

14

tipo de apoio nao tira a soberania de um pais sobre seu patriméonio, garantindo ao contrdrio
que este nao se perca por falta de recursos.

Cabe lembrar o papel de Mario de Andrade, poeta e escritor preocupado com a questao

cultural no Brasil: ele elaborou, em 1936, o Anteprojeto para a Criacao do Servico de
Protecao do Patrimonio Artistico Nacional, onde propunha inclusive preservar as manifes-

tacoes populares e indigenas, especialmente mdsicas, historias e culindria. Era uma con-

cepgao tao inovadora que nao se conseguiu coloca-la em pratica, diante da resisténcia das
elites politicas e da classe governante da época. Tirando esta parte considerada desinteres-
sante, € com base no anteprojeto de Mario de Andrade que o Ministro Gustavo Capanema
fundou o Servico de Patriménio Historico e Artistico Nacional (SPHAN), em 1937.
Colaboraram para essa criacao, outros brasileiros ilustres, como Manuel Bandeira, Afonso
Arinos, Lucio Costa e Carlos Drummond de Andrade.

Para maiores informacoes sobre esses instrumentos, da UNESCO como do MINC, veja a 4° parte.

Até hoje, foram registrados sete bens de natureza imaterial, entre eles a Arte Kusiwara dos
Wajapi do Amapd, que foi o primeiro, em 2001. Na seqliéncia foram incorporados o Cirio
de Nazaré (PA), o Jongo no Sudeste (R] e SP), o Modo de fazer Viola-de-Cocho (MT e MS),
0 Oficio das Baianas de Acarajé (BA), o Oficio das paneleiras de Goiabeiras (ES) e o Samba
de Roda no Reconcavo Baiano (BA). Ha outros 12 processos de registro de bens imateriais
em andamento.

Definicao que setores da UNESCO continuam veiculando, como se pode verificar nas con-
clusoes da Conferéncia Mundial sobre as Politicas Culturais (MONDIACULT, México,
1982), da Comissao Mundial de Cultura e Desenvolvimento (Nossa Diversidade Criadora,
1995) e da Conferéncia Intergovernamental sobre Politicas Culturais para o Desenvolvi-

mento (Estocolmo, 1998).

Definicoes formuladas na Conferencia Mundial da UNESCO sobre politicas culturais,
Mexico 1982.

Cir. Carneiro da Cunha, “De Charybde en Scylla: savoirs traditionnels, droits intellectuels
et dialectique de la culture” - Conférence Marc Bloch, Paris, junho 2004.




15

16

17

18

19

20

21

22

lepé, 2006 | 91

Declaracao de Yamato sobre enfoques integrados para a salvaguarda do patriménio mate-

rial e imaterial, Nara, Japao, 2004.

“Xamanismo e traducao”, in: Adauto Novaes (org.) “A_outra margem do ocidente”, Com-
panhia das Letras, Sao Paulo, 1999, pag.232.

Citado em “Le patrimoine culturel immatériel, miroir de la diversité culturelle” Guide de dis-

cussion. Table Ronde des Ministres de la Culture, Istanbul, septembre 2002.

Guia de discussao para a 3" Mesa Redonda dos Ministros da Cultura “O patrimonio cul-
tural imaterial, espelho da diversidade cultural”. UNESCO, setembro 2002.

“Raca e historia”, in: Antropologia Estrutural Dois, Tempo Brasileiro, Rio de Janeiro, 4* edi-
¢ao, 1993, pag.366.

Em todo o mundo, sdo faladas até hoje mais de 6.000 linguas distintas, a metade delas con-
siderada “linguas em perigo”. 95% dessas linguas sao faladas por apenas 4% da populagao
mundial, tratando-se em sua maioria, de linguas faladas por povos indigenas que vivem em
70 paises de todos os seis continentes. Em alguns paises mantém-se uma significativa diver-
sidade lingtistica. F o caso da Papua Nova Guiné (onde sao faladas 832 linguas), Indonésia
(731), Nigéria (515), India (400), México (295), Republica dos Camaroes (286), Australia
(268) e, finalmente, Brasil (234).

O programa contou com apoio inicial do PDA-MMA e prossegue através a Secretaria de
Extensao e Assisténcia Técnica Rural do Governo do Acre desde 2001. Ver “Implantacao

de tecnologias de manejo agroflorestal em terras indigenas do Acre” CPI/AC. Experiéncias
PDA n.3. Agosto de 2002.

A candidatura dos Wajapi a selecao da UNESCO, encaminhada pelo Ministério da Cultura,
foi uma iniciativa do Museu do Indio/Funai. Em dezembro de 2002, a arte gréfica kusiwara
foi registrada como Patrimonio Cultural Brasileiro, pelo Conselho do IPHAN, nos termos
do Decreto n. 3551/2000. Tanto esse registro como a candidatura submetida a UNESCO,
atenderam a solicitacao dos principais chefes e dos professores indigenas, representados
no Conselho das Aldeias Wajapi/Apina, com o qual o Museu do Indio ja vinha mantendo



92 | Patrimonio Cultural Imaterial e Povos Indigenas

23

24

25

26

27

28

29

parceria desde 2001, no ambito de preparagao e montagem da exposicao “Tempo e Espa-
¢o na Amazonia: os Wajapi”. A discussao, nas aldeias, do plano de agoes submetido a
UNESCO, foi assessorada por pesquisadores do Nicleo de Histéria Indigena e do Indi-
genismo da USP com a colaboracao do lepé. O Niicleo de Educacao Indigena da Secre-
taria de Educacdo do governo do estado do Amapa também apoiou a candidatura.

No periodo de 2005 e 2006, essas acoes foram realizadas com apoio financeiro da Petro-
brds, do IPHAN/MinC e de um convénio com a Secretaria de Educacao do Amapa. Para a
assessoria antropologica, contou-se com apoio do NHII-USP e de um projeto financiado
pela FAPESP.

Utilizamos aqui as definicoes acordadas em 2002 por especialistas convocados pela
UNESCO (Le patrimoine culturel immatériel, Internationale de |'imaginaire n.17, Maison
des Cultures du Monde, 2004, pp. 230-236).

Documento-base da Reuniao “Novas abordagens para a diversidade cultural: o papel das
comunidades” UNESCO, Havana, fevereiro 2006.

“La tradition orale n’est plus ce qu’elle était” Dossier Sciences Humaines, vol. 159. 2005.
“Immatériel, mais bien réel”. Courrier Unesco, setembro 2001.
“A domesticagao do pensamento selvagem” (1997), Ed.70, Lisboa, 1988.

O texto da Declaracao foi aprovado na primeira reunidao do recém-criado Conselho de
Direitos Humanos da ONU, em 29.06.2006, por 30 dos 47 paises com direito a voto no
conselho. Apenas dois se posicionaram contra o texto, Canada e Russia. A votacio teve
ainda 10 abstencoes e cinco auséncias. Além dos representantes dos estados membros da
ONU, a elaboragao do documento teve a participacao de liderancas indigenas, entre eles
Azelene Kaingang, do Wara Instituto Indigena do Brasil.



Agradecimentos

Anne-Gaél Bilhaut
Catherine Gallois
Dagmar Cremer
IPHAN-MinC
Joana Cabral de Oliveira
Jussara Gomes Gruber
Ldcia Hussak van Velthem
Priscila Matta
Renato Antonio Gavazzi
Silvia Pellegrino

NHII-USP






Créditos das ilustracoes

Acervo Museu Paraense Emilio Goeldi: paginas 42, 43

Anne-Gaél Bilhaut: pagina 66

Denise Fajardo Grupioni: paginas 25, 38, 47, 48, 52, 53, 79

Dominique Tilkin Gallois: capa e paginas 36, 37, 63, 69, 71, 81

Gelson Pastana Macial: pagina 44 (desenho 1)

Giuliana Henriques: paginas 59,70

Jaizinho Mauricio Monteiro: pagina 51 (desenho)

Jamy Wajapi: pagina 41 (desenho)

Jeaby Zo’é: pagina 35 (desenho)

Joana Cabral de Oliveira: paginas 28, 29, 55

Justino Tiriyo: pagina 8 (desenho)

Joao Otaviano do Carmo: pagina 67 (desenho)

Jussara Gomes Gruber: pagina 66

Laércio Fidelis: pagina 50

Lucia Hussak van Velthem: paginas 43, 60

Luis Donisete Benzi Grupioni: paginas 22, 32, 33, 46, 49, 76

Lux Vidal: pagina 31 (foto 2), 45 (foto 3), 55 (foto 2), 56 (foto 1)

Moritz Ordermann: pagina 68

Paulo Copolla: pagina 31 (foto 1)

Paulo Silva: pagina 45 (desenho)

Parika Wajapi: pagina 40 (desenho)

Tore Zo’é: pagina 34 (desenho)

Participantes Galibi-Marworno oficina aldeia Tukay: pagina 44 (desenho)
Ugo Maia Andrade: paginas 45 (fotos 1 e 2), 51, 54, 56 (foto 2), 57 (fotos 1, 2, 3), 75
Desenhos de bordas e grafismos: participantes de oficinas Wajapi e Tiriy6



P314

Patrimonio cultural imaterial e povos indigenas : exemplos no Amapa e
norte do Para / Dominique Tilkin Gallois (organizadora). — [Sao Paulo] :
lepé, 2011,

96 p. ; il.

ISBN 85-98046-02-7

1. Indios sul-americanos : Brasil : patriménio cultural imaterial
2. Cultura indigena : Brasil |. Gallois, Dominique Tilkin

CDD 572.981
CDU 572.7

Catalogacao na publicag¢do: Ana Vera Finardi Rodrigues — CRB 10/884



Cada pove tem seus modos de conhecer, de ser, de dizer, de‘fazer. Jovens
Wajapi; reunidos numa-oficina de pesquisa, entenderam que O patrimonio
culturalimaterial abrange saberes e praticas das/mais variadas:

jeito de respeitar os velhos * jeito de subir noacaizeiro * jeito de abrir gaminhos *
jeito de fazer utensilios sjeito de plantar roca e jeito de respeitar religiao ¢ jeito de
botartimbono rio ® jeito de fazer casa ¢ jeito de plantar mortos no cemitério ® jeito
de trabalhar na organizagdo indigena *jeito de torrar farinha © jeito de fazer rede *
jeito de ensinar aluno ¢ jeito de criar os. filhos *jeito de fazer politica # jeito de
brigar ® jeito de trocare jeito de distribuir ¢ jeito de fazer beiju * jeito de brincar #
jeito de fazer fogo ' jeito de ediear crianca ®jeito de.garimpar. ¢ jeito de fazer
canoa * jeito-de cacar ®jeito de construir tapiri.e jeito de-marcarotlempo® jeito de
dormir ® jeito de passar noticia ® jeito de brinecar * jeito de usara floresta ¢ jeito
de educar ¢ jeito deocupar a terra ¢ jeito de tomar banhoe cagar e+ jeito de namoradr
ejeito de cozinhar ® jeito de comer ¢ jeito de falar  jeitode dividiretrabalho ¢ jeito
de fazer caminho e jeito de pescar.® jeito.de conversare jeito de ensinar ® jeito de
sentir vergonha ® jeito de plantarroga © jeito de cuidar das plantas * jeito de dar
nome ¢ jeito de ganhar.dinheiro-e jeito de ensinar na escola s jeito de criar 0s
filhos® jeitode cuidardos espintos * jeitode pintar o corpo *jeito de criar animais

¢ jeito de se enfeitars jeito defazer festa® jeito de casare jeitode respeitar ERSELE
e jeito de dormir * jeito detomar banho ¢ jeito de torrar farinha® jeito de cuidarda
moca * jeito de fazer caxin.® jeito de plantar no patio *® jeilo de escrever

ISBN A5 - 98046 -02 -7

|

g"788598"046020




lepé

Instituto de Pesquisa e Formacao Indigena

O Instituto /epé € uma entidade da
sociedade civil, sem fins lucrativos,
criada em 2002. Tem por objetivo
contribuir para o fortalecimento
cultural e politico e para o
desenvolvimento sustentavel das
comunidades indigenas que vivem
no Amapa e norte do Parg,
proporcionando-lhes assessoria
especializada e capacitacao técnica
diversificada.

Escritorio em Macapa:

Rua Raimundo Alvares da Costa 1689
68900-074 » Macapa, AP

Tel: (96) 3223 7633

Fax: (96) 3223 2052

E-mail: sede-macapa@institutoiepe.org.br

Escritorio em Sao Paulo:

Rua Professor Monjardino, 19  Vila Sonia

05625-160 ¢ Sao Paulo, SP
Tel/Fax: (11) 3746 7912
E-mail: sede-sp@institutoiepe.org.br

www.institutoiepe.org.br

NS~ 7772\




	CATÁLOGOS
	PATRIMÔNIO CULTURAL IMATERIAL E POVOS INDÍGENAS


