‘.n..!

1 |

"V
—.L ‘Y I

i i
L

u_ :

__.l..-.F 3

.‘_1.

LN

LIVRO DA ARTE GRAFICA WAYANA E APARAI



7 ]ﬁ'"ﬂ"*ﬂ.

a5 i b
.95

TR S ||

=

=

B e -



LIVRO DA ARTE GRAFICA WAYANA E APARAI

Waiana anon imelikut pamp;’&? - Apam'i ZONONY IMENUTU pnpffj



LIVRO DA ARTE GRAFICA WAYANA E APARAI

Waiana anon imelikut pampila - Aparai zonony imenuru papeh

organizadores

Lucia Hussak van Velthem
lori Leonel van Velthem Linke

2010 Museu do indio - FUNAI lepé
1? reimpressao 2014




Presidéncia da Repiiblica
Presidente Luis Inacio Lula da Silva

Ministério da Justica
Ministro Luiz Paulo Teles Ferreira Barreto

Fundagido Nacional do Indio - FUNAI
Presidente Marcio Augusto Freitas de Meira

Museu do Indio

Diretor José Carlos Levinho
Editor Carlos Augusto da Rocha Freire

Organizagao do livro
Lucia Hussak van Velthem
lori Leonel H. van Velthem Linke

Projeto Grifico
Marcellus Schnell

7.031.3(81) Wayana VELTHEM, Lucia Hussak van; LINKE,
V45| lori Leonel van Velthem. Livro da
Arte Grafica Wayana e Aparai:
Waiana anon imelikut pampila -
Aparai zonony imenuru papeh / Lucia
Hussak van Velthem e lori Leonel van
Velthem Linke (organizadores).

Rio de Janeiro : Museu do indio -
FUNAI / IEPE, 2010.

96p. il. color.

ISBN 978-85-85986-29-2
1. Wayana 2. Aparai 3. Fotografias 4.
Organizagao Social I. Titulo

Ficha catalografica: Lidia Lucia Zelesco CRB-7 / 3401

Copyright © Os direitos autorais sobre os desenhos
constantes da presente obra sao de natureza coletiva e
pertencem exclusivamente aos povos Wayana e Aparai.
Fica proibida a reprodugao total ou parcial, de qualquer
forma, das ilustragoes contidas nesta obra, sem a prévia
e expressa autorizacao, por escrito, dos povos indigenas
mencionados, e de Lucia Hussak van Velthem.

Programa de Valorizacao
Cultural no Tumucumaque Leste:

Realizagao
lepe - Instituto de Pesquisa e Formacdo Indigena

Apoio

FUNAI - Museu do Indio

Embaixada Real da Noruega

RainForest Foundation Norway

Petrobras Cultural

Apitu — Associacao dos Povos Indigenas do Tumucumaque
MCT - Ministério da Ciéncia & Tecnologia



13

23

30

35

43

APRESENTACAO

INTRODUCAO

CAPITULO 1

Enikjana waiana? Onoka moxaro apalai?

CAPITULO 2

Ebtéjeiné tumékbe tibamo milikut ? Otokoino toehse imenuru?
CAPITULO 3

Ebtemombkom kutijatéu imilikut me? Otytyko riko sytatou imenuru me?
CAPITULO 4

Etala kutijatéu anon? Otara zonony exiko nae?

CAPITULO 5

Ebtéi imilikubtom nétija? Otokob imenuruté exikonah?




@@« APRESENTACAO

A publicacao deste livro sobre a arte grafica dos Wayana e Aparai constitui mais um
resultado da parceria estabelecida entre o Museu do indio da Fundacao Nacional
do Indio e o lepé - Instituto de Pesquisa e Formacao Indigena, no ambito do de-
senvolvimento de programa de valorizacao e difusao dos patriménios culturais dos
povos indigenas do Amapa e do Norte do Para. Este programa, que tem sido con-
duzido por estas duas institui¢des, tem apoiado iniciativas de registro, documenta-
¢ao e difusao das culturas e das linguas dos povos indigenas desta regido, por meio
da realizacao de oficinas, seminarios, encontros, exposicoes e publicacdes.

Este livro revela algumas dimensdes do patriménio oral e artistico dos povos
Wayana e Aparai. Estes dois povos, que vivem em diversas aldeias ao longo do
rio Paru d’Este, no norte do Para, sdo detentores de um rico sistema grafico que
vem sendo repassado e recriado ao longo de geracoes e que é apresentado neste
livro por meio de narrativas miticas que explicam o surgimento desta arte e sua
expressao e aplicagao a diversos suportes, do corpo aos objetos.

O LIVRO DA ARTE GRAFICA WAYANA E APARAI foi escrito por Lucia Hussak van
Velthem e lori Leonel van Velthem Linke apos a realizacao de um conjunto de
oficinas em diferentes aldeias, nas Terras Indigenas Parque do Tumucumaque
e Paru d’Este. Estas oficinas ocorreram a partir de 2005, quando o lepé, con-
tando com apoio do Museu do indio-Funai, Petrobras Cultural e Embaixada da
Noruega no Brasil, iniciou um programa de formacao e capacitacao de pesqui-
sadores indigenas voltado para a documentacao, a gestao e a difusdo de seus
proprios patriménios culturais, materiais e imateriais. Em oficinas reunindo mu-
lheres e homens, jovens e velhos, saberes e praticas tradicionais foram debati-
dos e sistematizados em desenhos e em textos, escritos nas linguas indigenas e



em portugués. Incorporando esses materiais, este livro tem uma estrutura que
foi discutida e acordada com os Wayana e Apalai e constitui uma primeira res-
posta as suas demandas por valorizacao e protecao de seus conhecimentos. Ele
incorpora, ainda, resultados da pesquisa antropolégica que Lucia van Velthem
vem realizando na regiao ha mais de 30 anos.

A participacao engajada de representantes indigenas em processos de produ-
¢ao, registro e difusao de elementos de seus patrimoénios orais e artisticos € uma
condi¢ao importante para a perpetuacao das formas de transmissao de saberes
e conhecimentos entre diferentes geracées nas comunidades indigenas. As ofi-
cinas conduzidas por Lucia e lori entre os Wayana e Aparai contribuiram para
o reconhecimento e para a valorizacdo dos saberes e das técnicas tradicionais

destes povos, que podem agora serem conhecidas e apreciadas por meio deste
livro, belamente escrito e ilustrado.

O apoio do Museu do indio a publicacdo deste livro, por meio da Fundacao
Banco do Brasil e da Unesco, no ambito do Programa de Documentacao das
Linguas e Culturas Indigenas Brasileiras, permitira sua divulgacao, nao sé entre
toda a populacao Wayana e Aparai que vive no Brasil, como também entre ou-
tros povos indigenas da regiao do Amapa e norte do Para e junto a outros seg-
mentos da sociedade brasileira. Ao difundir a arte grafica dos Wayana e Aparai,
esperamos que este livro reforce o orgulho desses povos por suas expressoes
culturais e que estas possam ser valorizadas por todos.

JOSE CARLOS LEVINHO diretor do Museu do Indio
LUIS DONISETE BENZI GRUPIONI secretdrio-executiveo do frpf'



INTRODUCAO

Este livro surgiu de uma demanda dos Wayana e dos Aparai. Pretende, em
primeiro lugar, atender a essa demanda e assim valorizar a sua arte grafica.
A sua origem esta nas atividades de capacitacao, desenvolvidas através do lepé
(Instituto de Pesquisa e Formacao Indigena) para que esses povos indigenas pos-
sam documentar e gerir o seu patrimoénio cultural. Um primeiro resultado esta
contido neste livro, uma vez que o seu conteudo foi estabelecido durante a re-
alizacao de oficinas nas aldeias, quando foram elaborados textos em portugués
e nas duas linguas indigenas faladas na regiao.

O trabalho de organizacao dos textos considerou, sobretudo, os aspectos que
valorizassem, junto a comunidade indigena, os conhecimentos, as narrativas, os
saberes especialmente relacionados com a arte grafica, os desenhos, as técnicas
de pintura. Procurou-se, desta forma, promover o reconhecimento de que os
Wayana e os Aparai possuem expressoes artisticas particulares que sao com-
plexas e com um dinamismo proéprio. Sujeitas a mudancas, essas expressoes sao
sempre recriadas e influenciadas por pessoas, descobertas, fatos externos e pre-
cisam ser reconhecidas e avaliadas no contexto em que hoje sao produzidas.

O conteudo do livro objetiva igualmente a divulgacao externa dessas expressoes,
uma vez que permanecem ainda pouco conhecidas do grande publico das cidades.

Na primeira parte deste livro, os Wayana e os Aparai sao apresentados e se
descreve brevemente o seu modo de vida, enfatizando-se as atividades rela-
cionadas com a agricultura e outras formas de obtencao de alimentos.
A sequnda parte é dedicada a um importante ambito do patriménio cultural



imaterial, relacionado com as narrativas miticas que explicam o surgimento dos
grafismos utilizados. A terceira parte procura explicar alguns aspectos que estao
relacionados com a arte grafica e com a funcao representacional dos desenhos.
A quarta parte apresenta os meios técnicos da pintura, tais como a elaboracao
de tintas e pinceéis e a producao de tinturas de diferentes tipos.

A quinta parte & mais extensa do que as demais e ilustra a arte grafica wayana
e aparai a partir da aplicacao da técnica da pintura, em categorias artesanais
como a ceramica (kalipoh — tumeri) e a cestaria (wama — aruma) e em determinados
artefatos como a roda de teto (maluana — maruana), o banco (kololo — epehtopo),
o bastao ritual (taphem epuni — tahsé epuru); as flechas (piléu — pyrou) e ainda a
pintura corporal e facial (kwlupé — kurupoh; pariri-paroroh e sipé — xipoh). Outras técni-
cas, como a gravura em madeira e os amarrados de fios de algodao que também
elaboram grafismos, nao foram abordadas nesse livro, mas serao enfocadas em
uma futura publicacao.

A apresentacao dos artefatos e praticas neste capitulo seque uma sequléncia,
estabelecida pelos proprios Wayana e Aparai, e apresenta e reflete a sua ordem
de chegada no universo indigena, nos tempos antigos e primordiais. Naqueles
tempos viviam os herois criadores (kujuli — kuyuri) e os seres sobrenaturais (ipoh
— ipore), € muitas coisas apareciam ou eram criadas como rodas de teto, ban-
cos, bastoes rituais, flechas. Essas coisas se transformavam e assim adquiriam
vida, podendo se movimentar e agir de diferentes formas, embora pudessem
ser perigosas e destruidoras. Depois chegaram os seres humanos, as mulheres pri-
meiramente, relacionadas ao cerol, a argila, ao aruma, os materiais empregados




10 &

nos tempos primordiais para a confeccao de diferentes mulheres. Em seguida sur-
giram os homens, representados por irmaos gémeos, filhos da mulher feita de
aruma e que, por esse motivo, era bela, agil e eficaz. Finalmente foram obtidas as
pinturas que os humanos usam no corpo e no rosto para marcar diferencas.

No livro, o estabelecimento do conteddo apresentado nos capitulos constituiu o
resultado de amplos debates sobre os saberes tradicionais e foram travados entre
os participantes das oficinas de capacitacao, sobretudo na de Suisuiméné em 2007.
Essas oficinas foram realizadas em diferentes aldeias e sua dinamica é resumida-
mente descrita ao final. Sequem-se as referéncias citadas e outras que visam dar a
conhecer uma parcela da bibliografia existente sobre os Wayana e os Aparai.

Nos textos escritos para o livro e nas identificacbes pessoais sao encontradas di-
ferentes grafias para Wayana, a saber, Waiana, Wajana, Ajana, assim como para
Aparai, tais como Apalai, Apalay. Considerou-se que todas essas formas sao legi-
timas e, portanto, foram mantidas nos textos produzidos pelos participantes das
oficinas e enquanto forma de identificacao pessoal. Entretanto, foi adotada a
grafia mais freqlente, encontrada nas referéncias existentes. As designacées in-
digenas estao geralmente entre parénteses, primeiro em lingua wayana e depois
em aparai. No livro manteve-se o idioma em que os textos foram originalmente
escritos e os que nao estavam em portugués nao foram traduzidos.

Na oficina realizada na aldeia Sussuiméné um dos temas abordou a perda dos
conhecimentos. Algumas jovens escreveram sobre o que é importante para
gue os conhecimentos femininos nao se perdessem:



Olhar as coisas quando os mais velhos estao fazendo, [fiacao de] algodao,
rede, panela de barro, tipdia, tanga.

QOuvir as historias quando eles contam.

Ouvir as cancoes quando eles cantam.

O pai tem de repassar pro filho ou pros netos ou netas.

Avo tem de repassar também.

Na mesma ocasiao, alguns pais também escreveram sobre o que consideram
necessario para que os conhecimentos sejam transmitidos aos filhos:

Para nao perder, devemos colocar nossos conhecimentos em pratica.
Quando fazemos “pilasi”, crianca esta observando.

Depois crianca vai tentar fazer aquilo que o pai esta fazendo.

O pai vai entao ajudar ele a fazer.

Desta maneira a crianca consegue fazer “pilasi”.

Outra forma de repassar conhecimento para o filho (é) com historia.
Devemos sempre contar historia, aquilo que aprendemos com nosso pai.
Assim estamos colocando o nosso conhecimento em pratica.

Houve um grande empenho de todos para que este livro ficasse bonito de se
ver e para que ajudasse a guardar os saberes. Sua consulta e leitura permitem

revelar uma parcela da imensa riqueza do patriménio cultural dos Wayana e
dos Aparai.

» 11



T i
oo

S
1

I-L-'.: I-I -..- = ; "
'lm._r ™ g L 1

o =
o .

i, 5 - L -
b,
] s

ol
I

Chegada de Jules Crevaux a uma aldeia wayana.
lHustragio em De Cayenne aux Andes (1876 — 1879)



Wayana dangando.
llustracao em Chez nos
Indiens (1887-1891).

Quem sao os Wayana? Quem sao os Aparai?

Enikjana waiana? Onokad moxaro aparai?

Este livro faz referéncia a dois povos indigenas de lingua carib (karib) que so-
mavam em 2009, cerca de 740 individuos, segundo censo da FUNASA/FUNAI.
Habitam em aldeias estabelecidas nas margens do rio Paru d'Este (Paru de Leste)
no extremo norte do Estado do Para. Muitas pessoas pertencem a etnia Wayana,
outras a etnia Aparai, identificacdao herdada da linha materna. Entretanto, ou-
tros individuos assinalam uma dupla origem e assim sao Wayana Aparai ou
Aparal Wayana. Isso ocorre porque esses povos mantém estreitas relacdes de
convivéncia ha mais de um século, o que resultou em multiplos casamentos e em
uma coexisténcia pacifica. Essa longa e estreita convivéncia propiciou que mui-
tos elementos culturais fossem trocados entre os dois povos indigenas, gerando
certa homogeneidade cultural, mas sem eliminar totalmente a especificidade
de cada grupo.

Povos Waiana, Apalai ndo tem mais diferenca, as tradicoes [sdo] a mesma coisa.
Apalai tem o seu costume, Waiana também o mesmo costume.
Casamento, moradia, beber cachiri, comer beiju e outros.

Waiana constroi sua casa, cobertura com a palha de ubim.

Apalai constroi também sua casa, mesmo material, ndo muda.

Porque Waiana, Apalai se conheceram ha muito tempo atras, onde eles
mataram “Tulupere”, na boca do Axiki, la que eles [se] tornaram amigos.
De la para ca Apalai, Wayana continuando sendo amigos.

(Setina Waiana Apalai- 2008)

Houve uma eépoca em que os Wayana e os Aparai ainda nao se conheciam,
nao tinham travado contato. Isso foi no passado, quando os viajantes que os

QUEM SAO OS WAYANA? QUEM SAO OS5 APARALZ [3



visitavam referiam-se aos Wayana como Rucuianas, Ouayanes, Uruguiana, Aiana

e aos Aparai como Appirois, Apareilles, sobre cuja denominacao nao existe re-
ferencias precisas.

Perdeu-se o antigo nome da tribo, sabendo-se, entretanto, que os antepassados
nao se auto designavam Aparai. Um dos informantes disse que os ancestrais dos
atuais Aparai tinham o nome tribal de “Pirixiyana"”, pois, ao contrario do que
fazem hoje, falavam tao depressa como o [periquito] pirixi.

(Manfred Rauschert, 1981)

Os livros escritos pelos historiadores contém mais informacoes sobre o passado
dos Wayana do que sobre os Aparai. Entretanto, ha relatos de que os Aparai vi-
viam na regiao situada entre o baixo curso dos rios Paru d’Este e Jari, onde prova-
velmente se relacionavam com outros povos dessa regidao, os Apama e os Aracayu.
Posteriormente ocuparam também o rio Maicuru e o medio e alto rio Paru de
Leste, instalando-se em uma area habitada tradicionalmente pelos Wayana.

Cenas de ritual em aldeia no baixo rio Paru d’Este (1956).

[PF]



Os Wayana ocupam desde longa data um vasto territério que compreende no
Brasil o médio e alto curso do rio Paru d'Este, seu afluente Citaré e o rio Jari. Na
regiao dos paises vizinhos, Suriname e Guiana Francesa, habitam o alto curso dos
rios Paloemeu e Litani, afluentes do rio Maroni. Por terem permanecido relati-
vamente numerosos, devido ao seu isolamento, os Wayana acolheram no pas-
sado grande parte dos indigenas que fugiram das missoes religiosas, instaladas
no rio Olapoque, e outros povos da regiao, (a tradicao oral menciona os Kukui,
Pupuryana, Arakapai), sobreviventes dos ataques dos primeiros colonizadores.

Um grupo inicial de Wayana e Kukuyana & mencionado desde o comeco do século
XVIIl na regidao do rio Jari. Por volta de 1750 esse grupo inicial teria absorvido os
Upului também de fala caribe. Paralelamente, outros grupos indigenas integraram-
se aos Wayana pois todos falavam dialetos relativamente préximos, como foi o caso
dos Opagwana e Kumarawana.

(Dominique Gallois, 1986)

No Brasil, e atualmente, os Wayana e Aparai habitam em vinte aldeias instaladas
em duas terras indigenas, ambas homologadas em 03 de novembro 1997, atra-
vés de decreto presidencial, sendo elas a Terra Indigena Parque Tumucumaque e
a Terra Indigena Rio Paru d’Este. Esses territorios sao contiguos e estao localiza-
dos no norte do Estado do Para, estendendo-se pelos municipios de Oriximina,
Obidos, Almeirim, Alenquer e Monte Alegre, e uma pequena parte do Estado
do Amapa, no municipio de Laranjal do Jari. No alto curso do rio Paru d’Este,
no Parque Tumucumaque, alguns Wayana e Aparai vivem entre os Tiriyo, nas
aldeias Matawaré e Cachoeirinha. Nesta mesma regiao esta situada a primeira al-
deia propriamente Wayana, denominada lyaherai. Descendo a calha do rio estao
instaladas as aldeias Manau, lliwa, Maxipurimoine, Bona (Apalai/ Karapaeukuru),
Murei, Kapuiméne, Tawaeukulu, Aramapuku, Arawaka, Tapauku e Aliweméné. Na
Terra Indigena Rio Paru d'Este, cujo limite norte atinge a desembocadura do
rio Citare, as aldeias estao todas localizadas no médio curso do mencionado rio:
Kurupohpano, Suisuiméné, Jolokoman, Ananapiareh, Kurimuripano, Itapeky, Porureh
e, nos limites meridionais da terra indigena, a aldeia Parabparah. Em Suisuiméné
vivem algumas familias Waiapi.

QUEM SAQ OS WAYANA? QUEM SAO OS APARAE 3 1§



& Aldeias

Cerrado

Floresta

Suriname

&
Cachoeinnha
Mataware

l'g.-'dh[-'r’-:‘ll'l

Manau k..

Terra Indigena
Parque do Tumucumaque

Estacao Ecologica
Grao-Para

Terra Indigena Zo'é

= Maxipurimoine

g Murei
Apalal K apuimeéne

* Tawaeukulu

Aramapuku &

..; Arawaka
Aliweméné _Tapauku
- |
- Kurupohpano
L

i
q'ﬁumulmpne

L

: R UFIMuripanc
oI
i . Purureh
Ananapiareh '

tapeky

L .
lolokoman
e

Farahparah

Terra Indigena
Rio Paru d'Este




Ha décadas os Wayana e os Aparai visitam esporadicamente as cidades de
Belém, no Para e Macapa, no Amapa, onde recebem tratamento médico, ven-
dem produtos artesanais, fazem compras. Visando concluir seus estudos, jovens
tem permanecido por longos periodos na capital amapaense. Em meados da
década de 90, apoiados pelo governo do Estado do Amap3, teve inicio um pro-
cesso de organizacao politica desses povos indigenas com a criacdao da APITU
(Associacao dos Povos Indigenas do Tumucumaque) que incluia, inicialmente, os
povos indigenas Tiriyo e Kaxuyana, que habitam o rio Paru de Oeste, mas que
presentemente representa apenas os moradores do rio Paru d’Este.

Os Wayana e os Aparai possuem um jeito proprio de viver que constitui um imen-
so legado de experiéncias, de saberes e de conhecimentos unicos, compartilhados
apenas entre os membros dessas sociedades e que nao se confundem com os mo-
dos de viver de outros povos indigenas no Brasil.

Nos Wayana, Apalai convivemos [entre nds] e somos muito diferentes de
outros povos indigenas. N6s moramos mais longe da cidade, transporte
somente aéreo para nos levar para a cidade.

(Apowaiko Apalai Wayana, 2008)

O texto menciona o isolamento do territério ocupado pelos Wayana e Aparai o que
Ihes assegura certa protecao contra as invasoes de madeireiros e da expansao do
agronegocio, mas nao tanto da cobica dos garimpeiros que se infiltram e se instalam
em suas terras, provindos principalmente dos rios Jari e Ipitinga. Nesse territorio, os
Wayana e Aparai praticam uma agricultura rotativa de baixo impacto ambiental,
pois ha apenas a derrubada de pequenas extensoes de floresta de terra-firme, em
areas da calha do rio Paru d’Este. Da mesma forma, as cacadas e pescarias empreen-
didas ainda nao comprometem a estabilidade desses importantes recursos alimen-
tares. Nesta regiao, segundo os Aparai, a paisagem e diversificada, podendo ser en-
contradas florestas de varzea (tkurupihtao), ombrofila densa (ituhtao) e sub-montana
(ypyhtao), e ainda os campos abertos conhecidos como campos-savanas, (onahtao).
Estes diferentes tipos de cobertura vegetal sofrem a influéncia das estacoes anuais, a
seca e a chuvosa, sendo que a primeira comeca em julho e a ultima em dezembro.

QUEM SAO OS WAYANA? QUEM SAO OS APARAE » 17




Todas as aldeias (éuté — pata) sao construidas em terra firme, as margens do rio,
onde se desenrola a vida social e comunitaria. O chefe de uma aldeia é o seu
fundador, pois atraiu moradores a partir de seu prestigio pessoal e dos lacos
familiares existentes. Na instalacao de uma aldeia sao necessarios conhecimen-
tos especializados para a edificacao das casas de moradia e a destinada ao uso
comunitario (tukusipan — porohtopo) e de muitos outros saberes sobre os recursos
ambientais, a historia do lugar, as cerimonias, os rituais e a cosmologia.

A maioria das aldeias tem inicio com um rocado, pois a agricultura constitui uma fun-
damental atividade dos Wayana e dos Aparai. Uma elevada diversidade de plantas
é cultivada, como por exemplo, banana, pimenta, milho, cara, batata, cana, favas;
entretanto, o elemento que estrutura a agricultura é a mandioca brava (ulu — iwy).

O rio Paru d’Este visto
da aldeia Suisuiméné (2009) (I




As rocas sao abertas pelos homens, mas sao plantadas pelas mulheres casadas e suas
filhas solteiras. A atividade agricola esta voltada para a alimentacao das familias na
vida cotidiana e para a producao de bebidas fermentadas, distribuidas nas festivi-
dades e em ocasioes especiais como em mutirdes de trabalho.

k. l‘ .Q
. P&

L 3

Aldeias as margens do rio Paru d’Este (2008/2009) (1]

O universo cultural da mandioca é amplo e complexo e é encontrado, por exem-
plo, na classificacao das diferentes qualidades de mandiocas e nas praticas que
acompanham a sua plantacdo, entre as quais cavar a terra com a casca do cacau
silvestre para engrossar as raizes. Também estd presente nas narrativas que cer-
cam a aparicao da mandioca, como as que sao mencionadas pelos Wayana a
respeito dos herois culturais Sulalapanam e lekala Sao também importantes as
apreciacoes sobre a beleza de uma roca grande, vicosa e, sobretudo, produtiva.

Para trazer os produtos da roca uma mulher serve-se de pequenos cestos com
alca onde coloca algodao, favas e outras coisas, mas para carregar as raizes de
mandioca é usado o cesto cargueiro (katali — katauri) que é resistente, pois é
feito de cipd. Muitos outros artefatos, como o tipiti, as peneiras, as esteiras, o

QUEM SAO O5 WAYANA? QUEM SAO OS APARAI? & 19



torrador, 0 abanos sao necessarios ao processamento da mandioca brava. Esse com-
plexo processamento visa produzir um pouco de farinha, bebidas fermentadas como
o cachiri (oké — eukuru) e, sobretudo, diferentes tipos de beiju (ufu — fwy) que € um
alimento indispensavel nas refei¢ées, acompanhando peixe ou carne cozida em um
caldo apimentado. Nos rituais, uma especial troca de beijus é realizada entre as mu-
Iheres de diferentes aldeias, contribuindo para a solidariedade entre as familias.

Para os Wayana e os Aparai a agricultura nao constitui a unica atividade que
produz alimentos, pois a caca e a pesca sao igualmente importantes. Essas ativi-
dades nao sao apenas formas de se obter nutrientes, pois envolvem importantes
relacdes sociais, necessarias para a execucao e repasse de técnicas de localiza-
cao, de perseguicao e de captura dos animais.

Entre os Wayana e Aparai os animais mais cacados sao os mamiferos, sequidos por
aves, e estes pelos répteis. A diversidade de vertebrados mais procurados gira em
torno de 45 espécies, e 0os mais abatidos sao 0os macacos coata, prego e guariba; os
porcos-do-mato caititu e queixada; a paca; as grandes aves como mutum, jacu e
jacamim; e alguns répteis, como jacaré e iguana. Esses animais nao sao cacados em
qualquer época do ano, porque existe um calendario para cada espécie. Quando
0s animais encontram-se mais gordos é a época mais propicia ao seu consumo e,
nestes periodos, os cacadores podem ficar dias viajando a procura dos animais da
estacao. Esse jeito de organizar as cagadas pode ser interpretado como uma forma
tradicional de manejar os estoques deste recurso. Na época da seca, a pesca € mais
importante do que a caca, pois a maioria das espécies cacadas esta magra, além
de menos acessivel, pois os igarapés que permitem adentrar a floresta nao estao
navegaveis. Os peixes mais pescados sao o surubim, tucunare, pacu, cara, traira,
acari e curimata, mas foram catalogadas cerca de 50 espécies que sao consumidas.
(lori Leonel Linke, 2009)

Além dos alimentos, os Wayana e Aparai se dedicam a producao dos artefatos que
sao necessarios para a vida cotidiana e também para as festividades. Os homens
confeccionam objetos de aruma, de madeira, de cana de uba e os complexos
adornos de penas. As mulheres tecem o algodao e fazem os artefatos de argila e



de micangas, além de executarem as pinturas corporais. Em todas essas produc¢des
esta sempre presente um elemento que visa o embelezamento. Os produtos arte-
sanais, assim como outras manifestacées culturais dos Wayana e dos Aparai tém-
se modificado nas ultimas duas décadas a partir das influéncias externas que re-
cebem, entre as quais as provindas do ensino escolar, que nao adota um curriculo
diferenciado, e a crescente possibilidade de aquisicado de objetos industrializados
na cidade de Macapa. A recente diminui¢cao do comércio do artesanato indigena
contribuiu também para o abandono da producao de varios tipos de objetos.

Muitos anos Waiana, Apalai continuamos a mesma tradi¢ao, sO um pouco
nos esquecemos, [como] a danca.

As mulheres esqueceram fazer ceramica, chamado “karipo”.

Alguns homens usando tanga, as mulheres nao usam mais “weju” que
ficava de frente.

Eu acho que Waiana, Apalai (estao) continuando com a tradicao, lingua
propria, [mas] conhecendo cultura do branco um pouco, escrevendo, fa-
lando lingua do branco.

(Setina Waiana Apalai, 2008)

Moradores de aldeia no baixo rio Paru d’Este (1956).

QUEM SAO OS WAYANA? QUEM SAO OS APARALZ » 21



O texto acima aponta as mudancas que estao ocorrendo, assim como indica algu-
mas das importantes perdas culturais dos Wayana e dos Apalai, como a ceramica.
Menciona, entretanto, que a tradicao cultural ndo esta aniquilada, mas que ela
continua viva e atuante. Na realidade alguns dos textos produzidos indicam que os
saberes nao podem ficar esquecidos e perdidos em um tempo passado e serem sim-
plesmente trocados por outros. Os conhecimentos aprendidos dos brancos devem
acompanhar o rico patriménio dos saberes e fazeres dos préprios Wayana e Aparai
e nao substitui-los. Nesse processo, € apontado o importante papel dos mais velhos
gque devem apresentar, assim como ensinar aos mais jovens tudo o que sabem.

Enara abtao?

Ekaroporyhtao tamuxi ma komo-a te
Kunumuxi makomo-a te

Tuarohxo exiketomo-a enara.

Marara-ro tyriryhtao, eneporyhtao

Tuaro pyra exiketomo-a nuase makomo-a
Oryximakomo-a tuaro toto ehtome,
Morarabtao roke zuaro exiko sero matoko mana.
Wenikebpyra roropa exiko ma toto

Pake ehtopapo ta poko.

(Jaké Apalai, Poponi Apalai, 2007)

Oficina em
Suisuimeéné (2007).

22 4

L]



De onde vieram os grafismos?

Ehtéjeiné tumékhe tihamo milikut? Otokoino toehse imenuru?

Para os Wayana e os Aparai a explicacao da origem de cada desenho ou grafismo
esta na tradicao oral, nas narrativas miticas (uhpakatonom etutohponpé — pakatokom
oturutopopyry) que constituem a fala dos heréis criadores, os kuyuli — kuyuri.

A identidade kuyuli é complexa e ndo constitui um nome préprio individual, mas
um nome comum a varios personagens, presentes nas narrativas miticas, como
Umale, Okaia, Téna, Pulupuluapo, Tamakale.

(Daniel Schoepf, 1987)

Uma conhecida narrativa descreve como
os desenhos foram conseguidos a partir
da observacao da pele pintada de um ser
chamado Tulupere- Turupere, associado
tanto a uma lagarta [larva] sobrenatural
(éluké ipoh — oruko ihpory) quanto a uma
serpente descomunal (ékoiimé — okoimoh).
Esse acontecimento ocorreu em outros
tempos, em tempos remotos, quando
viviam os antigos, os ancestrais da atual
humanidade. A narrativa que descreve
esse fato é contada nas aldeias pelas pes-
soas mais velhas e também em algumas

escolas, pelos professores, nas linguas
indigenas.

. \" 5

XN

NN

Grafismo de cestaria
(palité — opiritumare)

DE ONDE VIERAM O5 GRAFISMOS: » 13



Eluké ipoh

Ma uhpak aptao eitoponpé helé Asiki kumta
Poman ipi molo man kunehak éluké ipoh inélé
I;‘Jrj;‘?ﬂlﬂpﬂ ikutpé mélékwao inéle masike.
Alalawa kunehak éluké eki malonme Waiana
Titéi kanawailé Waiana enetpo towomitai.
Inélé kawé aptao témémbe tunakwak masike
Waiana titéilep apéihe lome éluké titei

Téki kuptélé tunakwak témémbe iloptailé
Titéi Wajana téhe eja huwa kunebak

Upak aptao mihen

Kole takibe emna tamu mihen

Moloné ténei hemele éluké Waiana ja
Masike tipohnéphe ejabe talakutijatéu
Tikaitot étike silemépkapoja téu mihen éluké
Tikaitot uwa tuwéihe man piléuke tikaitot
Malonme tuwéi hemele ejabe

Alalawa tuwéi éluké ipé tuwéi

Huwa masikeman uwa man

Hemalé tuwéi esike ipokman

Hemale itetop ametak

Huwaléken maka neba.

(Ikuwamano Wajana, 2005)

Visao da foz do igarapé Asiki (2009). (1]




Oruko ihpory

Mame pake ahtao ehtopapo sero Axiki

lao ypy moroto mana.

Oruko nexiase ihpory ypy emorypo ikubhpo

Moro kuao nexiase ynororo morarame

Ararawa nexiase oruko eky morarame

Ajana to eneryhtao kanawa ae Ajana enexipo
Tomitase ynororo kae tahtao tyneryse nakuaka
Morara exiryke Ajana toytose repe yrome oruko toytose.
Toky mykapo toytose nakuaka tyneryse ikurohtaka
Toytose Ajana tose eya ynaro roke nexiase.

Pake ahtao mybene

Morarame tonese rabkena oruko Ajana-a
Motoino tonetupubse eya xine otara tyriko
Sytatou tykase toto atyke ocoribma poko sytatou

Desenho da onga Eglaisiimé.

Mf}r{rfuf maose oruko tykaseto arypyra tuoryse
Rokemana pyrouke tykase toto.
Mararame tuose rabkene eya xine

Ararawa tuose oruko J’Ilpﬂi'f' rose

Ynara rokene morara F.h‘.fl:]h{'f mana arypyra

a
S

7

Rabkene tuose exiryke kure.
Rahkene ytotopo ikurenaka ynara rokene
Epo.

(Enemha Apalai Waiana, 2007)

Para explicar a obtencao dos grafismos, a narrativa comeca indicando que
Tulupere — Turupere habitava em uma serra junto ao igarapé Asiki — Axiki, um
afluente do rio Paru de Leste. Segundo os Wayana, o sobrenatural vivia com
outros seres que para ele trabalhavam, uns cacando como a onca, denominada
Eglaisimé e outros transportando a caca, como a centopéia Kumepepimé

DE ONDE VIERAM OS GRAFISMOS? } 25



26 4

VNN
PIMA

, § b

TIYIIIIVIVIIIIIVIY 4

iy § s

YIVIIIFIIIIIVIVIFITIIITIY 4

Ll
Ll

A ERT AR CLCCRTRR

PN i
A

Desenho de grafismo de cestaria (kaikui — kaikuxi)

e 'f":'f___



A presenca da lagarta sobrenatural dividia o territério indigena impedindo que
os Wayana e os Aparai estabelecessem relacoes pacificas e realizassem os ca-
samentos que pretendiam. Acontecia que, ao se aproximar uma canoa desse
lugar, uma arara (kinore — ararawa) gritava e assim avisava Tulupere. Este entao
descia de sua aldeia, atacava e virava a canoa, devorando seus ocupantes. Como
os viajantes nao regressavam, os Wayana pensavam que seus parentes eram
mortos pelos Aparai. Finalmente descobriram o que estava acontecendo e resol-
veram matar Tulupere. Alguns contam que se uniram aos Aparai para mata-lo,
mas outros afirmam que foram apenas os Wayana, com o auxilio de um pajé
(piai — pyaxi), que conseguiram atirar-lhe muitas flechas e assim o mataram den-
tro d'agua, perto da boca do Aszki.

Durante a luta, os Wayana viram rapidamente que o corpo da lagarta estava
todo pintado com desenhos em preto e vermelho, uma das caracteristicas dos
seres sobrenaturais. Os Aparai, que vinham do baixo Paru de Leste, também
dispostos a matar Turupere, 0 encontraram morto, engatado em um tronco, no
lugar chamado Péineké eni. Os Aparai s6 puderam ver as pinturas de um dos
lados, mas tiveram muito tempo para fazé-lo. Os grafismos foram copiados pe-
los Wayana e Aparai da pele do ser sobrenatural porque puderam ser vistos,
observados, em momentos diferentes. Os primeiros viram os desenhos de suas
pinturas de forma rapida, durante a luta, mas os sequndos as viram e admiraram
mais demoradamente porque ele estava imovel, morto.

Os Waiana mataram primeiro bicho “éluke Tulupere” e viram as pinturas,
muito rapido. Quando os Apalai viram o bicho eles observaram varias
pinturas diferentes e eles copiaram. Primeiro os Apalai copiaram as pintu-
ras de bicho “éluke Tulupere” na terra e os decoraram pra nao esquecer e
depois copiaram no wama. Até agora Waiana e Apalai nao se esquece de
sua antiga historia.

(Arinawaré Waiana, 2007).

DE ONDE VIERAM OS GRAFISMOS: » 27



Os Apalai tiraram [fios de] algodao para amarrar. Amarraram onca, quati-
puru, todos os padrées que “Tulupere” estava pintado. Depois de amarra-
rem baixaram. Waiana mesma coisa, amarrando, dobrando pra c4, pra I4.
Experimentaram fazer, tiraram talo de aruma, olharam algoddo amarrado,
al aprenderam. Por isso que a gente faz aruma, é pinta da cobra-grande
“Tulupere”.

(Comentario de Aimore Waiana, 1984).

Os grafismos que sao empregados pelos Wayana e pelos Aparai sdo identifica-
dos e referidos individualmente nas linguas indigenas como milikut — menuru.
Quando desejam indicar a sua origem, utilizam a expressdo: tulupere imilikut
— turupere imenuru por se tratar, justamente, dos desenhos pintados na pele
dessa lagarta sobrenatural, de onde foram copiados. E esse fato que permite
relacionar e unir qualquer desenho ou grafismo a outro, uma vez que a criacdo
e a posse desse numeroso conjunto, desse elenco grafico sao compreendidas
como sendo do sobrenatural Tulupere — Turupere e de nenhum outro ser. Em
outro sentido, os termos milikut — menuru fazem referéncia a escrita, aprendida
nas escolas instaladas na regiao.

28

Desenhos de gra ifismos

de cerdmica.

£\
//

/A




A narrativa sobre uma lagarta ou cobra sobrenatural com nomes e ca-
racteristicas parecidos com Tulupere — Turupere pode ser encontrada en-
tre outros povos de lingua carib da regiao das Guianas. Assim, entre os
Kalina o seu nome é Tunuperé, entre os Waiwai € Uruperi. Os Kaxuyana
mencionam uma cobra-grande chamada Marmaru-imé e informam que
de sua pele foram extraidos os desenhos de cestaria.

No mito Kaxuyana, a cobra-grande foi morta por dois herois que ao
retirarem seu couro verificaram que estava todo pintado e aprenderam dali
todos os padroes. Um dos herois, Purd, "tirou as pintas do couro e enfeitou
com elas tudo quanto a gente tem, pois as empregou em peneiras, tipitis,
balaios, cestinhas”.

(Protasio Frikel, 1973.).

Ocorrem semelhancas de aspecto e de origem entre os grafismos utiliza-
dos pelos Wayana e Aparai e os que estao difundidos entre os diversos
povos indigenas que vivem na mesma regiao. Contudo, cada um desses
povos identifica e nomeia seus desenhos de modo diferente e lhes da
significacoes que sao proprias as suas culturas. Da mesma forma, apesar
de todos os Wayana e os Aparai usarem os mesmos grafismos em seus
objetos, cada homem e cada mulher tem o seu estilo, que é o seu jeito de
fazer, assim como possui conhecimentos que sao proprios e que aparecem
no momento de reproduzirem os desenhos em um cesto ou em uma va-
silha. Isso permite que seu trabalho seja reconhecido por outras pessoas
e que um grafismo meio esquecido possa ser lembrado e ser novamente
reproduzido nesses e em outros artefatos.

» 29



Quais sao os grafismos e o que representam?

Ebtemomkom kutijatéu imilikut me? Otytyko riko sytatou imenuru me?

Os grafismos que sao empregados pelos Wayana e pelos Aparai consti-
tuem uma arte que é representacional, descritiva e que se expressa visual-
mente atraveés das linhas do desenho. Um grafismo é identificado e refe-
rido nas linguas indigenas como milikut — menuru e pode ser encontrado
nas pinturas das pessoas, homens e mulheres, nos artefatos utilizados no
cotidiano, nos adornos e objetos de uso ritual. Nesta arte, os desenhos,
e aquilo que representam, podem estar pintados com tintas, entreteci-
dos em micangas, gravados em madeira, amarrados com fios de algodao.
Mais recentemente, os grafismos sao também reproduzidos sobre papel,
com lapis ou canetas hidrograficas.

De um modo geral, cada grafismo poder ser determinado com exatidao
e, assim, € raramente confundido com outro, inclusive porque as formas e
nomes dos desenhos variam. Entretanto, e como exemplo, o grafismo “re-
moinho do traseiro da anta” (maipuli
asiké — maxipurimo anxikere) pode ser
encontrado na coxa de uma
pessoa, no fundo de uma pane-
la de barro, no beiju de massa
de mandioca, em uma caba-
¢a para agua. Esse grafismo
pode parecer variado ao ser
observado - como nas ilustra-
cOes desta pagina - quando
sao empregadas diferentes téc-
nicas para reproduzi-lo.




A cestaria é a categoria que possui o maior numero de grafismos porque os teci-
dos de aruma (wama — aruma) representam a propria pele pintada da lagarta so-
brenatural. Como conta a narrativa mitica, ao copiarem os desenhos, os Wayana
e os Aparai retiraram igualmente os cestos porque, naquele tempo, os objetos
trancados nao tinham o mesmo aspecto dos que sao feitos na atualidade. Esse é
0 motivo porque os cestos e outros objetos tecidos com aruma podem ter tantas
pinturas da pele de Tulupere — Turupere.

A lagarta estava pintada, sdo as mesmas pinturas que sao feitas no aruma.
As pinturas dos cestos sao “matawat”, “meli”, “kumalak”, “huluk kuluk”,
“apuweka”, “kuweimé”, “mamaktelele”, “ilikai”, “sipalat”, “pakila étukutpé”.
Os [grafismos] amarrados[ com fios de algodao], do [cesto cargueiro]
“katari” e os amarrados do cesto “pémit” sao “ékunwajak”, “palapi”,
“apuweka”, “"kuweimé”,

(lkuwamano Waiana, 2005).

Menino tecendo o cesto

pémit — panty (2008)

[IL]

QUAIS SAO OS GRAFISMOS E O QUE REPRESENTAM:? % 31



Os grafismos sao uma forma de expressao artistica, relacionada com a tradicao
oral. Sao transmitidos aos mais jovens pelos mais velhos e sao compartilhados por
todos, podendo ser identificados por qualquer Wayana ou Aparai. Essa identifica-
cao ocorre porque o que foi desenhado pode ser visto e reconhecido, sendo esta
uma das caracteristicas de um grafismo. Por outro lado, alguns tipos de grafismos
podem ser observados porque seus tracos sao o resultado de uma pintura, e as-
sim, possuem uma cor como o vermelho, o preto, o amarelo ou o branco. Devido
a esse fato, os grafismos também podem ser referidos como anon, zanone, pala-
vras que nomeiam de modo geral as tintas e as pinturas como sera explicado.

As cores sao também a proépria forma de embelezar um corpo ou um objeto e,
assim, tudo o que nao esta pintado esta “sem tinta" (anonnumnd — tonokepyra).
Entretanto, sequndo os Wayana e os Aparai essa possibilidade é praticamente
inexistente porque todas as pessoas, animais, vegetais, sobrenaturais existentes
possuem sempre uma cor, observada nas suas peles, cascas, pélos, penas. Desta
forma, fica claro que todos esses seres, assim como as coisas, possuem uma pin-
tura corporal. Essa pintura é diferenciada e, portanto, as antas tém uma pintura
uniforme, as on¢as apresentam pintas arredondadas, os sobrenaturais podem
ser listrados ou terem a pele coberta de grafismos, como Tulupere — Turupere.

A principal caracteristica de um grafismo é a de permitir reconhecer, em um cesto ou
outro objeto, aquilo que é representado, algo como se fosse um retrato, uma foto-
grafia. Uma segunda caracteristica importante é que cada grafismo permite observar
uma das pinturas da lagarta sobrenatural e, ao mesmo tempo, outras coisas como um
animal, uma planta, um objeto de uso e, também, outros seres sobrenaturais.

Cada grafismo possui um nome préprio e a sua forma é diferenciada, podendo
representar um animal por inteiro, como ‘quatipuru” (meli — meri); " tracaja"
(puliipulu — pubpu), “larva de borboleta” (matawat — atanta). Nessas represen-
tacdes sdo vistas a cabeca, o corpo, as patas, o rabo e muitos outros elementos.
Relacionados a varios animais, esses elementos podem ser pontos ou riscas ou ter

a forma de X, como na ilustracao que apresenta os carocos que o quatipuru esta
roendo e 0s que vai roer depois.

32 4



Outros grafismos representam apenas uma parte de uma planta, como “raiz do
aruma " (wama mit — aruma mity) ou de um animal, como “rabo enrolado do ma-
caco-prego” (mekuwat kililin — mekuaro miriné ), ou mesmo de seus rastros, como
“marcas do focinho do caitetu” (pakila etukutpé — pakira atuhbtopapyry). Nestes ca-
sos, o desenho representa a parte importante do animal ou da planta, aquilo que
o torna diferente dos demais e que é a sua caracteristica principal.

Podemos concluir que os grafismos produzidos pelos Wayana e os Aparai sao,
portanto, muito mais do que uma simples decoracao, uma forma de embele-
zar um objeto. Ao ser aplicado a um cesto faz com que ele se torne Gnico e
diferenciado dos demais. A arte grafica permite também que muitos elementos
importantes do universo indigena — animais, vegetais, seres sobrenaturais — pos-
sam ser vistos, observados, compreendidos e identificados. Um desenho, ao ser
elaborado realiza uma espécie de “captura” de animais da floresta ou entao
de criaturas dos tempos antigos que sdo trazidas ao tempo presente através da
reproducao de seu aspecto, de suas caracteristicas, de suas pinturas corporais,
cuja explicacao € complementada pelas narrativas miticas.

QUAIS SAQ OS GRAFISMOS E O QUE REPRESENTAM? % 33



Desenho de grafismo de cerdmica
(pakila etukutpé- pakira atubtopopyry)

34 «



Como sao feitas as pinturas?

Etala kutijatéu anon? Otara zonony exiko nae?

A tradicao oral informa que, em outros tempos, os Wayana e os Aparai copia-
ram da pele de uma lagarta sobrenatural todos os grafismos que sao agora
utilizados. Esses povos nao obtiveram esses desenhos juntos, ao mesmo tempo,
mas primeiro foi um deles, depois o outro. A pintura corporal, o modo de fazer
a tinta de jenipapo e o jeito de pintar o corpo dos homens e das mulheres tem,
entretanto, origem diversa. Para os Wayana a pintura de jenipapo foi ensinada
pelo homem/lagarta Kulupéaké quando este se uniu a uma mulher Wayana.
Para os Aparai essa pintura foi descoberta e usada por dois rapazes solteiros,
Akurimareh e o seu amigo Apitumareh.

Antigamente, Wayana nao usava pintura jenipapo, kulupé.

Uma moca foi até o igarapé, para tomar banho. Ali perto viu muitas frutas caidas
e recolheu algumas. Percebeu que estavam desenhadas, pintadas. Achou que os
desenhos eram bonitos. Depois jogou as frutas fora e voltou para casa.

A noite chegou um rapaz na aldeia. Algumas pessoas perguntaram quem era, mas
ele nao respondeu. Procurava a jovem que tinha ido ao igarapé tomar banho.
Naquela época tinha muita gente e assim perguntou para uma, perguntou para
outra, até que encontrou a moca que tinha ido ao igarapé. Disse a ela que seu
nome era Kulupéaké e que morava perto do igarapé.

Nao foi embora, ficou na aldeia e com ela se deitou na rede. De madrugada,
guando ainda nao tinha sol, foi embora. No outro dia aconteceu a mesma coisa.
O pai dela entdo perguntou por que sé de noite ela tinha marido. Acrescentou
que da proxima vez ela nao o deixasse ir embora, para que ficasse na aldeia.

A mocga transmitiu o recado para Ku!upéhkﬁ Ele concordou e ficou na aldeia.

No dia seqguinte, de manha cedo, viram que era um rapaz bonito, todo pintado

COMO SAO FEITAS AS PINTURAS? » 3§



36 ¢

de jenipapo, tinha todos os desenhos no corpo dele: maipuli axikeé, akunwaiak,
wakala potipé. Como os Wayana nao sabiam ainda se pintar, ele mesmo pintou de
jenipapo a mulher, a mulher dos outros, todas as pessoas.

Mas o jenipapo acabou. A jovem disse que precisavam apanhar os frutos novamente
para poderem ser pintar. Ele concordou e foram até o lugar onde estava a arvore do
jenipapo. Quando estavam proximos, Kufup&‘aké‘disse para ela o esperar, para nao
ir até o lugar do jenipapeiro. Ela ndo podia vé-lo recolhendo os frutos do jenipapo.
Mas ela ndao obedeceu e o foi espiar. Viu entdo que ao subir na arvore do jenipapo,
ele era como uma lagarta muito grande. A mulher entao ficou zangada e gritou que
ndo gostava mais dele, que ele fosse embora e nao voltasse nunca mais.

Depois disso, os Wayana passaram a usar pintura de jenipapo, a pintura da lagarta
grande [sobrenatural] Ku!upéfakﬁ

(Transcricdo e adaptac¢do de narrativa de Aimore Wayana, 1984),

Desenho do jenipapeiro.




Esta € uma histéria muito antiga, com mais de mil anos.

Um dia, de manha bem cedo, Akurimaré chamou a irma e disse que queria merendar.
Mas a irma respondeu que nao tinha beiju e que ia procurar mandioca na roca.

Falou so isso, saiu e foi para a roga. Na mesma aldeia, uma mulher esta sentada na
casa dela, s6 espiando a conversa dos dois irmaos.

Alkeurimaré tinha um amigo cujo nome era Apitumaré. Falou para ele que estava com
fome, porque nao tinha merendado. Propés que fossem até a aldeia do avé, pois la
nao passavam fome. Entretanto, na aldeia onde moravam estavam sempre com fome.
Foram colher frutos do jenipapo, rasparam, misturaram com agua e beberam.
Sentaram entado ao sol. Esperaram um tempo e depois todos os dois estavam
pintados, bonitos, todos os desenhos apareceram nos corpos deles: akunawazd,
maxipuri axikaré, sokane, wakawaka potypé.

Foi Akurimaré que descobriu a pintura de jenipapo (kuropoh) e é por esse motivo
gue os Aparai usam essa pintura.

(Transcricao e adaptacao de narrativa de Xamore Apalai, 2008)

Os Wayana e os Aparail tém muitas técnicas para marcar e embelezar as pessoas e
também seus artefatos como as flechas, as vasilhas, os cestos, os bancos, a mais im-
portante forma sendo a pintura. Esta pode ser toda por igual, uniforme, ou entao
apresentar listras ou pontos e também grafismos. Com pintura os homens fazem os
desenhos das rodas de teto, das flechas, pintam os talos de aruma a serem trabalha-
dos na cestaria, os bancos e bordunas cerimoniais e os saiotes para as mascaras. As
mulheres usam a pintura no corpo humano, na ceramica e em utensilios de cabaca.

Desenho de grafismo pintado (kumakd iké)

COMO SAO FEITAS AS PINTURAS? r 17



Na aplicacdo da pintura, as mulheres podem utilizar os dedos para cobrir as pa-
nelas de argila, como se tivessem sido banhadas em tinta. Outro jeito de pintar
€ passar a tinta e depois arranhar com as unhas, o que permite fazer alguns
tipos de desenhos especificos. Pintar com os dedos é uma técnica usada pelos
homens e é aplicada nas pontas das flechas e nos talos de aruma. Entretanto, a
pintura deve empregar variados tipos de pincéis, quando o objetivo é tracar os
diferentes tipos de desenhos. Neste caso, as mulheres buscam a qualidade dos
tragos desenhados para que o resultado tenha beleza.

Diversos tipos de pinceis;
recipiente para tinta e
pigmentos mineirais.

LWV}

IS

Variados tipos de pincéis sao empregados pelos Wayana para as pinturas.

Os que sao chamados de tiktikmatop sao feitos com nervuras das folhas de
palmeira, providos de pontas de algodao, e servem para fazer pinturas em
pequenos pontos, nos vasos de argila, nos bancos e nas pinturas das rodas de
teto. Os pincéis talhados em taboca sao referidos como kulupéetop, sao finos,
mas flexiveis. Com esses pincéis sao produzidos os finos tracos dos desenhos da
pintura corporal de jenipapo. Outro tipo de pincel é feito com uma pequena
bola de argila e cabelo das préprias pintoras e por esse motivo é denominado
de umbetpé. Servem para fazer grafismos nos vasos de argila. Os pincéis sao
considerados especiais porque, por exemplo, os de ponta de algodao fazem
uma pintura pontilhada e assim reproduzem as pintas arredondadas da

onca; os de taboca e os de cabelo humano tracam grafismos e desta forma
reproduzem as pinturas da lagarta sobrenatural Tulupere.

(Adaptacao de texto de Lucia van Velthem, 2003)




Outra forma dos Wayana e dos Aparai produzirem desenhos é através do fogo
ou de um ticao em brasa, formas que sao consideradas como pinturas. Nos ces-
tos de carregar os produtos da roca, quando querem embeleza-lo com o grafis-
mo “pes da saracura”, as varetas que o sustentam devem ser primeiro pintadas
com sementes de urucu, depois enroladas com ramos de batata e enfim ligeira-
mente queimadas com fogo. O fogo permite também que as varas das flechas
fiquem claras e assim mais bonitas. Para decorar as cuias e as cabacas verdes, as
mulheres devem, entretanto, usar os ticdes que sao retirados do fogo.

As cores, assim como as tintas sao denominadas pelos Wayana como anon e
pelos Aparai como zonony. Essas palavras também podem nomear os desenhos
que sao feitos com tintas e que sao observados numa pessoa ou num artefato,
como as pinturas das panelas de argila. As tintas empregadas nas pinturas po-
dem ter origem mineral ou vegetal. As tintas minerais sao retiradas do fundo
dos igarapés e de outros lugares. As que sao qualidades de barro podem possuir
a cor branca (nénué — tawa), amarelo forte (kuli — araraymo), ou preto acinzentado
(puruné — kurumotoh). A de cor vermelho escuro (eliwakpii — subupary) é diferen-
te, pois & um tipo de pedra sedimentar. Para que as tintas possam ser aplicadas
com pinceéis sobre vasos de argila e artefatos de madeira, elas precisam ser tritu-
radas ou raladas em uma pedra e depois misturadas a um pouco de agua.

As tinturas vegetais fornecem duas cores basicas, o negro e o vermelho vivo. A tinta
de cor negra (kulupé anon — kurupoh zonony) é feita com o jenipapo que frutifi-
ca em floresta de terra-firme. E usada para a pintura corporal e também para
pintura de haste de flechas. Quando nao conseguem o jenipapo, usam o jeni-
papim (pixuxuk — kupoymo) que cresce na beira do rio. Para a obtencao da tinta,
os frutos do jenipapo sao ralados e espremidos e a mistura fica descansando
de um dia para outro; os frutos do jenipapim devem ser assados em folhas de
bananeira e esmagados, misturados com agua e postos a descansar também de
um dia para o outro.

COMO SAO FEITAS AS PINTURAS? » 39



i, *!r’

-
'y % L
: ﬂ"&%: T i B o
f. . - . L ‘1'“_' '------_"-_ .
] & - - = il I B
i = = e I . S
L& - — .-“- ] Ny - = . % .':'.'-d_-',"_":-u-‘-'-" s - -\_'""--._\__H,_\_
i - e L gy
" i -y
S gy
. - e e
- e
- s T = e
T ; -
. ——
- o T s —a — = = — o = - -—.__,.‘_-_'._._'L - - ] o

Desenho do urucuzeiro na roga.

A principal coloracao vermelha usada para pintar o corpo emprega o urucu (enot
— onohto) que é plantado nos rogados ou em areas proximas ou nos terreiros das
aldeias. Para ser utilizado, precisa ser processado demoradamente; as sementes
sao lavadas e fervidas até serem reduzidas a uma pasta que é moldada em for-
ma de um pequeno “pao” que é colocado para secar. Para poder ser aplicado no
corpo humano, o urucu processado é misturado ao 6leo de andiroba ou com a
gordura derretida do macaco coata ou a do peixe paci. Os Wayana usam ainda
um liquido extraido do cip6 waiali para o mesmo fim.

Para pintar o rosto é produzida uma tinta vermelha muito cheirosa (sipé - xipoh)
e que mistura urucu processado ao 6leo de andiroba e a seiva de uma arvore
(alakiihelé — xipoh). Outra tinta (palili — pariri), aplicada no rosto, também é chei-
rosa, mas tem cor negra, pois € feita com fuligem, éleo de andiroba e a seiva da
arvore conhecida como “breu de incenso” (aiawa — azawa).

40 «



Outras tinturas pretas e vermelhas sao produzidas para a pintura dos
objetos trancados, como por exemplo, os cestos para guardar algo-
dao. Antes de ser tecido, o aruma pode receber trés tipos de tintura.
Algumas sao passadas no talo raspado, mas nao cortado em tiras, ou-
tras sao aplicadas diretamente nas tiras, nos dois lados. Uma tintura
(apulukun anon — apurukuni zonony) é preta e tem aspecto brilhante.
Para a sua producao é preciso colher a casca do inga-do-mato (apulukum
— apurukum), raspar internamente, espremer e misturar, em uma pa-
nela velha, a seiva obtida com a fuligem recolhida. O breu ou a casca
de um tipo de arvore, ambos queimados, esmigalhados e peneirados
também podem ser misturados a esta seiva para pintar o aruma. Outra
tintura (tali anon — tariru zonony) é feita com um cipo (tali — tariru) fer-
vido em agua até ficar com uma cor avermelhada. As tiras de aruma
ficam nessa infusao certo tempo e depois sao mergulhadas na lama da
beira do rio até ficarem bem escuras. A terceira pintura para o aruma
e avermelhada. Para consegui-la o talo de aruma deve ser esfregado
com a seiva obtida da casca do inga do mato raspado, depois com as
sementes de urucu fresco e, quando tudo esta seco, passar novamente
a seiva mencionada.

Existem ainda outras tintas que sao usadas para a pintura das flechas.
Algumas sao para as pontas, outras para a haste que as segura e ou-
tras para a amarracao de fios de algodao das penas. Uma dessas tintas
(sthké — pararipana) € um tipo de seiva e é muito conhecida. Para ser
utilizada esta tinta nao pode levar nenhum tipo de mistura, tem que
ser pura, e assim, bem forte. Uma tinta que também é empregada
para a pintura de flechas é conhecida pelos Wayana como temoh anon,
e vermelha e e produzida a partir da mistura da seiva de macarandu-
ba e urucu processado. Outras tinturas, como pubii — puxuru e paiurd —
arikiero sao destinadas a pintura das cordas do arco, podendo também
ser empregadas em outros objetos.

COMO SAO FEITAS AS PINTURAS? "' 41



Pintura dos talos de aruma (1978)

ILW]

424



Onde os grafismos sao pintados?

Ebtei imilikuhtom nétija? Otokoh imenuruto exikonah?

Os grafismos sao dispostos em muitos tipos de artefatos e no corpo dos Wayana
e dos Aparai por meio de diferentes técnicas. Através da técnica da pintura, os
desenhos sao aplicados nas rodas de teto, nos bancos, nos bastées cerimoniais,
nas flechas, nas vasilhas de argila, nos trancados de aruma e no corpo das pes-
soas. Nesses variados suportes, os grafismos apresentam, entretanto, aspectos
especificos que serdao detalhados a seguir.

A RODA DE TETO DA CASA COMUNITARIA | Maluana — Maruana

Nas aldeias wayana e aparai pode ser encontrada uma casa especial, diferente
das casas onde moram as familias. Esta casa (tukusipan — parohtopo) esta no cen-
tro do terreiro, € circular e tem um teto muito alto. Ela também é conhecida
como “prefeitura”, nome dado pelos balateiros que andaram pelo rio Paru de
Leste no inicio do século XX. A parte interna da cobertura desta casa é arre-
matada por uma roda de teto (maluana — maruana) que representa uma arraia
sobrenatural chamada Maluanaimé pelos Wayana. A fabricacao e a pintura da
roda de teto & uma atividade que reune os homens e algumas mulheres.

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS: 7 43



tm ' E;{i .

- -
-y A W

T R

-

i i

\ ‘\K“i -




a® l.-'.‘-i.."
ey Tan Yy,

Pdgina ao lado,

a roda de teto da

cdasa comunitaria

da aldeia Apalai (2008)

[IL])

Grafismos de roda de teto (mulokot — kuluwaiak)

Para a confeccao da maluana destinada a casa de uso comunitario, os homens
reunem-se em mutirao. A matéria-prima empregada é a raiz tubular, a sapopema
da sumauma que é cortada com um machado e aplainada com ter¢cado, formando
uma roda. Essa roda tem entao uma de suas faces carbonizada através da lenta
combustao de folhas secas de bananeira, enquanto o disco se apdia sobre curtas
estacas. Depois disso, os grafismos especificos deste artefato sao marcados com
faca. Quando sao aprendizes, os jovens utilizam moldes recortados em folhas

de sororoca. A roda é pintada coletivamente com tintas minerais e pinceéis de
nervura de palmeira bem finos por dois ou trés homens e também mulheres.

A maluana nao deve ser preparada nem pintada na aldeia, mas em lugar
atastado, na periferia .

(Adaptacao de texto de Lucia van Velthem, 2003)

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS: 7 45§



Roda de teto de aldeia no rio
Paru d’Este (1978)

Desenho de uma
roda de teto.

lustracao em
Hileia Amazénica (1955)



A roda de teto apresenta grafismos que nao sao encontrados em nenhum ou-
tro objeto fabricado pelos Wayana e Aparai. Constituem as pinturas corporais
(maruana imilikut — maruana imenuru) de uma arraia sobrenatural, cujo aspecto
esse artefato reproduz. Os grafismos da roda de teto representam seres sobre-
naturais. Dois deles tem o aspecto de lagartas, denominadas nas linguas indi-
genas como kuluwaiak — zamarahakyry e kaukokosi — pakokoxi, mas um terceiro
padrao é semelhante a uma arara-peixe (mulokot — kanahkoto). As bordas do
artefato sao pintadas com triangulos que representam as borboletas amarelas
e alaranjadas, chamadas pelos Aparai de mapetekere e que aparecem nas praias
quando comecga o verao. Outros grafismos também podem ser pintados nas ro-
das de teto e representam varios tipos de animais como “tamandua-bandeira”,
“garca-maguari”, “gaviao-tesoura”. Esses animais e as borboletas estao associa-
dos a diferentes esferas da cosmologia indigena.

Sero maruana risemy pake.
Imenuru esety zamara akyry,
Zakorony kaokokoxi, topu akyry.
Zakorony kanahkoto ihpory,

Pake nakuono zamara akyry tuose.
Mame maruana menurume tyrise,
Porohtoh pokona tyritohme.
(Popone Apalai, 2007)

Desenhos de grafismo de roda de teto

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS? }}} 47



48 «

A casa comunitdria tukusipan — parohtopo (2009) ||

A tukusipan — parohtopo pertence ao chefe da aldeia e é o lugar destinado as re-
lagbes entre as pessoas de uma mesma aldeia, desenvolvidas no dia-a-dia. Nesta
casa sao distribuidas as bebidas fermentadas, sao feitas refeicées em conjunto,
reunides e assembléias e sao recebidos os visitantes, que dormem nesse espa-
¢0 quando estdao de passagem. Esta casa comunitaria é também o lugar onde
ocorrem as dangas com mascaras e com flautas e onde sido sepultados o chefe
da aldeia e sua esposa.



Bancos cerimoniais armazenados (1990) (L)

Nas refeicbes e durante a execucao dos trabalhos artesanais, homens e mu-
Iheres sentam-se em bancos (kololo — epehtopo), altos para os primeiros e mais
baixos para as mulheres. Esses bancos sao talhados em um Unico bloco de ma-
deira, geralmente cedro, proveniente de arvores derrubadas por ocasidao da
abertura de uma nova roca. Durante os rituais os jovens devem talhar bancos
que sdo pintados com as mesmas tintas minerais da roda de teto. Outro tipo
de banco (mijele) € destinado pelos Wayana aos homens idosos, aos especia-
listas. O assento é encurvado e as suas laterais recebem tintura preta e depois
grafismos que sao entalhados com faca. Nesse tipo de assento podem ser ob-
servadas a cabeca e a cauda de diversos animais como “urubu-rei” e “tracaja”
que sao, desta forma, representados pelos bancos.

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS? » 49



Kololo ipok éhelematohme

Tuahem ahmitme katonom
Abmitme ébhmele ipok.

¥/7 /HZ j‘&\\ ._ | (Ximura Wajana Apa%y, 2007)

""""""

\\\///'/D\Q\\\/
|
/L,

AN}

Desenbhos de graﬁsmas de bancos

(kueimé e mekuom)

(LW

50 4



Desenho de

uma mdascara
(tamok — tamokoh)

O BASTAO CERIMONIAL PARA DANCAR | Taphem epu — tahse epuru

Para os Wayana e os Aparai a historia de sua propria humanidade se relaciona
com a historia de muitas separacdes que ocorreram entre os planos das aguas,
das terras e dos céus e que teve inicio com a chegada dos herdis criadores, os
kujuli — kuyuri. Essas divisoes ocorreram entre seres visiveis e os que nao podem
ser observados e, também, entre os diversos tipos de seres como as pessoas, 0s
animais e outros que povoavam o mundo em tempos passados, primordiais.

E por meio da realizacdo de inumeros rituais que os povos indigenas buscam
vivenciar momentos especiais de ligacao nao apenas com os dominios e seres dos
quais se encontram distanciados no presente, mas também entre si, com seus
parentes e nao parentes, sejam eles moradores proximos ou distantes.
(Dominique Gallois e Denise Grupioni, 2003.).

Na organizacao dos rituais, os Wayana e os Aparai procuram se comunicar no-
vamente com os herdis criadores e com muitos seres primordiais, alguns dos
quais ja foram um dia humanos, mas se tornaram sobrenaturais. Sao realizados
diferentes tipos de rituais, e alguns constituem de reunides festivas com dancas
e oferenda de bebidas e comidas, reunindo um grande numero de pessoas. O
tema de alguns dos rituais relaciona-se com o ciclo produtivo das rocas, embora
as festas nao sejam realizadas em periodos fixos.

Qutros rituais, como o okoméman — okomomanoe sa0 muito complexos e se divi-
dem por muitos meses, incluindo diferentes tipos cantos, de musica de flautas
e de dancas com mascaras. O momento principal deste ritual é a aplicacdo, nos
jovens solteiros e em alguns homens casados, de um trancado (kunanan — tonemya-
pone) de palha de curua. Esses trancados podem conter cabas [vespas] ou entdo
formigas tucandeira quando o trancado representar o peixe pacu. As cabas au-
mentam a habilidade no manejo do arco e flecha nas cacadas e pescarias, e as
formigas fortalecem o corpo e a producao de filhos.

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS? % §I



O bastio cerimonial (taphem epu — tahseh epuru)

LWV

Neste ritual uma importante danca é executada por um homem
sozinho que segura numa mao uma vara (enep — muxi) € na ou-
tra um bastao (taphem epu — tahsé epuru). Esse bastao é feito de
madeira, com pinturas, e tem na parte superior um suporte de
aruma onde sao amarradas fieiras de penas de tucano, papa-
gaio e outras aves. O bastao possui as caracteristicas do corpo e
assim representa um ser sobrenatural chamado pelos Wayana
de Taphemimé. Ele é “muito perigoso porque ataca as pessoas e
corta as suas cabecas com um facdo que parece moto-serra”.




Desenhos de trangados contendo vespas e representando quatipuru e onga.

O Taphemimé foi descoberto pelo cacador que foi matar arimi
[macaco

coata]. O cacador nao encontrou a caca que queria, mas ele
ouviu o

Taphemimé debaixo [de uma] grande montanha.

Quando ele voltou para a aldeia, um amigo dele perguntou o
que ele viu na cacada. O cacador contou o que ele ouviu.

Dias depois eles foram ver o Taphemimé no mato. O cacador
estava falando para seu amigo para ele nao chegar perto e
nem mata-/o.

O amigo nao ouviu a orientacao do cacador. Foi mais perto;
queria flechar, mas acabou morrendo pelo Taphemimé.
(Arinawaré Apalai Wayana, 2008)

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS? 53



AS FLECHAS E OS ARCOS | Piléu — Pyrou

E sabido que é necessario um arco (pairah — taky) para que uma flecha (pilau — pyrou) possa
ser atirada. Ha varias formas de se lancar as flechas, quando se objetiva matar diferentes
animais. Para os Wayana, um jeito especial, que requer muita habilidade é “atirar a flecha
para o alto” para matar macacos e aves, mas € preciso menos habilidade para “atirar a fle-
cha para baixo”, que é o modo de capturar peixes nas aguas do rio. Muito antigamente era
diferente, pois segundo as narrativas miticas, ndo tinha arco, nao tinha flecha.

Segundo as historias antigas, os Wayana nao tinham flecha, cacavam com talo de

marah- marabh.

Uma jovem foi no meio do flechal e achou os canicos bonitos. De noite o canico de flecha virou
gente, apareceu na aldeia. O nome dele era Pilén, encontrou a moca e casou com ela.

la sempre cacar sozinho e matava muitos animais: macacos, porcos, antas.

O cunhado ficou curioso e assim seguiu Pilén. Viu entao que tinha uma flecha e que ela cacava
sozinha porque tinha olhos. Matava muitos animais de uma s6 vez, bastava coloca-la em pé no
lugar onde estavam os bichos.

Depois de muito pedir, Piléu finalmente deu a seu cunhado uma flecha, mas avisou que era para
ter cuidado quando estivesse cacando. Nao podia gritar, ndo podia falar alto. Entretanto, outros
Wayana nao obedeceram e gritaram, e assim foram mortos pela flecha.

O cunhado ficou triste e com vergonha. A flecha entao pediu que tirasse seus olhos e colocasse
pena de tucano, para lembrarem esse fato. Avisou também que ia se tornar uma flecha comum,
mas que ia continuar matando os animais para os Wayana comerem, mas seria um de cada vez.
(Adaptacdo de narrativa de Sapotoli Wayana, 2009).

Para fazer uma flecha é necessario ter conhecimentos e técnicas e dispor de muitos materiais,
porque a flecha s6 pode matar a caca se estiver completa, com seus desenhos e com as suas
penas de tucano. As hastes sao feitas de cana-de-uba (pilau — pyrou), plantada na beira dos ca-
minhos que levam aos rocados; os fios de algodao e de carod, necessarios para as amarracoes,
também sao cultivados, mas os outros elementos empregados na confeccao de uma flecha
sdo silvestres como a taboca, as penas, as tintas. O arco é feito de pau d'arco (pairah — taky),
proveniente da floresta, e possui uma corda de caroa que deve ser tingida com tinta preta.

54 &



ONDE OS5 GRAFISMOS SAO PINTADOS? > §§



Sero nase taky poko. Otyme taky kure?.

Tosé wotohme. otyke tuoko? Pyrouke.

Oty ipotyrymé? Kurumuri epurume, maparana
Otyke imyhnoko?

Mauruke ynara.

Otyke taky tamise?

Yrawa ekuséke.

Pyrou aporiry me oty riko?

Piano aporiry riko

Kakueh poty riko roropa, pyrou aporiry piitokoxi
Oty pyrou akenary me tyrisemy?

Apanapi, yraipu.

Otyke ipotyry kurumuri zonohnoko?
Pararipana ke.

Otyke mauru imyhty abpiko?

Manike imanibpaiko

Otyke apubnoko?

Parabta epukuruke. Epo

(Texto coletivo da oficina de Aldeia Apalai, 2005)

Virios tipos de emplumagao de flechas

FrFrFr e rEr
LA L S &L &



Ha muitos tipos de flechas. As flechas com ponta de taboca (kulumuri — kurumuri)
sao usadas para matar os grandes animais e, em tempos passados, os inimigos. Os
Wayana fazem flechas parecidas com essas, mas que possuem um apito (kulumuri
tiwihme ) e outras que tem uma ponta de taboca muito fina que € mergulhada em
curare (ulali armit). Um outro tipo de flecha (ietpéke) tem uma ponta fina de o0ssos
de porco do mato ou de varias espécies de macacos e permite abater os macacos
guariba e coatd, sendo usada antigamente nas guerras. Produzem ainda duas fle-
chas especiais, tekéleli e kamata para abater aves e passarinhos, respectivamente.
As flechas para pesca sao de quatro tipos, genericamente referidas como pilau una,
e geralmente possuem ponta de metal.

As flechas de ponta de taboca sao pintadas com variadas tinturas de origem vege-
tal, como mencionado no capitulo anterior. Algumas dessas pinturas sao feitas na
ponta, outras nas varetas que prendem as pontas a haste e, também nessas e ainda
nas cerradas amarra¢oes que seguram as penas de mutum ou de gaviao, as quais
orientam a trajetoria das flechas, quando lancadas.

Um desenho de grafismo de haste de flecha
e desenhos de grafismos das varetas de flechas

ol

Desenhos de grafismos de pontas de flechas.

ONDE OS GRAFISMOS SAQ PINTADOS? » S/




As pinturas permitiam, nos tempos de guerra, que os Wayana soubessem a
quem pertencia determinada flecha, se a eles ou aos inimigos. Algumas pin-
turas sao especiais e sao feitas nas amarra¢oes de algodao que seguram as pe-
nas. Possuem um traco muito fino e reproduzem pequenos detalhes de animais
como “pintura do peixe sarap6”, “rastro do caracol” ou de vegetais como “es-
pinho de sumauma”. O conjunto desses grafismos é chamado pelos Wayana
de talemiliken porque foram criados por 7Tale, um guerreiro do povo Alikai que
foi capturado em tempos passados. Esse alikai era muito habilidoso e criativo
e copiou de um jeito diferente, os grafismos usados pelos Wayana e os pintou
nas suas flechas. Muitos jovens ndo conhecem os desenhos de 7aleh porque as
flechas usadas hoje em dia nao sao muito enfeitadas.

E

r_.rl'.r o = e e

Desenhos de grafismos de emplumagao de flechas (Talemiliken)
e emplumagdo de flecha com grafismos pintados e gravados



Recipientes cerdmicos

para servir e guardar
bebidas fermentadas.

[LWV]

OS VASOS DE ARGILA | Kalipoh — Tumeri

A confeccao de panelas e vasilhas de argila € uma arte exercida, sobretudo pelas
mulheres Aparai. Inicialmente e preciso coletar o barro (éliwé — orinato) nos iga-
rapés Eparé, Tapekuru, Kuliwerui ou nas beiras do rio Citaré e também as tintas,
que sao todas minerais, nos igarapés Hawahawah, Karaunama, Namparinamé
e Karapaeuku. Na aldeia, a vasilha é feita a partir de pequenos rolos de barro,
em seguida é alisada e posta a secar, uma vez seca é finalmente queimada.
Quando esfriam, alguns vasilhames como o kalapiman — cassanamano ou o ka-
lipoh — tumeri sao pintados na parte de dentro, mas outros tipos, apresentam
pinturas na parte externa.

Ha muitos padroes para as vasilhas de argila. Foram identificados 29 e uns sao
mais complicados como “rabo enrolado do macaco coamba”, “bico da garca
maguari” e outros sao mais simples como “perereca” e “rastro de caracol”.
Os vasos pintados sao usados nos rituais e em festividades para servir bebidas
fermentadas. Os que nao sao pintados servem para preparar ou armazenar ali-
mentos, como a gordura derretida do macaco coamba.

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS? % 59



Desenhos de grafismos

de recipiente cerdmico

(kalipoh — tumeri).

6o ¢

R

&V 1a "




Desenhos de grafismos

de recipiente cerdmico
(kalapiman — kassanamano)
1956

[ILWV]

Quando essa panela de barro era feita, nés chama “typerykemy’,
[Era] para colocar bebida: caxiri, sakura, napeke, makaxira

50 para alegrar, essa bebida, nao para fazer confusao,

S0 para [ficar] contente.

(Jenu Wayana Apalai, 2005)

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS? » 61



Pintura de grafismo
de recipiente cerdmico
(kalipoh — tumeri), 1956



[LVV]

Pintura e fmpﬂ?ﬂfﬂbifizﬂfﬁﬂ

de recipientes cerdmicos (1978)

iy
NI

f

[Lw]

Para a pintura das vasilhas sao necessarios varios instrumentos: as tintas mi-
nerais, os diferentes pincéis e ainda cuias com agua e chumacos de algodao.
Para fazer as tintas, os pigmentos sao ralados em uma pedra chata que serve
de paleta e depois € acrescentado um pouco de agua. A pintura de base é
amarelada e é espalhada com um chumaco de algodao. Antigamente a base
também podia ser vermelha ou preta. Quando essa pintura ainda esta meio
seca os desenhos sao tracados com o pincel de cabelos, o que exige muita
habilidade. Outro pincel preenche com pequenos pontos o vazado dos gra-
fismos, o que geralmente é feito por jovens, para aprenderem a pintar. Um
pincel de nervura, mais grosso, permite corrigir os tracos mal feitos. Uma pin-
tura pronta, mas considerada feia ou errada pode ser apagada, bastando para
Isso lavar o vaso com agua. Assim que fica seco pode ser novamente pintado.

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS? > 63



Base de panela com grafismos
arranhados com as unhas.

Panela de argila recém
confeccionada (2008)

[LwV]




ApoGs a pintura é preciso passar uma camada de resina para que a tin-
ta nao se desprenda. Para que essa resina (mépuku — mopuku) fique clara
como agua e permita que as pessoas admirem os desenhos pintados é pre-
ciso trabalhar de manha cedo, antes de se comer qualquer coisa. No caso
contrario, quando se come, o verniz fica feio, escuro. Para passar o verniz
e preciso esquentar a vasilha na medida certa, nem muito, nem pouco. No
final do processo a parte externa das vasilhas é impermeabilizada com a
seiva do inga do mato que é diluida com um pouco d'agua e muitas vezes
com urucu, para ficar avermelhada. Essa tintura é passada com os dedos
e, ao ser arranhada com as unhas, reproduz alguns desenhos como “rede-
moinho da bunda da anta” e “buraco onde estao os girinos”. As panelas
usadas para cozinhar sao inteiramente untadas com essa tintura.

A arte de produzir vasos de argila pintados esta sendo abandonada pelos
Wayana e Aparail. Isso causa tristeza em algumas pessoas porque um vaso bem
pintado é bonito de se ver e € muito importante e necessario nos rituais e nas
festas. Em uma dessas ocasides, quando as pessoas dancam, devem beber em
vasos decorados e o chefe da festa deve dispor de um vasilhame especial.

Senase pake ahtao typerykemy
Tuase emetopopyry typorohkase
ahtao nase rahkene eukuru ke
Aporesemy-a

Morotoino tapuruse apitu ke
Morotoino tomehse ahtao
imemehno aomoko rahkene
Nohpo tomo ahtamakake tomo
Apoapoiko takye ehtome
Aomaryhtio moro aka

Mame tuase aporesemyry
Ekaroko ropa typatakemy a
Moro okyryry kuokuru

Nenahno y nemano ahtao

Moro okyryry
(Tukué Wayana, 2005)

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS? » 65



OS TRANCADOS DE FIBRAS | Wama — Aruma

Os homens Wayana e Aparai dominam as técnicas que permitem trancar varia-
dos tipos de fibras vegetais como o aruma, o cipd, as folhas das palmeiras inaja,
bacaba. Quando vao fazer um cesto, os homens precisam saber onde encontrar o
material necessario, a forma de trata-lo para que possa ser tecido, as tintas para
tingi-lo, os modos de entrecruzar as tiras de cipé ou de aruma e os acabamentos
das beiradas. Os cestos que tem trancado aberto (kalalaimé — kararaximane) sao
mais faceis de fazer, mas aqueles que tém trancado fechado (walumé — tuumeh)
sao mais complicados e exigem uma longa aprendizagem.

Ma akename itubtak titei wamapék
Molaimé tépékai apékakeptihwe

Aptao tipikai moloiné tiwetepkai
Moloiné tihamikai wama molainé
Tikaphe pamkali huwa malome imé pona
(Aramaxo Wayana, 2005)

Cestos de trancado fechado e aberto (V)

66 «



Desenhos de grafismos de cestaria (matuluanan, sipalat, leleiké, tewétapeihem)

s,

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS? » 67



68 «

[LvV, 1978]

Os Wayana e Aparai conhecem e sabem fazer 32 tipos diferentes de objetos tran-
cados que sao utilizados nos tempos rituais e, sobretudo, na vida diaria da aldeia.
Abanos, tipitis, esteiras, cestos de carregar permitem que as pessoas de uma fa-
milia possam transportar e armazenar produtos da roca e também produzir bebi-
das e os alimentos necessarios para as refeicdes. Outros tipos de cestos e esteiras
servem para processar o algodao ou entao armazenar os enfeites de penas, os
colares de micangas e as miudezas de uma pessoa. Alguns desses artefatos pos-
suem desenhos complexos e bonitos, mas sao raros de serem vistos hoje em dia
porque requerem conhecimentos especializados.



b

3 1t

piititiie

Desenho de grafismo de cestaria (mamabktelele — tawserere)

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS: » 69



70 4

O aruma e a principal matéria prima utilizada pelos homens porque é resis-
tente, flexivel e permite reproduzir grafismos que se sobressaem nos artefatos.
O aruma também é importante porque é uma matéria-prima muito antiga, usa-
da desde os primeiros tempos pelos heréis criadores. Com aruma, eles conse-
guiam criar coisas eficazes, como a primeira mulher que soube produzir bebidas
fermentadas de mandioca. Este mesmo sentido é o objetivo dos Wayana e os
Aparai na producao atual de coisas e objetos. Tudo o que é feito deve ter ser-
ventia e ser eficaz e, assim, nunca sao confeccionados objetos que ndao possam
ser utilizados.

Os grafismos dos cestos de aruma, para quem nao conhece, ndo parecem ser
uma pintura, pois a tinta ndo é aplicada sobre estes artefatos, como acontece
com as vasilhas de argila, com as flechas, com a roda de teto. Os desenhos dos
cestos sao feitos ao mesmo tempo em que ele é tecido, e para que isso aconteca
sao usadas tiras de aruma que ja estavam pintadas. Desta forma nao é possivel
apagar ou corrigir os desenhos dos cestos. A possibilidade de produzir ao mes-
mo tempo o trancado e um grafismo é outro dos motivos porque o aruma é
uma mateéria-prima valorizada.

O cesto cargueiro “pintado” (katali anon — katauri zanone) é um artefato de
aruma muito especial. Usado para transportar beijus e redes em viagens, este
cesto so pode ser produzido por um especialista, porque muitos conhecimentos
e muitos materiais sdo necessarios para fazer os diferentes tipos de trancado,
Os arremates, os suportes das costas e os grafismos. Como podem ser admirados
dos dois lados, os desenhos desse cesto sdao apontados como os mais dificeis de
serem feitos e também como os mais bonitos do conjunto dos grafismos utiliza-
dos pelos Wayana e pelos Aparai. Esse reconhecimento remete a importante re-
presentacao que cerca o cesto cargueiro “pintado”, pois esse artefato reproduz
o tronco da lagarta Tulupere — Turupere e os grafismos que apresenta sao aqueles
que estavam pintados no proprio ventre deste ser sobrenatural.



O cesto cargueiro pintado

[LWV]

Sero kataori pake ahtao, ehse tymere otykase,
Oty tyko menurume ebse

Onokyro menurume, ehse pake abtao.
Kaikuxi menurume te,

anaxina menurume te,

meri menurume te

Ynara ebse pake abtao,

Ebhse kataori menurume

Tymere ebtome,

Enekure potu ehtohme,

Ehse moro kataori

(Talitali Wayana, 2005)

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS? 4






ﬁ‘”’““gi%?%i!i!ﬁ ,’ﬁm _,

Alv
” Ao
o4 e
774 oo
Py —
pyy s
pyy o
A0 S o
pyy prond

;zs;tit;;s;ztét:::;t;i;;t;:stzf;

151 SA0 PINTADOS? o» ?3



74 ¢

gxss\ss\\\\s\smwm \
§ §\\\V\%\\\\\} ‘\\\w\\m\\s§

PR N

M\\\\

SAAMNMRRANRNR R

N

MR \ws\s\\\v& §
\\\%\\%\\\%W\\\\\\\%m

Desenho de grafismo de cestaria (pakila étukukpé — pakira atuhtopapyry)



Desenho de grafismo de cestaria (wanaieku — anaxinekuru)

ONDE OS5 GRAFISMOS SAQ PINTADOS? » 75



Desenhos de pintura
r:mpamf masculina

AS PINTURAS DO CORPO E DO ROSTO
Kulupé — kuropobh e sipé/palili — xipoh/paroroh

Uma tintura vermelha a base de urucu (onot anon — onohto zanone)
permite aos homens, mulheres e crian¢as untarem o corpo de modo
uniforme, resultando em uma pintura corporal muito importante
para os Wayana e os Aparai até recentemente. A tintura de urucu,
quando usada no corpo, pode amarelar ou escurecer, mas a colora-
¢ao mais apreciada € a do urucu fresco, que tem um cheiro carac-
teristico. Viajantes e comerciantes dos séculos XVIII e XIX ficaram
muito impressionados com a pintura dos Wayana e sempre mencio-
navam esse fato em seus relatos de viagem.

Essa e as demais pinturas corporais possuem muitos objetivos e um
deles € o de possibilitar a uma pessoa se diferenciar das demais e, tam-
bém, indicar que ela nao esta de luto, nem de resguardo pelo nasci-
mento de um filho. Entre os Wayana as pinturas do corpo revelam
também os dois momentos fundamentais da vida social. Assim, no dia-
a-dia prevalece a pintura de urucu que é uniforme e, nos momentos
rituais, nas festas de flautas, as pinturas de jenipapo que fazem dese-
nhos, que representam as pinturas corporais de Tulupere — Turupere.




Desenhos de grafismos de pintura corporal

Desenho de pintura
facial masculina

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS? % 77



= Yl
ot

.
-l"i

O e
s Il‘i'.i

L]

L e AL
l.ﬂ' "i-'-‘. ""l

¥
A

W= 5 g
I".":"‘ll-..‘ l.‘

e,

0

i

.-l.-
C l‘—.|-I. - r.'

e

L
L

T
i"-l.

"ot

g

-
N a il s

L W W
™ T Y
L L

G

LR ‘."-I- .
W
:n-: N

L
At

LWL N

[

-
ll';_l" .

w
L LN,
l‘-:""

]
'l' ‘J
il

¥

-
)
s

¢ FT
-:"'r'i-*-"

L

L l't

T, Foltel 7o

5l | T P R T
1,7 - i ¥ w ¥
i_i_, Iyl eleta oy ey . _‘:l*':,..t':;,:.;"_:'n‘

i'-‘:‘!"-

o ""f

"

T T e
e o e r,
LTS

L

Pl ) # '
S AL A
AN A

AT
sy Fpataly

T e T
oy o Py » El ) -1
da et e N

'-.‘.‘-

A
LN

LY
[}

A
A

o
L]

,.‘I ._"
S

.."l-'._'l-‘| F-'a

.,,
*~.1.‘-It".-'
"

. ]
W

-
,"\.

L

[] ‘_i '.

[ ‘s

':'1

l‘ .

R

;.l-'#"t""'..i g e P RPN A R e

o N AT #"'1'4'*..-" e ..'.I' ) - "'.-' '?'..i-

a0 e

"I-

i
et

F

N AT

L)

L J

-
L] L.

.

»
P
&

o

-
2aTNY,

Py

L

i

S ]
-

)

A

-

SR N S NN L T AT,

Desenhos de grafismos de pintura corporal



7AN\\Y////7

//I'A

' d

7.

/

.

Y‘ I

posicdo de pintura corporal (maipuli axike e wakala potipé)

de composiciao

ho

Desen

) PINTADOS: » 79

FISMOS 5/

ONDE OS



Desenho de grafismo de
pintura facial (mekuat kililin)

80 «

Ajana rueny sero rueimo pake ahtao watopopo
Rueimo emero ikubnoko osema zubhme pata
Eremiry kubnoko tututatohme patapona rahkene
1e morotoino konopo eremiry kuhnoko te,
Eukuru eremiry roropa kubnoko te tumeri
Eremiry roropa kuhnoko roropa tubke ikuhnoko
Iyoroko kuhnoko ropa watohsiro kure zuary
Enekure atakenaka wako enekure nohpoto roropa
Wako ynara sero ekarotopo nase pake ahtao.
(Kambota Apalai, 2005)

Entre os Wayana e os Aparai a pintura de jenipapo é sempre ela-
borada pelas mulheres no corpo de seus parentes, masculinos e fe-
mininos. Ha alguns grafismos que sao préprios dos homens, outros
das mulheres e outros ainda das criancas. O jenipapo é aplicado,
sobretudo nos jovens adolescentes e também em pessoas adultas
que participam ativamente das cerimonias e rituais. No passado,
os Wayana estavam quase sempre pintados com jenipapo porque
as cerimonias se sucediam quase sem interrupcao. A mais relevan-
te pintura € a do rosto, masculina e feminina. Essa pintura (épiate
emutpakan — ompata menu) apresenta uma composicao que € apli-
cada no nariz e na parte central do rosto, permitindo que as faces
tenham uma dimensao diversa, pois em cada lado é aplicado um
grafismo diferente, com significado individualizado.

L]
g !
F

i - “# @ PP
“‘i Ll R U S e—__—— - e - r"i‘:!:f‘

‘I"‘ "= s s s P asaerdy -y - p i Fey - 4 3P
v - - tlegans, L e a b, - . "*'lp!’ll‘-l =g ¥
vt Wi S TP Fr LA L "‘; il B AXENAXTTL TR
wl L] ."-' i -r-l"-.-l-ll-' r - e ‘_l.._‘. “."l ““
L] -8 - - - -

- P o SRR A Sy i 2 .-
et d  helle 3308 Wl B S e
L 2 a by
'i‘ ¥ n_ vhp .:::1. N T | ' ‘: e
.11. 2= 8 . L T \‘*1" ~e 'y - Ty - ' n
“‘ i .q."' I L .;:‘I.' . : .‘i"‘ ‘-‘ & “ A -

L & - - i
‘.l ] [ ‘l ,...'h"l-_-.- . .‘:::‘. % = i“ i l‘.. - o8 “'. .y -
“‘. -- '--.-'-‘.- ““.. ‘\‘“ “- "':- "; “‘_‘
r "

“" === === "r::. = 9 -I-I‘,""""!l % "‘:

S Eag™ . fpitet. AN RFTY T
L ] ‘ -_hl . “"
Yo ow Pt P o -3 P~
faaty . 133 ™ 0 b o
L - - aE . B e W am TN
At .-‘- a i "'-' :'t- el T T p—_— -‘.\:..__- . : e :_‘
VNP 0 0 2 ps 2] . 5o e sl \n0 . s eddavr oVas do ¥ " T .
-’”"'”""’"'rp!‘- ‘r -l.--:h‘ ‘: EPioB P90 a9l do J-‘
l---—i-.'l"ll,p----—--q-'r-b ‘ l".lj,fl "i.ﬂ""'§l :

L

-ll'll'.ul'ri-.pr PR # =g a g






Desenho de pintura
corporal infantil

31 e

Os grafismos usados no corpo e no rosto pertencem ao mesmo conjunto
dos desenhos que sao aplicados aos objetos como, por exemplo, numa va-
silha de barro ou em um cesto. Mas nem todos os grafismos pintados com
jenipapo sao apropriados para o corpo de uma pessoa. Primeiramente é
preciso observar que ha os que sao exclusivos dos homens e outros que
sao das mulheres. Depois, como as pessoas pintadas devem dancar por
muitas horas, os grafismos de seu corpo e rosto também devem dar idéia
de movimento e por isso os desenhos que parecem espirais (akunwaiak,
mekuatkililin, kuéimé) sao muito apreciados pelos Wayana. Os desenhos
que sao pintados nos potes de argila nao devem ser reproduzidos no cor-
po de uma pessoa porque a faz ficar pesada e vagarosa. Desta forma, as
mulheres Wayana e Aparai, pintoras dos corpos e dos vasilhames de argila

precisam ser muito cuidadosas na escolha dos grafismos a serem aplicados
sobre a pele de seus parentes.

AXIZIZIZIXIZND
OO Y

ALY A3 22X T3]




Desenho de pinturas corporais, 1956

As pinturas nunca sao usadas sozinhas, estdao sempre acompanha-
das de outros ornamentos corporais, como 0s que sao feitos de mi-
cangas de cores variadas, de algodao e de outros materiais. Para os
Wayana, em seu conjunto, esses elementos sao os enfeites (imakbe)
de uma pessoa porque sao feitos por ela, do jeito que sabe fazer,
e com os materiais que conhece. Um corpo com pinturas se torna
ele também um “enfeite” porque os grafismos permitem a sua es-
truturacao e, assim, uma pessoa pode fornecer informacao sobre si
mesma e sobre suas relacoes sociais. Nos momentos rituais, a pintu-
ra de jenipapo contribui também para efetivar o contato com seres
sobrenaturais e herois miticos.

O jenipapo nao e a unica pintura facial, os Wayana e Apalai possuem
duas outras pinturas especiais porque sao cheirosas e porque embe-
lezam as pessoas que as usam, tornando-as muito atraentes e por
isso era muito usada pelos jovens. Uma dessas pinturas (sipé — xipoh)
é vermelha, e outra (pariri — paroreh) € negra. Esses tipos de pinturas,
ao ser aplicada a pele, convertem-se em composicoes variadas a partir
de linhas horizontais e verticais, de pontos, de triangulos e, para que
fiqguem aderentes a pele, os pélos faciais, como a sobrancelha, devem
ser arrancados. Essas pinturas eram muito comuns até recentemente
e eram usadas por homens e mulheres, na vida cotidiana das aldeias,
nas viagens, uma lembranc¢a que ainda permanece viva.

ONDE OS GRAFISMOS SAO PINTADOS? » 83



Pake ahtao sipé pariri rise abno tomo, tomytyké pona tuasé po ahtao.
Orixiamo nuasenamo, kunumuxi matomo, tamuxi tomo ynara.
Morararo tuasé pona, kotonome ahtao ise ahtao roropa.

(Pupuri Apalai, 2007)

Desenbhos de pinturas faciais

masculinas e ﬁminhms




As oficinas sobre os saberes Wayana e Aparai

Desde 2005 esta em curso, na Terra Indigena Parque Tumucumaque e na Terra
Indigena Rio Paru d’Este, no norte do Pard, o “Programa de Valorizacao Cultural
do Tumucumaque Leste”, desenvolvido pelo lepé - Instituto de Pesquisa e
Formacao Indigena para promover atividades de formacao para jovens e adul-
tos, homens e mulheres, Wayana e Aparai. No ambito desse programa foi rea-
lizado o projeto “Oficinas sobre os saberes tradicionais Wayana e Aparai”, que
esteve voltado para a capacitacao de pesquisadores indigenas para registrarem,
documentarem e gerirem os seus patriménios culturais e que contou com o
apoio da Petrobras Cultural e da Embaixada da Noruega.

Os trabalhos das oficinas foram orientados e desenvolvidos por Lucia Hussak
van Velthem, com assisténcia de lori Leonel van Velthem Linke, e consistiram
na apresentacao e explicacao de temas voltados para a compreensao, a produ-
¢ao e a aplicacdo de um inventario de saberes wayana e Aparai. Os elementos
introdutorios a esse assunto incluiram nogoes sobre conhecimento, expressao
cultural, patriménio, os registros e as suas diferentes formas, os documentos e
seus variados tipos, todos referentes a essas culturas indigenas. Durante as ofi-
cinas esses assuntos foram explicados repetidamente e sempre retomados ao se
iniciar um novo assunto.

No primeiro eixo, a interatividade entre os oficineiros e participantes permitiu
orientar as atividades relacionadas com a producgao e a organizacao de registros.
Assim teve inicio a capacitacao dos Wayana e Aparai na realizacao de pesquisas
e levantamentos das suas proprias formas de expressao cultural. A producao
de registros comportou dois aspectos, o registro grafico e o registro escrito.
O registro grafico resumiu-se ao desenho sobre papel, tanto dos grafismos mais
apreciados como também de desenhos de livre escolha, dentre o repertorio das
expressoes culturais conhecidas. Essa atividade objetivou a producdo de dese-
nhos para uma documentacao individual dos participantes e também para a
documentacao da propria oficina.

AS OFICINAS SOBRE OS SABERES WAYANA E APARAI » 8§



86 ¢

[LvV]

Cenas da oficina de 2005 em aldeia Bona.

[LvV]



Desenhos produzidos na
oficina em Suisuiméné, 2007.

ol itV 0f.08 1007 s (97

5(5.4’ ”'_’ Bubi it ApEhl
;FTG. Hufu.-iu'.lt
1068 8, Kyl i oV

Movuave
Ma

Os registros escritos foram em sua maioria feitos nas linguas indige-
nas e comportaram diferentes modalidades que permitiram ampliar a
complexidade documental e servir como um exercicio de memorizacao
dos assuntos apresentados. Assim sendo, a primeira atividade consistiu
na identificacao individual dos elementos de conhecimento; a sequnda
na descricdo um pouco mais ampliada dos elementos relativos ao saber
e ao saber fazer. A terceira atividade explorou a compreensdo de uma
tematica, propiciando discussoes entre os participantes e a redacao de
textos a respeito dos temas previamente escolhidos: arco e flecha, co-
roa radial emplumada e mascara ritual para os participantes masculi-
nos, beiju de mandioca brava e colar de sementes para os femininos.
A quarta atividade compreendeu a investigacao individual junto aos
especialistas, homens e mulheres, Wayana e Aparai. Assim cada parti-
cipante escolheu uma fotografia de um artefato de uso cotidiano ou
ritual sobre o qual desejasse colher maiores informacoes. As referén-
cias colhidas foram transcritas em uma folha de papel e compreendem
a maioria dos textos reproduzidos nesta publicacao.

Z eYVE E’mﬂmu_ut.;?ﬂf

‘ﬁ-‘-}"(‘f M. AS OFICINAS 5OBRE O5 SABERES WAYANA E APARAL » E?



88 «

O segundo eixo referiu-se a interatividade dos participantes, o que
ocorreu em muitos momentos, nas duas linguas indigenas, e também
através de falas de especialistas sobre artefatos e os grafismos de ces-
taria e de ceramica, reproduzidos em quatro banners. Essas explicacoes,
seguidas com interesse e concentracao, abrangeram a identificacdo
dos grafismos e outros aspectos correlatos, como os usos e funcoes,
as mateérias-primas empregadas, as técnicas de producao e outras re-
feréncias mais diretamente relacionadas com os objetos e menos com
os motivos decorativos. Outras discussoes foram realizadas em gru-
po e voltaram-se para o desenvolvimento de temas, assim como para
comentarios conjuntos sobre o conteudo do material bibliografico
trazido e disponibilizado, tais como livros, revistas, catalogos, banners

ilustrativos, referentes aos Wayana e Aparai e também sobre outros
povos indigenas.

As atividades documentais despertaram grande interesse e uma
participacao ativa na elaboracao de textos escritos e de desenhos.
Entretanto, o aspecto mais positivo das oficinas foi a composicao de
um produto cultural, que teria a forma de um livro e que incluisse os
trabalhos e as discussoes dos participantes. Desta forma, os Wayana e
Aparai escolheram os titulos e o conteldo, sendo ainda estabelecidos,
a partir dos albuns trazidos, alguns dos registros graficos e fotografi-
cos que deveriam figurar no referido livro. Devido o prolongado con-
vivio com os Wayana e Aparai a sistematizacao dos materiais produzi-
dos recaiu, contudo, sobre a coordenadora do supracitado programa.
A intencao desse livro € de se tornar um instrumento de auxilio na
valorizacao, gestao e difusao do valioso patrimonio cultural desses
povos indigenas.



(L]

Cenas da oficina de 2007

em Suisuimené
[IL]

AS OFICINAS SOBRE OS5 SABERES WAYANA E APARAI » 89



Referencias citadas

COUDREAU, H. 1893. Chez nos Indiens: quatre années dans la Guyane
Frangaise (1887-1891). Paris: Hachette.

CREVAUX, Jules., 1883. Voyages dans I’Ame'riquf du Sud, 1878-1881.
Paris: Hachette.

CRULS, G. 1955. Hileia Amazonica. Edifa’iﬂ tlustrada. Sao Paulo:
Cia Editora Nacional.

FRIKEL, P, 1973. Os Tiriyd: seu sistema adaptativo. Hannover: Komission
Verlag Munsterman Duck.

GALLOIS, D., 1986. Migragao, guerra e comércio. os Waiapi na Guiana.
Sao Paulo: FFLCH/USP (Antropologia, 15).

GALLOIS, D; GRUPIONI, D., 2003. Poves Indigenas no Amapd e Norte
do Pard: quem sio, onde estdo, quantos sao, como vivem e o que
pensam. Sao Paulo: IEPE/NHII = USP.

LINKE, I. V. V. 2009, Caracterizacao do uso da fauna cinegética em
aldeias das etnias Wayana e Aparai na Terra Indigena Parque do
Tumucumaque, Para. Dissertacao de mestrado UFPA/MPEG , Belém

RAUSCHERT, M., 1981. A historia dos indios Aparai e Wayana segundo
as suas proprias tradigoes. T. Hartmann (org). Contribuicoes a
antropologia em homenagem ao Prof. Egon Schaden. Col. Museu
Paulista, Serie Ensaios, Sao Paulo.

SCHOEPF, D., 1987. Le recit de la création chez les Wayana-Aparai du
Brésil. Bulletin du Mus. d’Ethnographie de Genéve, 29:113-138.

VELTHEM, L. H, VAN, 2003. O belo é a fera. A estética da produgio e da
predagao entre os Wayana. Lisboa: MNE/Assirio e Alvim.

REFERENCIAS » OI



Bibliografia sobre cultura material e arte grafica
dos Wayana e Apalai no Brasil

BARBOSA, G. C. 2002. Formas de intercambio, circulagao de bens e
(re)producao das redes de relagao Aparai e Wayana. Dissertacao de
Mestrado PPGAS/USP, Sao Paulo.

BARBOSA, G. C. 2007. Os Aparai e Wayana e suas redes de intercambio.
Tese de doutorado. PPGAS/USP, Sao Paulo.

FARABEE, W. C. 1924 The Apalaii. Anthropological Publications, X.
University of Pennsylvania Press.

FERNANDES, E., 1952. Algumas notas sobre os Waiano e os Apalai, do rio
Jari. Revista do Instituto de Antropologia e Etologia do Pard, 4:1-24.

GALLOIS, D. (org) 2006. Patriménio Cultural Imaterial e Povos
Indigenas. Exemplos no Amapd e Norte do Para. Sao Paulo, IEPE.

GRENAND, F., 1970. Le manioc chez les indiens Wayana e Wayapi de
Guyane Frangaise et du Brésil. Paris: Inst. d’Ethnologie, Mus. de
['Homme. Microficha.

HARTMANN, G. 1971. Die materielle Kultur der Wayana / Nord - Brasilien.
Baessler - Archiv, Band XIX p 379-420.

SCHOEPF, D., 1976. Le japu faiseur de perles:un mythe des indiens

Wayana-Aparai du Brésil. Bulletin du Mus. d’Ethnographie de Genéve,
19:55-82

SCHOEPF, D., 1979. La marmite Wayana: cuisine et société d'une tribu
d’Amazonie. Genéve, Mus. d'Ethnographie.

VELTHEM, L. H VAN 1976. Representacdes graficas Wayana-Aparai, Boletim
Mus. Paraense Emilio Goelds, N.S. Antropologia, Belém, 64: 1-19.

VELTHEM, L. H, VAN 1985. Para nao sermos como 0s macacos- prego:
decoracdo corporal Wayana. Arte e corpo. Pintura sobre pele e adornos
de povos indigenas brasileiros, Rio de Janeiro: FUNARTE/INAP, 46- 51.

92 ¢



VELTHEM, L. H, VAN 1983. Onde os Wayana penduram suas redes?
Novaes, S.C. (Org). Habitagoes Indigenas. Sao Paulo: Livraria Nobel/
EDUSP p. 169-193.

VELTHEM, L. H, VAN 1986. Equipamento doméstico e de trabalho. Suma
Etnologica Brasileira, V. 2 Tecnologia Indigena. Petropolis: Vozes,
p. 95-108.

VELTHEM, L. H, VAN 1992. Das cobras e lagartas. A iconografia Wayana.

In: Vidal L. (Ed) Grafismo Indigena. Estudos de antropologia estética.
Sdo Paulo: Studio Nobel/FAPESP/EDUSE 53-66.

VELTHEM, L. H, VAN 1998. A Pele de Tulupfré‘: Uma etnografia dos
trangados Wayana. Belém: Museu Paraense Emilio Goeldi.

VELTHEM, L. H, VAN 1999. Sons de outros tempos. Instrumentos e

conceitos musicais dos Wayana - Brasil. Musices Aptatio,
Die Musikkulturen der Indianer Brasiliens II. 107-121.

VELTHEM, L. H, VAN 2000. Os primeiros tempos e os tempos atuais: artes
e estéticas indigenas. Artes Indigenas. Mostra do Redescobrimento
(Catalogo) Sao Paulo, 58-91.

VELTHEM, L. H, VAN 2000. Fazer, fazeres e o mais belo feito. Os indios, nds.
Lisboa: Museu Nacional de Etnologia, 174-179.

VELTHEM, L. H, VAN, 2002. “Feito por inimigos”. Os brancos e seus bens
nas representacoes Wayana do contato. Pacificando o branco.
Cosmologias do contato no Norte- Amazénico. Sao Paulo: Editora
UNESP, Imprensa Oficial do Estado.

VIDAL, L. 2001. As artes indigenas e seus multiplos mundos. Leite, 5.U. (Org)
Olbhar o Brasil. Revista do PatriménioHistérico e Artistico Nacional ,
n. 29 p. 10-41.

REFERENCIAS » 93



Créditos

NARRATIVAS E COMENTARIOS

Aimore Wayana
Alema Wayana
Anakare Apalai Wayana
Jalenka Apalai

Koxa Apalai

Mikita Apalai
Sapotoli Waiana
TateoWayana Apalai
Tuarinké Wayana
Viturinu Apalai
Xamoré Apalai

TEXTOS

Apowaiko Apalai Wayana
Arinaware Apalai Wayana
Aramaxo Wajana
Arunapo Apalai

Euki Waiana Apalai
Enemha Apalai Wayana
Ikuwamano Wayana

Jaké Apalai

Jehje Apalai Waiana

Jenu Wayana Apalai
Kaiwaré Waiana Waiapi
Kambota Apalai

Kananea Waiana

Kiru Apalai Waiana
Kuronaiké Waiana Apalai

94 «

Kurawa Waiapi Wayana
Marakuru Apalai
Mujare Apalai Waiana
Onuapo Apalai,
Poponi Apalai

Pupuri Apalai

Setina Waiana Apalai
Tarakari Apalai;

Tyna Waiana Apalai
Tanay Waiana

Tukué Wayana

Xikuiré Waiana
Xihmue Apalai
Ximura Wajana Apalay
Waike Apalai

TRADUCOES

Enemha Apalai Wayana
Amiakaré Wayana Apalai
Setina Waiana Apalai

ILUSTRACOES

Alemau Wajana

Anakare Apalai Wayana
Apowaiko Apalai Wayana
Erewero Apalai

Euki Wayana Apalai
[riapy Aparai

Jaké Apalai

Kaiwaré Wayana

Koxa Apalai

Kuronaiké Waiana Apalai
Mukaia Waiana

Tyna Waiana Apalai
Saporoli Waiana
Guilherme Leite

Lucia H. van Velthem

Protasio Frikel

FOTOGRAFIAS
lori Leonel H. van Velthem Linke
Lucia H. van Velthem

Protdsio Frikel

ARTEFATOS
Acervo MCT/Museu Paraense Emilio Goeldi

Agradecimentos

Aldeias wayana e aparai das Terras Indigenas
Parque do Tumucumaque ¢ Rio Paru d’Este.
Coordenagio Regional da FUNAI em Macapd /AP
Coordenacao de Ciéncias Humanas /
Museu Paraense Emilio Goeldi - MCT

Carlos Oit Berbert — SCUP-MCT
Luis Donizete Benzi Grupioni - lepé






MUSEU DO INDIO - FUNAI  / IEPE
(12 reimpressao 2014)
Imprimindo Conhecimento
papel couché martte 170g
tipograha Frutiger e Garamond




£

2T - -

ot mwu s 8




T

"’ L]
GOVERNO FEDERAL

GOVERNO FEDERAL




	CATÁLOGOS
	LIVRO DA ARTE GRÁFICA WAYANA E APARAI


