


Centro Nacional de Folclore e Cultura Popular

Iphan / Ministério da Cultura

S  A P

sala do artista popular 203

2
0

2
3

MUSEU DE FOLCLORE EDISON CARNEIRO

entrelinhas

Feitas 
de pano

e afetos



REALIZAÇÃO

Ministério da Cultura

Ministra: Margareth Menezes

Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional

Presidente: Leandro Antônio Grass Peixoto

Departamento de Patrimônio Imaterial

Diretor: Deyvesson Israel Alves Gusmão

Centro Nacional de Folclore e Cultura Popular

Diretor: Rafael Barros Gomes

Associação Cultural de Amigos do Museu de 

Folclore Edison Carneiro

Presidente: Edilberto Fonseca

Programa Sala do Artista Popular

Coordenadora: Ana Carolina Carvalho de Almeida 

Nascimento

Pesquisa e texto

Sayonara Rodrigues Viana

Fotografias e filmagens

Francisco Moreira da Costa e Roberto Oliveira de 

Menezes (p. 12) 

Projeto de montagem e produção da mostra

Flávia Klausing Gervásio

Programação visual

Avellar e Duarte - Aline Bulhões e Claudia Duarte

Edição e revisão de textos

Lucila Silva Telles

Sonorização e produção videográfica

Alexandre Coelho

Anos C
entro

NacionaldeFolclo
re

e
C

u
l t

u
r a

l
P

o

p F C
P

Parceria: Realização:





Feitas de pano : entrelinhas e afetos / pesquisa e texto de

Sayonara Rodrigues Viana --   

		  Rio de Janeiro : IPHAN, CNFCP, 2023.

		  36 p. : il. -- (Sala do Artista Popular ; n. 203).

		  Catálogo da exposição realizada no período de 20 de outubro 

a 12 de novembro de 2023.

		  1. Bonecas de pano 2. Simão Dias, Sergipe,  3. Nossa Senhora 

das Dores, Sergipe. 4. São Cristóvão, Sergipe  I. Viana, Sayonara Rodrigues, 

org.. II. Série.



A Sala do Artista Popular, do Centro Nacional de Folclore e 

Cultura Popular/CNFCP, criada em maio de 1983, tem por objetivo 

constituir-se como espaço para a difusão da arte popular, trazendo 

ao público objetos que, por seu significado simbólico, tecnologia de 

confecção ou matéria-prima empregada, são testemunho do viver e 

fazer das camadas populares. Nela, os artistas expõem seus trabalhos, 

estipulando livremente o preço e explicando as técnicas envolvidas na 

confecção. Toda exposição é precedida de pesquisa que situa o artesão 

em seu meio sociocultural, mostrando as relações de sua produção com 

o grupo no qual se insere.

Os artistas apresentam temáticas diversas, trabalhando matérias-

-primas e técnicas distintas. A exposição propicia ao público não 

apenas a oportunidade de adquirir objetos, mas, principalmente,  

a de entrar em contato com realidades muitas vezes pouco familiares 

ou desconhecidas.

Em decorrência dessa divulgação e do contato direto com  

o público, criam-se oportunidades de expansão de mercado para os 

artistas, participando estes mais efetivamente do processo de valori-

zação e comercialização de sua produção.

O CNFCP, além da realização da pesquisa etnográfica e de 

documentação fotográfica, coloca à disposição dos interessados  

o espaço da exposição e produz convites e catálogos, providenciando, 

ainda, divulgação na imprensa e pró-labore aos artistas, no caso de 

demonstração de técnicas e atendimento ao público.

São realizadas entre oito e dez exposições por ano, cabendo  

a cada mostra um período de cerca de um mês de duração.

A SAP procura também alcançar abrangência nacional, recebendo 

artistas das várias unidades da Federação. Nesse sentido, ciente do impor-

tante papel das entidades culturais estaduais, municipais e particulares,  

o CNFCP busca com elas maior integração, partilhando, em cada 

mostra, as tarefas necessárias a sua realização.

Uma comissão de técnicos, responsável pelo projeto, recebe e se-

leciona as solicitações encaminhadas à Sala do Artista Popular, por parte 

dos artesãos ou instituições interessadas em participar das mostras. 

203sala do artista popular 

MUSEU DE FOLCLORE EDISON CARNEIRO S  A  P

2
0

2
3



6

Casa dos Saberes e Fazeres, São Cristóvão (SE)



7

Sayonara Rodrigues Viana1

Sergipe é a menor unidade da federação, com a área 

geográfica de 21 mil quilômetros quadrados e mais de dois 

milhões de habitantes, distribuídos em 75 municípios. O início 

da história do estado ocorreu nos princípios do século XVI, 

quando, pelo litoral, passou Gaspar de Lemos em 1501. Em 

1534, a área tornou-se parte da capitania da Baía de Todos 

os Santos. 

Na segunda metade do século XVI, após a expulsão dos 

franceses, que tentaram ocupar o território, Garcia d’Ávila e os 

jesuítas iniciaram a catequização dos indígenas e a colonização 

da região. Surgiu a primeira cidade, São Cristóvão, que deu 

origem à capitania de Sergipe D’El-Rey. Começou também a 

criação de gado e, posteriormente, o cultivo da cana-de-açúcar. 

1 Mestranda em Educação (PPED/ UNIT). Bacharela em Ciências Econômi-
cas e licenciada em História pela Universidade Tiradentes (UNIT); bacharela 
em Museologia – Universidade Federal de Sergipe (UFS) e pós-graduada em 
Educação e Patrimônio Cultural de Sergipe pela Faculdade Atlântico (FA).

A ocupação do território, no entanto, pode ser considerada de 

épocas mais longevas: tempos em que povos de diversas na-

ções indígenas chegaram. Foram verdadeiramente os primeiros 

colonizadores da região (DANTAS, 1991). 

O passado soma-se à história contemporânea, e seus 

traços culturais são vivenciados na época atual, observados 

em objetos artesanais/artísticos e em outras tradições, tes-

temunhos do fazer sergipano. As manifestações culturais 

populares foram registradas pelas lentes dos sergipanos: Sílvio 

Romero (1851-1914); João Ribeiro (1860-1934); Felte Bezer-

ra (1908-1990); Clodomir Silva (1892-1932); José Calasans 

(1915-2001); Luiz Antônio Barreto (1944-2012); Paulo de 

Carvalho Neto (1923-2003); Jackson da Silva Lima (1937); 

Beatriz Góis Dantas (1941); e Aglaé D’Ávila Fontes (1934). 

Também foram materializadas pela oralidade dos mestres e 

pelas linhas das artesãs/bonequeiras do estado, que alinham 

histórias e memórias bafejadas de poesia.

As bonecas de pano produzidas no estado são represen-

tações que nos remetem à infância. Muitas vezes, identificam 

o passado e a cultura de municípios interioranos. Ganham vida 

personagens que fazem parte do imaginário: rendeiras, noivas, 

brincantes, santos, mestres, freiras, entre outras e outros, que, 

entrelinhas e afetos
Feitas de pano



8

materializadas(os) em tecidos e rendas, 

revelam a memória afetiva das artesãs, 

que ressignificam elementos da cultura 

popular. 

Historicamente, as bonecas são 

símbolos em várias culturas e carregam 

sentidos, significados e identidades dos 

grupos sociais a que pertencem. Nesse 

caso, são representações dinâmicas 

de experiências humanas ritualizadas 

no cotidiano, a partir de uma percep-

ção temporalizada e geracionalmente 

transmitida como saberes práticos e 

compreensão de mundo. São siste-

mas de reconhecimento que acionam 

o campo dos afetos e evidenciam as 

histórias das bonequeiras por meio 

dos repertórios verificados nos respec-

tivos contextos. Portanto, os ritmos 

de produção enunciam as formas de 

apreender a leitura do mundo antes das 

palavras. Com isso, percebe-se que um 



9

dos papéis desses objetos artesanais é 

testemunhar a vida e valorizar o coti-

diano. Observa-se, também, que, ligada 

a atos de brincar ou a cerimônias e a 

costumes, a figura simbólica torna-se 

ferramenta pedagógica para os estu-

dos da Psicologia, da Antropologia e 

da Cultura Popular. Dessa forma, está 

ligada às tradições, às lendas, à religião 

e aos costumes. Essa figura simbólica 

é encontrada em todos os países e em 

várias épocas do desenvolvimento so-

ciocultural da humanidade, faz parte dos 

saberes locais (GEERTZ, 1997).

Assim, na cultura popular, a boneca 

é a mais antiga forma de representar 

o elemento humano e sua gama de 

emoções que evidenciam tradições, 

cerimônias e ritos de passagem. Para 

Brougère (1993), a boneca estrutura 

todo o campo da imitação de perso-

nagens reais do cotidiano ao reativar 

o campo cognitivo do imaginário e da 

representação da vida social.

Uma narrativa destaca que, no Bra-

sil, as bonecas chegaram com a família 

real em 1808 e que, junto às bonecas 

europeias, vieram as “bruxas de pano”. 

Tendo por referência Câmara Cascudo, 

lembremos o que está escrito no Dicio-
nário do Folclore Brasileiro (1959, p. 75): 

As bonecas de pano, ‘bruxas’, brinquedos 
de criança pobre, indústria doméstica, 
precária e tradicional no Brasil, são 
documentos expressivos da Arte Po-
pular, indicando as preferências por 
determinadas cores, feitios de trajes, 
tipos antropológicos, índices da seleção 
indumentária da região de fabrico. 

Alterou-se o processo produtivo 

de bonecas ao longo do tempo. E, com 

a industrialização, a confecção saiu 

do âmbito doméstico, ou seja, houve 

fabricação em larga escala. Com isso, 



10

na elaboração do brinquedo (atividade na qual inicialmente 

se utilizava a madeira, o biscuit, o tecido e o chumbo), após a 

Segunda Guerra Mundial, substituíram-se as matérias-primas 

naturais pelo plástico. E as bonecas artesanais saíram de cena 

em relação aos processos comerciais. A produção permaneceu 

de forma praticamente simbólica, e as bonecas ficaram atreladas 

a elementos de memórias afetivas pretéritas. Em suma, com a 

história da evolução da produção de boneca, tem-se uma ideia 

de como, no século XX, o plástico ressignificou a fabricação do 

brinquedo e popularizou o acesso por meio da comercialização, 

que atingiu um público maior. 

Em Sergipe, a tradição das bonecas de pano é mantida. 

Podemos encontrá-las nas feiras livres, nos espaços nos quais 

se comercializa artesanato e nas casas das artesãs. Ao longo 

do tempo, o ofício de produzir boneca passou por diversos 

processos: um de continuidade, que foi interrompido com o fa-

lecimento da artesã Therezinha de Jesus Santana, no município 

de Simão Dias; e dois outros de renovação, em Nossa Senhora 

das Dores e em São Cristóvão – nestes dois últimos foram 

ativados saberes e técnicas herdados de gerações passadas, 

novos materiais e temáticas. M
ar

ia
 d

e 
L

o
u

rd
e

s 
d

o
s 

S
an

to
s

Bonecas à venda na Casa dos Saberes e Fazeres, São Cristóvão (SE)



11



12

Sobre continuar o ofício de fazer boneca de pano em Simão 

Dias (antiga Anápolis), município tradicional na produção de 

bordado (ponto cruz, cheio e perfilado), localizado na região 

centro-sul de Sergipe, destaca-se o ofício da bonequeira The-

rezinha de Jesus Santana (1934), falecida este ano de 2023 aos 

oitenta e nove anos de idade, lavradora aposentada, oriunda do 

Povoado Mata do Peru.

Therezinha de Jesus Santana

Vista da cidade de Simão Dias (SE)

Dona Therezinha iniciou essa atividade aos nove anos de 

idade: aproveitava as sobras de tecido das roupas confecciona-

das pela mãe, que era costureira, e posteriormente reutilizava 

tecidos de sombrinhas. Dona Therezinha relembra as bonecas de 

Dona Rosinha: “Ela fazia bonecas bem enfeitadas, com vestidos 

detalhados com pedaços de renda de bilro”. 



13

Em 2020, com a pandemia da Covid-19, ela voltou a fazer 

bonecas, não para vender, mas para distribuir para as crianças, 

promessa feita a Nossa Senhora Santana, devido à fragilidade 

da saúde: ela havia enfrentado três infartos e várias vezes en-

tubada. No dia 23 de julho de 2023, às 7:30 da manhã de um 

domingo ensolarado, ela não resistiu e partiu. Suas bonecas 

coloridas e vestidas elegantemente com cintos e adornos são 

testemunhos do seu ofício e da sua fé. 

TECENDO O COTIDIANO: PRÁTICAS 
CONSAGRADAS E RENOVADAS

O primeiro processo de renovação ocorreu no médio ser-

tão sergipano, especificamente, na antiga Vila dos Enforcados, 

atual Nossa Senhora das Dores, distante 73km de Aracaju. 

Nessa localidade, em 1997, formou-se um grupo de idosa(o)

s conhecido como Renovação, que se reunia na antiga casa 

paroquial para desenvolver atividades: dança, teatro e, prin-

cipalmente, trabalhos artesanais em rendendê, crochê, ponto 

de cruz e pintura. O grupo era coordenado por Dona Valdete 

Garcia. Com a morte de Dona Valdete, Dona Terezinha Barboza 

(1931-2013) assumiu a coordenação. 

Em 2000, a artista plástica Hortência Barreto iniciou a pes-

quisa estética para o seu trabalho. O município de Nossa Senhora 

da Dores foi o locus para encontrar artesãs que ainda confeccio-

nassem bonecas de pano. Infelizmente, não teve êxito. Procurou 

a então coordenadora do grupo de idosa(o)s (pois sabia de sua 

habilidade como artesã) e pediu que ela confeccionasse uma bo-

Vista da cidade de Nossa Senhora das Dores (SE) 



14

neca que servisse de modelo para a pesquisa. Ao retornar, alguns 

dias depois, recebeu de Dona Terezinha a encomenda e avaliou: 

Fiquei muito satisfeita com o resultado, ela nunca tinha feito e mes-
mo assim conseguiu entender o que eu queria. Buscava elementos 
da estética nordestina. Fui à feira e comprei tecido e material para 
as artesãs iniciarem o trabalho. De 100 artesãs que faziam parte do 
grupo, 20 se propuseram a seguir as minhas orientações. Quando 
retornei semanas depois, tinham produzido uma caixa de bonecas, 
e fiquei ainda mais impressionada, pois cada boneca tinha um estilo 
e uma composição diferente (Entrevista concedida à pesquisadora 
em mai. 2018).

A partir desse momento, as artesãs aumentaram a produção, 

e Hortência Barreto começou a utilizar as bonecas nas suas obras 

e a divulgar o trabalho das artesãs na imprensa. E as bonequeiras 

foram convidadas a participar de feiras e de exposições dentro e 

fora do estado: “Por mais de uma década, eu visitei as bonequei-

ras em suas residências. Armei uma verdadeira empreitada em 

prol da visibilidade delas, segurança e até saúde”.

As bonequeiras de Nossa Senhora das Dores tornaram-

-se referência no município e no estado de Sergipe. Barreto 

(2009) confidencia que o amor às bonecas de pano da infância 

inspirou-a a criar, projetar e executar o projeto de valorização 

Corina Pereira de Moura



15

desse saber-fazer. Ela apresenta a narrativa dessa inspiração 

na obra Organza: 

O trabalho das bordadeiras, rendeiras e costureiras povoou sempre 
a minha infância. Minha avó, tia-avó e minha mãe costuraram, borda-
ram e fiaram a trama, a linha do que viria a ser meu universo poético. 
Nessa época, eu e minha irmã ganhamos nossa primeira boneca de 
pano. Aqui, a memória alicia o tempo, e o passado colado ao presente 
veste as telas de rendas, linhas, chitões, retalhos, poemas, sianinhas. 
São lembranças de uma infância onde se bordava sobre o bastidor 
sonhos, brincadeiras, romances, enxovais (BARRETO, 2009, s/p.).

Dentro desse universo artístico, Dona Corina Pereira Mou-

ra, nascida em 5 de setembro de 1944, no povoado Mesinhas, 

município de Graccho Cardoso, veio morar em Nossa Senhora 

das Dores em 1980. Ela desenvolveu sua própria técnica de fazer 

bonecas sem molde. Lembra-se de que, na infância, brincava com 

bonecas de pano e rememora os detalhes que incorporou às suas 

criações, E afirma que suas bonecas têm a ‘feição’ de pessoas com 

idade mais avançada e explica o modo de fazê-las:

Fazer o corpo inteiro e encher não fica muito bom, quando a cabeça 
é pregada no pescoço, ele fica muito grosso, o pescoço separado fica 
mais bem feito e é mais fácil de fazer para encher e fazer as roupas. 
[...] Primeiro faço o corpo, os braços e a cabeça, tudo separadinho. 
Não tenho um molde, faço de cabeça. Às vezes uma boneca fica 
com a perna menor que a outra. Fica parecendo o corpinho de uma 
pessoa mesmo. Depois pego a agulha e vou costurando na mão. 
Quando acaba, reviro e encho até ficar bem fofinha (Entrevista 
concedida à pesquisadora em jan. 2023). 

Sobre a estética das bonecas que produz, completa  

ressaltando: 

[...] um filho é diferente do outro, cada um tem uma feição. Uma 
parece mais nova; a outra, mais velha. Mas as minhas têm feição 
de gente velha. [...] estou no grupo desde o início e lembro-me do 
apoio que a artista Hortência deu ao grupo e de uma quermesse 
que ela organizou ao redor da igreja, consegui vender R$ 300,00 
(trezentos reais) de bonecas.    



16

A prática de confecção de bonecas ampliou seus repertó-

rios de atuação e possibilitou o uso de outras matérias-primas. 

Assim, a artesã reaproveitou sombrinhas para fazer roupas de 

bonecas, atividade que mereceu sua atenção durante o período 

da pandemia da Covid-19 em 2020: 

Deve ser pecado, mas eu amo quando vejo 
alguém quebrando a sombrinha, aqui na rua, 
acho bom porque posso reaproveitar esse 
material para fazer a saia da minha mais nova 
filha. Eu gosto de me divertir com as bonecas 
e na pandemia nem saí de casa para fazer 
boneca, nem peguei Covid.   

Sobre o modo de fazer das bone-

queiras, destaca-se D. Jacira Silva de 

Souza, já aos oitenta anos. Ela nasceu 

no povoado Fonte Grande, em Laran-

jeiras, em 19 de setembro de 1941. Só 

na década de sessenta estabeleceu-se 

no município de Nossa Senhora das 

Dores, onde se casou e teve quatorze 

filhos. Sempre trabalhou em casa. Nas 

Maria de Lourdes dos Santos



17

servidora pública, passou a morar em Nossa Senhora das Dores, 

incentivando as artesãs locais. 

Para Dona Maria, não existe um molde específico: 

A minha cabeça é quem faz o molde na hora. A mão é a última coisa 
que faço. Eu vou contando os dedos e marcando com um lápis e 
depois costuro primeiro os dedos, depois o pulso [...] isso facilita 
a minha produção e faz com que minha técnica seja única, o que 
quero dizer que cada uma possui uma forma de criar a partir de 
sua imaginação.  

Jacira Silva de Souza

memórias, nas entrelinhas do fazer-viver, aproxima-nos da sua 

relação com as danças, que inspiraram seu saber-fazer.  

Dona Jacira revela: “Sempre brinquei Reisado, Dança de 

Coco e Quadrilha e, quando entrei no grupo dos idosos, sem-

pre brincava e aprendia algum tipo de artesanato. Até a fazer 

bonecas aprendi. E a gente depois vendia em feirinhas com 

o grupo. Conseguia os retalhos e fazia muitas bonecas” 

(Entrevista concedida à pesquisadora em jun. 2023). E com-

plementou: “Fazer boneco homem é mais difícil do que fazer 

mulher, a roupa dá mais trabalho, e o cabelo é bem mais di-

fícil de pregar”. Sua prática e a troca de experiências com 

outras artesãs no grupo dos idosos contribui com a preservação  

do ofício.

A história de Dona Maria Fernanda Rodrigues da Silva 

(1954-2023) no grupo das bonequeiras de Nossa Senhora 

das Dores marca sua contribuição no processo produtivo de 

confecção de bonecas. A artesã nasceu em 9 de fevereiro de 

1954, em Japaratuba. Aos nove anos de idade, ficou internada 

em um orfanato, onde aprendeu a fazer crochê e bordado, 

mostrando habilidade com o artesanato. Anos mais tarde, foi 

residir em São Paulo. E por quase quarenta anos os dotes de 

artesã ficaram adormecidos. Em 2010, ao aposentar-se como 



18

centivo, parou a produção. No final de 2017, com a ajuda de Dona 

Fernanda, retornou a essa atividade. Para ela, fazer bonecas: 

É uma terapia, um divertimento da gente e dos outros; e o que é 
ruim sai tudo da mente [...]. Sou feliz com minha nova família que 
pude fazer ao longo dos encontros, e as bonecas são momentos 
de distração (Entrevista concedida à pesquisadora em jan. 2020).

Ademais, em 23 de março de 2018, as bonecas de pano de 

Nossa Senhora das Dores foram reconhecidas como Patrimônio 

Cultural Imaterial pela Lei Municipal n° 326/2018. Com isso, a 

importância de preservar esse ofício para as futuras gerações 

como patrimônio imaterial do município partiu da ideia de 

valorizar essa tradição, que se destaca como bem patrimonial 

local e que se evidencia na cena, ou seja, a produção dessa 

materialidade acaba sendo uma: 

Forma de aquilatar o empenho de suas pioneiras, de agregar valor 
a um produto dorense, de incentivar as novas gerações a apren-
der este ofício e mantê-lo vivo, de fomentar a criação de políticas 
públicas de registro e divulgação deste bem e de incentivo à sua 
confecção e comercialização (CARVALHO, 2021, p. 96).

Por fim, as bonequeiras destacaram em suas falas a ausência 

de um comitê gestor para desenvolver táticas protetivas da cultura 

Em entrevista, em 2017, explicou por que escolheu a 

cidade de Dores para fixar residência: 

Olhei o mapa e vendo que a cidade ficava no centro de Sergipe, 
escolhi para viver. Aluguei uma casa e gostei do clima, das pessoas 
e fui muito bem recebida por todos [...] foi lá que participei do grupo 
das idosas que ajudou nessas atividades que realizamos todos os 
dias, dançávamos, fazíamos artes e curtíamos a vida.  

Nesse processo, ocorreram também desistências e reco-

meços, a exemplo da artesã Maria de Lurdes dos Santos, que 

participou do grupo desde o início e, por falta de recursos e de in-

Ja
ci

ra
 S

ilv
a 

d
e 

S
o

u
za



19

imaterial promovendo oficinas, captação de recursos, difusão das 

práticas. Ou seja, é imprescindível criar uma estrutura técnica 

que possibilite a preservação e a pesquisa em relação aos ofícios 

artesanais. Para o pesquisador Lucena Júnior (2023), é necessário 

propor estratégias de salvaguardar a cultura popular a partir do 

registro e da documentação dessas expressões culturais e do for-

talecimento das comunidades que mantêm essas tradições. Além 

disso, é fundamental promover o diálogo e a colaboração entre 

as comunidades com intuito de compartilhar conhecimentos e 

experiências no sentido de fortalecer a cultura popular. 

SABERES CONECTADOS: A LÚDICA NA  
CULTURA POPULAR 

O segundo processo de renovação do ofício de bonequeira 

ocorreu em São Cristóvão, cidade histórica, que abriga a Praça 

São Francisco: "patrimônio da humanidade", reconhecido pela 

Unesco em 2010. As bonequeiras dessa cidade se inspiram 

nos saberes locais, no folclore e na religião. Buscam atender 

às demandas do cenário contemporâneo, ou seja, atualizam 

as produções criando novos repertórios culturais que são 

dinamizados constantemente. Desta forma, inspirações e in-

tenções sinalizam nova geração de nomes e de possibilidades 

de continuar o ofício, refletindo o cruzamento do trabalho e 

do lazer, testemunhos materiais do tempo e aparentemente 

lúdicos, que escondem significados.

Iniciada em 2011, a oficina de bonecas de pano “temáticas” 

(termo utilizado pelas artesãs locais para designar as bonecas 

caracterizadas com a indumentária das danças e dos folguedos 

do município) teve como facilitadora a artesã Tânia Aguiar e o 

apoio da professora Maria da Glória Santos, sob a coordena-

ção da escritora e folclorista Aglaé D’Ávila Fontes. Sobre esse 

Vista da cidade de São Cristóvão (SE)



20

período, a artesã Carmen Verônica Silva dos Santos relembra: 

“O projeto realizou os meus sonhos; e, com a professora Aglaé, 

aprendi que tudo passa e que a Arte fica”.   

No primeiro momento, o público-alvo da oficina eram as 

brincantes dos folguedos da cidade. Mas, com a não partici-

pação das brincantes, as artesãs sancristovenses formaram o 

grupo. Posteriormente, houve a necessidade de continuar o 

projeto, e Aglaé Fontes idealizou e instalou a Casa dos Saberes 

e Fazeres na antiga sede da Secretaria Municipal da Cultura e 

do Turismo. Com o projeto, criou-se o espaço onde as artesãs 

produziram e comercializaram suas cria-

ções. Em entrevista (2017), a folclorista 

defendeu o espaço, evidenciando sua 

importância para as artesãs e para a 

município:

No final  do curso,  procuraram a 
Secretaria, pois não queriam parar. 
Foram fisgadas pelo encantamento 
do trabalho de criar bonecas que 
representam os folguedos da cultura 
popular da cidade, testemunhando a 
vida. São mulheres e jovens simples, 

buscando também um caminho econômico. Uma vez que São 
Cristóvão, com seu viés turístico, pode levar o grupo a desem-
penhar o papel socioeconômico, revitalizando a relação com a 
cidade, veio a calhar a criação da Sala dos Saberes e Fazeres. 
Mudaram-se para lá, construíram seu território. O fazer das 
bonecas de pano produziu um efeito especial na autoestima 
do grupo. 

SABER FAZER – SABER ORIUNDO DO LOCAL

Inicia-se o processo de trabalho com a confecção do corpo, 

que é feito de tecido branco, bege ou preto, de acordo com a cor 



21

definida pela artesã. Portanto as cores das bonecas carregam 

as intencionalidades das artesãs. E as representações acionam 

os repertórios culturais indígenas, africanos e europeus que 

compõem as heranças sancristovenses, fazendo parte dos 

saberes oriundos do local.

As bonequeiras de São Cristóvão iniciaram seguindo o mo-

delo do corpo das bonecas pequenas, que foi ensinado durante 

as oficinas do projeto. Depois, desenvolveram outros processos 

de trabalho. Os moldes das bonecas maiores (médias e grandes) 

foram elaboração das próprias artesãs, que ampliaram o arquéti-

po inicial, sem diferença entre o corpo da boneca e o do boneco: 

“O corpo é o mesmo, afina-se o rosto do homem; da menina, não”. 

Depois de confeccionado, o corpo é cheio com acrylon, 

algodão ou tecido conforme a disponibilidade de material no 

momento. De acordo com a bonequeira sancristovense Maria 

Lourdes de Jesus Silva: 

Primeiro faço o corpo costurando à máquina a partir de um molde 
com tecido branco, preto ou marrom e vou riscando com um lápis 
bem devagar. Faço o ombro e o restante do corpo vou enchendo 
com acrylon, utilizando um palito de madeira, começo pelos braços 
e depois encho as pernas e por último, a cabeça. Na hora de bordar 
o olho, é que ficam diferentes, sempre fica uma vesga, outra não... 



22



23

primeiro bordo a boca, fecho e bordo os olhos, mas não gosto de 
fazer nariz, depois bordo os olhos e a sobrancelha.   

A artesã Maria Lourdes afirmou que o ganho com a produ-

ção de bonecas acaba sendo um complemento da renda dela 

e que produzir bonecas é uma terapia. Por isso sintetizou com 

as seguintes palavras: “Esqueço tudo, melhora até a artrite e 

a artrose!”.  

A partir da instalação da Casa dos Saberes e Fazeres, 

foi disponibilizado pela prefeitura um local para as artesãs 

venderem a produção do grupo. O cenário do artesanato 

das bonecas de pano foi protagonizado pelos brincantes dos 

oito folguedos e danças que fazem parte das manifestações 

populares sancristovenses: a Caceteira, o Reisado, a Langa,  

o Samba de Coco, a Taieira, os Bacamarteiros, o São Gonçalo e a 

Chegança. Algumas dessas danças ficaram na memória das ar-

tesãs e foram ressignificadas por descendentes que deram vida 

a essas manifestações. Isso é representatividade na produção 

do circuito artístico e especificidade em um cenário marcado 

por ancestralidade. 

A artesã Maria Anair dos Santos Reis (conhecida como 

Tatá) tem parentesco com Dona Biu, mestra do Grupo da 

Caceteira, e com Mestre Rindu (ambos falecidos), que eram 

Maria Lourdes De Jesus Silva

primos de seu pai. Ela acompanhava de perto as apresentações 

do grupo desde a infância, e suas narrativas auxiliam a pensar 

na contribuição dos três principais grupos – Caceteira, Reisado 

e Taieira – vinculados à produção das bonequeiras.  



24



25

Formado por homens e mulheres, o grupo Caceteira, 

ao ritmo do coco, canta e dança, um brincante tira versos e 

é respondido por todos os participantes. Arte inspiradora, 

pautada na louvação feita a São João. No passado, ia-se à 

Mata dos Pintos, retirava-se uma árvore com a finalidade de 

preparar um mastro votivo ao santo junino. A caminhada era 

um verdadeiro ritual de alegria, unindo cantos e danças ao 

ritmo dos tambores e à batida de galhos pequenos no chão 

(ALENCAR, 2003). 

Maria Anair dos Santos (Tatá) e Maria Lourdes de Jesus Silva 

Carmem Verônica Silva dos Santos, Maria Lourdes de Jesus Silva 
e Maria Anair dos Santos (Tatá)

Na atualidade, no dia 31 de maio, percorrem-se ruas 

do centro histórico, e os sinos das igrejas dobram para os 

brincantes cantarem e dançarem, mantendo as tradições da 

antiga capital de Sergipe, até chegarem à Igreja do Carmo e 

ali entoarem: “O sino do Carmo abalou, abalou, deixa abalar”. 

Depois de atuar também nos grupos de samba de coco 

e de reisado sancristovenses, Dona Acácia dos Santos atu-

almente coordena o grupo Caceteira do Mestre Rindu. José 



26

Gonçalo dos Santos, o Mestre Rindu, seguiu os passos da tia 

Dona Biu. Nesse período, atuaram também nos grupos folcló-

ricos os seguintes ícones locais: Zé Benedito; José Lourenço 

dos Santos, conhecido como Zeca de Norberto (1901-1970); 

Maneco; Mané Messias; e João de Cota. Eles moravam em 

povoados mais afastados do centro histórico da cidade. As 

bonequeiras brincam sobre os temas. 

Outra manifestação da cultura popular presente no ofí-

cio das artesãs é o reisado. Nesse sentido, o boi, destaque do 

Reisado de São Cristóvão, é produzido pela artesã Carmen 

Verônica e exibe mantos coloridos e fitas que causam efeito 

visual. Nas narrativas das artesãs, o que chama a atenção são 

as cenas do folguedo de caráter dramático na entrada, na 

morte e na ressurreição. Portanto, a aproximação do fazer 

atrelado à realidade potencializa os detalhes da produção, 

conforme as ideias da pesquisadora e folclorista Aglaé 

Fontes, que vivenciou a encenação do Reisado pelo Mestre 

Satu (1940-2021): 

Satu (o Mateus) fazia uma encenação com a morte do boi antes da 
quaresma, e a ressureição ocorria no domingo. Após a morte do 
boi, as brincantes tiravam as coroas e colocavam em cima do boi, 
o Mateus cobre com uma toalha e inicia a cerimônia meia-noite 

do sábado para o domingo com a ressureição do boi. Havia uma 
dramaturgia na apresentação (Entrevista concedida à pesquisadora 
em abr. 2023). 

As bonequeiras destacam a representação da Taieira: 

dança religiosa que integra a festa de Nossa Senhora do Rosá-

rio, celebrada na cidade, pomposamente, no dia 6 de janeiro. 

Na antiga capital de Sergipe, a devoção a Nossa Senhora do 

Rosário floresceu desde cedo, quando os homens pretos das 

redondezas se associavam para prestar culto à Virgem.

As bonequeiras narram a história das brincantes que eram 

comandadas pela escravizada Romana e suas amigas Maria 

Cabeça, Antônia, Delfina, Maria Angola, Gertrudes, Rufina, 

Raimunda, que desfilavam a beleza negra saindo do beco 

São Thomé até a frente da Igreja do Rosário, onde cantavam 

louvores nos dias dos Santos Reis. Elementos que inspiram 

as vestimentas das bonecas (costuradas e mostrando saias 

enfeitadas). 

  Dona Maria Lourdes de Jesus Silva, bonequeira da cidade, 

relembra que “havia uma rendeira que preparava, com os bilros, 

bicos e rendas para os trajes da Taieira” (SANTOS, 2023). E a 

personagem “Rendeira” do repertório foi dedicada a ela. 



27

Sobre a história das lideranças da 

Taieira na cidade, Mestre Jorge dos 

Santos, atual organizador do grupo e 

sobrinho neto de D. Adrelina, declara: 

“Depois de Sinhá Fulourinda, quem che-

fiou o grupo foi Dona Mariquinha, irmã 

de Dona Andrelina”. A Taieira Boa Vida, 

em 1999, retomou as apresentações, 

após o Mestre Jorge retornar do Rio de 

Janeiro, onde havia permanecido por 

trinta anos. Jorge dos Santos nasceu 

Mestre Jorge dos Santos

em São Cristóvão, no dia 27 de fevereiro de 1935. Aprendeu 

folclore na vivência com a família, pai, tio, tia-avó e avô, que 

eram brincantes do Reisado, da Taieira, da Chegança e do Bata-
lhão de São João. 

As bonecas são confeccionadas a partir dessas referências 

históricas, por isso, a escolha de tecidos com a tonalidade preta. 

Nesse sentido, com a indumentária da Chegança, as artesãs 

preservam a tradição, trazem à cena um dos folguedos da Festa 

de Reis, que ocorre na cidade desde o século XIX, e acionam 

a memória de brincar em diferentes contextos culturais. Com 

isso, a Chegança é materializada em forma de bonecos trajados 

Boneco de Mestre Jorge



28

com roupas da marinha, para reviver antigas tradições ibéricas 

celebradas em romances de inspiração marítima, como a Nau 

Catarineta, e as Mouriscas, que figuravam combates entre 

cristãos (barco da cristandade) e mouros (barco dos infiéis). 

De forma geral, sobre a técnica, percebe-se que os tecidos 

(materiais da vestimenta dos bonecos) são de algodão (popeline 

ou chita), cetim e oxford, comumente empregado na confecção 

da roupa dos bonecos que representam os noivos. Esses tecidos 

de algodão podem ser lisos, coloridos, estampados, xadrez, 

de bolinhas, listrados, floridos, adornados com lantejoulas, 
miçangas e fitas. As artesãs vestem os 

bonecos com trajes dos personagens 

que eles estão representando, grandes 

e pequenos, formando casais, compon-

do famílias, produzidas com cuidado, 

pois são peças únicas. As bonecas ainda 

guardam características tradicionais, 

como por exemplo “olhos de retrós” e 

olhos bordados em linha de algodão ou 

de seda com ponto “corrente”). 

MEMÓRIA DO BRINQUEDO: 
ENTRE O SAGRADO  
E O PROFANO

Em agosto de 2017, o Museu de 

Arte Sacra de São Cristóvão realizou a 

exposição “Feitas de Pano”. A mostra fez 

parte das festividades em celebração ao 



29



30

mês do Folclore e apresentou as bonecas (produzidas pelas 

artesãs de São Cristóvão e de Nossa Senhora das Dores) 

vestidas com indumentárias de grupos de cultura popular, 

reverenciando a religiosidade do município e figuras do coti-

diano nordestino. 

As bonecas “temáticas” são as mais produzidas. Desde 

2018, as artesãs incorporaram à produção mais manifestações 

culturais do estado: os Lambe-sujos e os Caboclinhos (de Laran-

jeiras) e os Parafusos (de Lagarto). E continuaram produzindo 

a boneca Rendeira, a Tilda, a Frida,2 Mestre Jorge,3 Irmã Dulce4 

e as tradicionais “bruxas de pano”, representações fecundas 

e simbólicas presentes no cotidiano sergipano e em outras 

realidades brasileiras.

2 Referência da representação à artista mexicana Frida Kahlo (1907-
1954).
3 Jorge dos Santos (1935), memorialista do Folclore de São Cristó-
vão e mestre do Grupo das Taieiras, do Samba de Coco União e do 
Batalhão de São João.
4 Religiosa que iniciou o noviciado na cidade de São Cristóvão, espe-
cificamente no Convento do Carmo. Faz parte da história da cidade a 
irmã Dulce (Maria Rita de Souza Brito Lopes Pontes, 1914-1992). Em 
1934, fez votos de fé, tornou-se freira e recebeu o nome Irmã Dulce 
em homenagem à sua mãe. Fez parte da Congregação das Irmãs Mis-
sionárias da Imaculada Conceição da Mãe de Deus de São Cristóvão. 

Uma das marcas do município é a tradição religiosa. Essa 

temática tem influenciado a produção artesanal das bone-

queiras sancristovenses, e elas passaram também a produzir 

bonecas e bonecos  que representam imagens de santos:  

São Cristóvão, São Francisco, Senhor dos Passos e Nossa 

Senhora das Dores. Com isso, ao vestir a boneca de pano com 

o sagrado ou com o profano, a artesã materializa a memória 

e a identidade do lugar, ampliando os sentidos materiais e as 

crenças que compõem o imaginário.  

Maria Lourdes de Jesus Silva



31

A artesã de São Cristóvão Maria 

Anair dos Santos Reis (conhecida como 

Tatá), bonequeira há quase quinze anos, 

relembra: “Minha avó Maria Francisca 

fez bonecas até os noventa anos de 

idade. Ela ficou cega, mas continuou a 

fazer lindas bonecas deitada na rede da 

varanda.” Tatá participa das celebrações 

litúrgicas da Igreja Católica da cidade, 

a exemplo da procissão de Corpus 

Christi (que acontece na cidade, no dia 

8 de junho) e integra o grupo da liturgia 

católica e o núcleo de apoio à catequese 

da Paróquia Nossa Senhora da Vitória. 

Ela explica como a religião influenciou 

a sua produção: 
Procissão de Corpus Christi em São Cristóvão (SE)

Já fui catequista, mas agora eu saí por causa do horário, só dou 
um apoio ao grupo da catequese da igreja e ao grupo da liturgia. 
Aprendi muito na igreja, hoje faço São Cristóvão, nosso padroeiro, 
São Francisco de Assis, Senhor dos Passos, Nossa Senhora das 
Dores e Irmã Dulce, pois são santos que fazem parte da minha vida 
(Entrevista concedidas à pesquisadora em mar. 2023).

Esse ofício afetivo-religioso abre um leque de possibilida-

des nas entrelinhas da fé e está presente no celebrar, no brincar; 

assim, diversifica papéis, representa situações vivenciadas, 

evidencia o imaginário e traz o que é real alinhavado com o 

inconsciente, é instrumento do que foi interiorizado, sendo 

materializado nas práticas artísticas.  



32

Em outro cenário, no povoado Caípe Velho, em São Cris-

tóvão, aparecem outras temáticas que extrapolam o universo 

religioso, representando o cotidiano por intermédio da criativi-

dade e da delicadeza da produção: as criações são denominadas 

bonequinhas e guardam características das “bruxinhas de pano”. 

Assim, Dona Maria Núbia da Silva, aposentada, confecciona 

bonecas a partir do reaproveitamento de retalhos. Ao reme-

morar a infância e os ensinamentos recebidos dos mais velhos, 

a artesã declarou:

Aprendi com minha mãe a fazer bonecas. Ela fez para as três filhas, 
pois não podia comprar. Eu já fazia de barro e, depois que ela ensi-
nou, passei a fazer de pano.  Esses tecidos são retalhinhos que as 

Feitas de pano 
entrelinhas e afetos

Maria Núbia Silva



33

meninas me dão, e aí eu vou guardando 
os que dão para fazer as roupinhas da 
boneca, eu faço, os que dão para fazer 
colcha, eu faço e os que não dão, eu faço 
tapete. As bonecas bem pequenas se 
transformam em chaveiros e em ímãs 
de geladeiras para facilitar a venda (En-
trevista concedida à pesquisadora em 
abr. 2023). 

As bonequeiras criam e recriam as 

casas de bonecas metaforicamente, ao 

externar os saberes que se constroem 

em seus mundos imaginários por meio 

das brincadeiras que dão vida às per-

sonagens, tão longe e tão próximas de 

nossas realidades. Elas cantam, dançam e 

Mas essa tradição resiste e continua brilhando. Com isso, as 

bonecas ganham o mundo como instrumentos artísticos, sim-

bólicos e como documentos expressivos da nossa arte popular.  

se comunicam mediante elementos culturais que constituem a 

nossa identidade ao fortalecer o sentimento de pertencimento.  

A qualidade estética da produção popular de Sergipe enun-

cia a arte feita de pano criada pelas bonequeiras, traduzindo nas 

entrelinhas os afetos. Porém, de certo modo, há uma invisibilida-

de em relação a essa produção, um silêncio talvez por conta do 

gerenciamento do circuito de vendas do artesanato sergipano. 



34

CARVALHO, João Paulo Araújo de. Tecendo fios da memória.  Aracaju: 

Editora Seduc, 2021. Disponível em: 

https://siae.seduc.se.gov.br/siae.servicefile/api/File/

Downloads/57e775ea-501a-4425-b472-e0f5be3f4a50. Acesso 

em 24 de abril de 2023.

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do folclore brasileiro. Rio de 

Janeiro: Edições de Ouro, 1959.

DANÇA de São Gonçalo. Tesauro de folclore e cultura popular brasileira. 

Disponível em: http://www.cnfcp.gov.br/tesauro/00000094.htm. 

Acesso em: 05 maio 2023.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ALENCAR, Aglaé D’Ávila Fontes. Danças e folguedos: iniciação ao 

folclore sergipano. 2ª edição. Aracaju: Edição do autor, 2003.

BARRETO, Hortência. Organza. Aracaju (SE): Banese/Governo de 

Sergipe, 2009.

BENJAMIN, Walter. Reflexões sobre a criança, o brinquedo e a educação. 

São Paulo: Duas Cidades; Editora 34, 2002.

BROUGERE, Gilles. Jeu et Education. Le jeu dans la pedagogia 

prescolaire depuis le Romantisme. These pour le Doctorat d’Etat es 

Lettres á: Sciences Humanies. Paris: Universite Paris V, vs I e fi, 1993.

https://siae.seduc.se.gov.br/siae.servicefile/api/File/Downloads/57e775ea-501a-4425-b472-e0f5be3f4a50
https://siae.seduc.se.gov.br/siae.servicefile/api/File/Downloads/57e775ea-501a-4425-b472-e0f5be3f4a50
http://www.cnfcp.gov.br/tesauro/00000094.htm


35

DANTAS, Beatriz Góis. A taieira de Sergipe: uma dança folclórica. 2. ed. 

São Cristóvão: Editora UFS; Aracaju: IHGSE, 2013.

______. Devotos dançantes. Aracaju: Criação, 2015.

______. Os índios em Sergipe. In: Diana Maria de Faro Leal Diniz (ed.), 

Textos para a história de Sergipe. Aracaju: Editora UFS/Banese, 1991. 

FONTES, Aglaé D’Ávila. Mestre Rindu: José Geraldo dos Santos. São 

Cristóvão: Prefeitura Municipal, Secretaria Municipal da Cultura e do 

Turismo, 2012.

GEERTZ, Clifford. O saber local: novos ensaios em Antropologia 

Interpretativa. Tradução de Vera Mello Joscelyne. Petrópolis: Vozes, 

1997. 

GONÇALVES. José Reginaldo Santos. A retórica da perda: os discursos 

de patrimônio cultural no Brasil – Rio de Janeiro: Editora UFRJ/IPHAN, 

1996.  

MEFANO, Ligia. Design de brinquedos no Brasil: Uma arqueologia 

do projeto e suas origens. Dissertação (mestrado) – Pontifícia 

Universidade Católica do Rio de Janeiro, Departamento de 

Departamento de Artes e Design, Rio de Janeiro, 2015. 

NUNES, Maria Thétis. Sergipe Colonial I. Aracaju/UFS, Rio de Janeiro; 

Tempo Brasileiro, 1989.

OLIVEIRA JUNIOR, João Mouzart de. (no prelo). Festas negras: danças, 

músicas e diversões no menor estado do Nor(te)deste brasileiro, 2022.

SANTIAGO, Serafim. Annuario Christovense ou Cidade de São Christóvão: 

manuscrito de Serafim Santiago. São Cristóvão: Editora, 2009.   

SALVADOR, Frei Vicente do Salvador. História do Brasil. 5 ed. São Paulo: 

Melhoramentos, 1965.



São Cristóvão/SE
Maria Anair dos Santos Reis (Tatá)
(79)998255072
 
Maria Lourdes de Jesus Silva
(79) 9988495125

Casa dos Saberes e Fazeres
R. Pai Tomé, 120 
São Cristóvão / Sergipe
(79) 30454973
(79) 98772636

Contatos para comercialização

Nossa Senhora das Dores/SE
Corina Pereira de Moura
(79) 999563450

Jacira Silva de Souza
(79) 999110856

Maria de Lourdes dos Santos
(79) 999167279

Secretaria Municipal de Cultura, 
Esporte, Lazer e Juventude de Nossa 
Senhora das Dores
Rua Gildo Souza Lima, S/N, Centro
Nossa Senhora Das Dores - Sergipe
(79) 999735280
cultura@nossasenhoradasdores.se.gov.br

Sala do Artista Popular | CNFCP 
Rua do Catete, 179 (metrô Catete) 
Rio de Janeiro – RJ  cep 22220-000 
mercado.folclore@iphan.gov.br 
www.cnfcp.gov.br




