
 

 

 

 

 

 

 

Dossiê de Registro de Patrimônio Imaterial 

SABERES E PRÁTICAS TRADICIONAIS ASSOCIADOS 
AOS ENGENHOS DE FARINHA DE MANDIOCA DE 

SANTA CATARINA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

Aquarela 1 - Lenda da Mandioca - Clarice Poty 2024. 

Créditos: Cleidi Albuquerque, 2024. 

 

 

 

 



PESQUISADORES 
 
Alicia Norma González de Castells  
Ana Cristina Rodrigues Guimarães 
Artur Hugo da Rosa 
 Caetano Kayuna Sordi Barbará Dias  
Cleidi Marília Caivano Pedroso de Albuquerque  
Francisco do Vale Pereira  
João Paulo Schwerz  
Lilian Louise Fabre Santos  
Luciano Von Der Goltz Vianna  
Mariela Felisbino da Silveira  
Patrícia Martins 

BOLSISTAS  
            Eliza Abrão Bittencourt (Curso Antropologia/UFSC)  
            Helena Antunes Zapelini (Curso Arquitetura e Urbanismo/UFSC)  
            Marcela Picini de Sousa (Curso Ciências Sociais/UFSC) 
            

COLABORADORES DE PESQUISA  
           Igor Augusto de March (Curso Arquitetura e Urbanismo/UFSC) 
           Murilo Faller (Curso Arquitetura e Urbanismo/UFSC) 

EQUIPE DE DOCUMENTAÇÃO, FOTOGRAFIAS E ILUSTRAÇÕES     
 Artur Hugo da Rosa  
 Carolina Maciel de Arruda  
           Cleidi Marília Caivano Pedroso de Albuquerque 

TEXTOS 

Alicia Norma González de Castells  
 Ana Cristina Rodrigues Guimarães  
 Artur Hugo da Rosa 
 Caetano Kayuna Sordi Barbará Dias  
 Carolina Maciel Arruda  
           Cleidi Marília Caivano Pedroso de Albuquerque  
 João Paulo Schwerz  
 Lilian Louise Fabre Santos  
 Luciano Von der Goltz Vianna  
 Mariela Felisbino da Silveira  
 Nauíra Zanardo Zanin  
 Patrícia Martins 

REVISÃO DE TEXTO  
  Dagoberto José Bordin 



INSTITUIÇÕES PARCEIRAS  

Cidasc, Epagri, UFSC, Alesc, Incra e Prefeituras. 

 

 

 

 

 

 



 
Aquarela 2 - Memórias Maria Cândido - Quilombo Micuim - Pescaria Brava. 

Créditos: Cleidi Albuquerque, 2024. 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO  

 

I PARTE - INTRODUÇÃO ......................................................................................... 10 

1. Definição do objeto de registro ......................................................................... 10 

2. Contextualização do trabalho ........................................................................... 13 

3. Dilemas e desafios da pesquisa ......................................................................... 16 

3.1. Materialidades-imaterialidades do circuito da produção de farinha de 
mandioca em Santa Catarina .............................................................................. 18 

4. Metodologias ...................................................................................................... 21 

4.1. Aspectos paisagísticos relacionados aos engenhos de farinha de Santa 
Catarina – uma abordagem metodológica ......................................................... 31 

4. 2. “Com muita farinha nas lentes” – sobre a câmera, conversas e a 
produção audiovisual ........................................................................................... 34 

5. O que será encontrado no dossiê? .................................................................... 42 

II PARTE - IDENTIFICAÇÃO .................................................................................. 45 

6. Breve contextualização histórica ...................................................................... 45 

7. Comunidades tradicionais ................................................................................ 51 

7. 1 A mandioca e a produção de farinha entre os Guarani ............................. 53 

7.2 Quilombos no Brasil: do campesinato negro aos direitos étnico-raciais ... 72 

7.2.1 O Quilombo do Morro do Fortunato: terra, família e os engenhos de 
farinha num contexto quilombola ....................................................................... 76 



7.2.2 Quilombo Micuim - Comunidade de Carreira do Siqueiro (Pescaria 
Brava/SC):  Engenho da família Clemêncio e práticas associadas à produção 
de farinha de mandioca ........................................................................................ 82 

7.3 Sertão do Ribeirão e Areais da Ribanceira: comunidades tradicionais de 
origem açoriana – continuidades, descontinuidades, transformações e 
conflitos .................................................................................................................. 93 

8. Sistema agrícola tradicional – Ciclo da mandioca .......................................... 120 

8.1 Engenhos de farinha de mandioca .............................................................. 131 

8.1.1 Tipologias dos engenhos ............................................................................ 135 

8.1.1.1 Engenho tradicional original ................................................................. 137 

8.1.1.2 Engenho tradicional remontado ............................................................ 161 

8.1.1.3 Engenhos tradicionais recriados ........................................................... 170 

8.1.1.4 Engenho tradicional transformado ....................................................... 184 

8.1.2 Singularidades e similaridades entre tipologias de engenhos ................ 190 

9. Processo produtivo da mandioca ...................................................................... 197 

10. Marceneiros, artesãos, recicladores. A natureza material-imaterial dos 
objetos de trabalho ................................................................................................. 213 

11. Sistema alimentar tradicional: corpo, gosto e saúde física e espiritual no 
cotidiano das comunidades quilombolas, Guarani, açorianas e alemã 
pesquisadas .............................................................................................................. 245 

12. Eventos: políticos, religiosos, culturais ........................................................... 259 

13. Turismo de Base Comunitária (TBC) ............................................................ 265 

IV PARTE – OS CAMINHOS DA SALVAGUARDA ........................................... 285 

15. FONTES BIBLIOGRÁFICAS ............................................................................ 288 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Aquarela 3 - Trabalho nos Engenhos. 

Créditos: Cleidi Albuquerque, 2024. 

 

 

 

 

 



 

 

I PARTE - INTRODUÇÃO 

 

1. Definição do objeto de registro 

 A caracterização do bem se traduz na compreensão de que nosso objeto de 

pesquisa, saberes e fazeres tradicionais associados aos engenhos de farinha de 

mandioca em Santa Catarina, se manifesta através de natureza material-imaterial, 

objetiva-subjetiva, afetiva-identitária, política, dentre outras, o que norteou toda a 

pesquisa. 

 O bem se constitui e circula entre os diferentes tipos de mandioca; ao redor das 

hortas experimentais; dos engenhos de farinha de mandioca artesanais ativados, 

desativados, automatizados; das carroças e bois que transportam as colheitas do aipim ou 

mandioca até o engenho e dela levam seus produtos para a comunidade (motivo hoje de 

carreatas em eventos festivos); das farinhadas familiares, coletivas, festivas; dos 

alimentos e bebidas produzidos. O bem se materializa também nos objetos que facilitam 

a produção e se transformam em deuses das histórias de seus praticantes porque 

preservam suas linhagens, tecem as redes entre velhos e novos proprietários, familiares 

ou não, distantes ou próximos. Circula também entre festas e religiosidades, onde se 

cultua a prática da produção artesanal da farinha de mandioca. Vive na memória e no 

presente dos afrodescendentes. Suas sementes fazem parte do ethos Guarani. 

 A mandioca é sujeita a laboratórios de cultivo e reprodução de suas raízes que 

reivindicam e praticam o desenvolvimento sustentável, a agroecologia, experiências 

colaborativas presentes em muitas das localidades visitadas, Horta do Pacuca (Parque 

Cultural do Campeche), em Florianópolis, Acordi (Associação Comunitária Rural de 

Imbituba), nos Areais da Ribanceira, em Imbituba, Quilombo do Morro do Fortunato, em 

Garopaba, e Quilombo Vidal Martins, no Rio Vermelho, em Florianópolis. Realidades 

onde se defende a ideia dos engenhos artesanais. Mas a consciência ambiental encontra-

se também em engenhos transformados e herdados de duas gerações (movido a boi, 

depois a diesel, elétricos e, alguns, totalmente automatizados, como o engenho do Realdo, 



em Sangão. Nesse engenho, o líquido da prensa da farinha é encaminhado por tubulação 

até a parte externa e depositado em tanques forrados (para não ter contato com o solo e 

contaminá-lo) e fica em repouso para que o ácido cianídrico evapore. Completado o 

processo, a manipueira pode ser consumida pelo gado e utilizada como fertilizante, 

fechando o ciclo ambiental. 

 

 

Foto 1: Sistema de tratamento de resíduos da produção da farinha de mandioca - Engenho do 
Realdo, Sangão/SC. Créditos: Ana Cristina Rodrigues Guimarães. 

O bem se manifesta nas roças onde se cultivam diferentes tipos de mandioca e se 

implementam diversas formas de plantio e coleta, defendendo ou mesmo rejeitando a 

prática das queimadas, como comentam os detentores: 

 
Antigamente, se colocava fogo, era obrigado a colocar fogo, até mesmo 
porque eles achavam, ou é mesmo, que a cinza, aquele resto de queimada, 
também fortalece a terra para o plantio. E depois a gente plantava, carpia 
tudo, limpava a roça, plantava, E durante aquele um ano e meio, dois 
anos, porque é esse o tempo de cuidar de uma roça, a gente ia lá carpir, 
dar uma capinada, podar, e o pai nos ensinava todo esse trabalho. (Maria 
de Lourdes Andrade, “Dinha”, Santo Antônio de Lisboa/Florianópolis) 

 
 
[...] Era queimar, fazer uma queimagem para plantar, né? Fazer um 
plantio. Daí nós começamos a queimar uns pouquinhos, cuidando da terra 
para começar a plantar todo, todo o ano. 
Pesquisadora: Quais são as proibições que agora você tem que seu pai 
não tinha?  



A proibição que nós temos é só essa aí, é queima, é roçar e queimar. Perdi 
conta, só que tá pegando, pra nós é roçar, fazer a roça e queimar. 
Entendeu? Nós temos fazendo. Nós temos fazendo um plantio na mesma 
roça que nós fizemos ano passado. E é isso que está pegando pra turma e 
pra quase todos, né? Então, a terra vai enfraquecendo. E nós, naquele 
tempo, não. Nós fazia esse ano, deixava aquela roça ali crescer de novo. 
A pegar fortalecer, né? Ela fortalecia a terra. Daí quando fazia três, quatro 
anos, o cara roçava de novo. Mas o cara botava outro tipo de roça, né? 
Roçava de novo. (Ademir Rosalino, Costa do Macacu/ Garopaba)  

 
Se manifesta no relato dos quilombolas: 

 
[...] Jordina era uma mulher que trabalhava na roça, arrancava mandioca, 
plantava feijão, colhia café, raspava mandioca, lavava a roupa, cuidava 
da casa e ainda forneava. Ela entrava no engenho uma hora da manhã. 
Sozinha, meu Deus! Uma hora da manhã entrava dentro do engenho, 
botava fogo na fornalha, saía nove horas da noite e forneando a braço. 
Era a braço. Aí quando nós achávamos que a jornada estava cansada, vai 
outro, aí eu pegava. Eu ficava e botava fogo, só deixava passar que tinha 
esse ponto. que antes da meia-noite a gente não pode começar serviço 
nenhum. É um conto da comunidade, uma história da comunidade. 
(Maurílio Machado, Comunidade Quilombola, Morro do 
Fortunato/Garopaba) 
 

Ou nos relatos nas aldeias:  
  

Esse processo do plantio começa com o movimento da Arapuã. Que é o 
movimento das sementes plantadas, feita pelas anciãs, por exemplo, aqui 
a nossa anciã é a Joana, né? Vamos a Joana, a Joana, a Francisca, então 
elas vão pegar as sementes que tem aqui. As mudas vão dizer o que for 
plantado e vão trocar com outras anciãs, por exemplo, vão sair daqui, vão 
ir para Maruim. É Joinville, qualquer outra cidade e vão fazer a troca. 
(Dinha Clarice Poty, aldeia Tava’í, Município de Canelinha). 

 

 A mandioca é a mãe natureza integrada ao bem patrimonial. Cria uma rede de 

relações que celebra o passado e o recria no presente, tingindo-o de novas práticas que 

permitem sua sobrevivência. Nesse devir, florescem comunidades virtuais, engenhos 

remontados, engenhos museus, eventos celebrativos misturados com farinhadas públicas, 

implementa-se o turismo de base comunitária nos territórios onde esses saberes e fazeres 

pertencem. A narrativa recorrente dos detentores é “não deixar cair a tradição”. 

 

 



2. Contextualização do trabalho  

 
A solicitação de Registro dos Saberes e Práticas Tradicionais associados aos 

Engenhos de Farinha de Santa Catarina como patrimônio cultural imaterial brasileiro é 

resultado da mobilização de diversos atores que compõem a Rede Catarinense de 

Engenhos de Farinha, coletivo formado por famílias que são ou já foram proprietárias de 

engenhos, por promotores culturais, por servidores públicos, por ativistas e por 

pesquisadores que atuam na área de preservação e promoção das manifestações culturais 

associadas aos engenhos. Por sete anos, esse coletivo formou a documentação necessária 

através de oficinas e mobilizações especificamente sobre o tema. 

A Rede Catarinense de Engenhos de Farinha nasceu com o Ponto de Cultura 

Engenhos de Farinha nos anos de 2010 a 2014, vinculado ao Programa Cultura Viva, e 

promovido pelo Centro de Estudos e Promoção da Agricultura de Grupo (Cepagro). 

Nesse período, foi possível articular as famílias que mantinham engenhos e compartilhar 

suas experiências. Em 2016, com os recursos do prêmio “Boas práticas de Salvaguarda 

do Patrimônio Cultural” (PNPI/Iphan), houve o fortalecimento da articulação da Rede de 

Engenhos. Nessa crescente, em 2018 a Rede realizou um conjunto de oficinas de 

educação patrimonial, de mapeamento dos engenhos e de preparação das receitas 

tradicionais que culminou no Inventário Participativo dos Engenhos de Farinha do Litoral 

Catarinense, além do documentário #Engenhoépatrimônio. Foi uma articulação profícua 

que gerou produções acadêmicas, literárias e audiovisuais, formando um acervo relevante 

para reflexão, conhecimento e divulgação da temática. 

Em maio de 2019, a Rede Catarinense de Engenhos de Farinha encaminhou a 

solicitação de registro para o Iphan, assinada por cinco entidades integrantes e 

representativas do coletivo, foram elas: o Centro de Estudos e Promoção da Agricultura 

de Grupo (Cepagro), a Associação Comunitária Rural de Imbituba (Acordi), o Instituto 

Boimamão Preservação e Fomento da Cultura, a Associação de Moradores de Santo 

Antônio de Lisboa (AMSAL) e o Núcleo de Estudos Açorianos (NEA) da Universidade 

Federal de Santa Catarina (UFSC). 

O Cepagro foi fundado em 1990 e atua com a Organização Popular de 

Comunidades Rurais e Urbanas, tendo a agroecologia como princípio norteador de seus 

projetos. É considerada Entidade de Utilidade Pública pelo governo estadual e municipal 

de Florianópolis. A Acordi, fundada em 2002, realiza atividades voltadas ao 



desenvolvimento sustentável e à agroecologia no município de Imbituba. Se dedica à 

organização política, cultural, social e econômica dos trabalhadores dos Areais da 

Ribanceira, agricultores e pescadores tradicionais, com o intuito de assegurar a 

permanência da comunidade no seu território. O Instituto Boimamão, criado em 1998, 

busca guardar a memória cultural da comunidade de Bombinhas. É uma associação sem 

fins lucrativos para salvaguarda dos usos e costumes locais. A partir da proposta inicial, 

criou o Museu Histórico. O Engenho do Sertão foi cadastrado posteriormente como 

Museu Comunitário. O espaço tornou-se Ponto de Cultura Escola Terra Engenho do 

Sertão em 2009. Toda a iniciativa foi premiada pelo Instituto Brasileiro de Museus 

(IBRAM) como Ponto de Memória. A AMSAL foi fundada em 1987 com o intuito de 

defender o meio ambiente, a cultura e a educação no bairro de Santo Antônio de Lisboa, 

em Florianópolis. Tem reivindicado a inclusão no plano diretor da cidade de áreas de 

plantio da mandioca na localidade.  O NEA foi criado em 1984 com o intuito de realizar 

pesquisas sobre a cultura de base açoriana dos povoados do litoral catarinense. Está 

vinculado à Secretaria de Cultura e Arte da UFSC. Realiza ações de pesquisa e educação, 

mapeamento da cultura de base açoriana, a Festa da Cultura Açoriana de Santa Catarina 

(AÇOR) e disponibiliza uma biblioteca temática para a comunidade em geral. 

Iniciado o processo de registro, a Superintendência do Iphan em Santa Catarina 

analisou o pedido e exarou o Parecer nº 234/2019/DIVTEC Iphan-SC/Iphan-SC, no qual 

se manifestou favoravelmente à pertinência da tramitação e à análise pelas esferas 

competentes, recomendando o Registro no Livro dos Saberes. No âmbito federal, a 

análise do DPI resultou na Nota Técnica nº 31/2021/COREG/CGIR/DPI, que também se 

manifestou favoravelmente à pertinência desse bem cultural. A Nota apresentou alguns 

pontos importantes para discussão como a possível dúvida de registro entre o Livro dos 

Saberes e Livro dos Lugares, dada a centralidade do engenho na prática. Entretanto, 

concluiu-se que, ao menos naquele momento do processo, o Livro dos Saberes parecia 

ser o mais adequado para registro e também o desejado pelos proponentes e detentores. 

Destacou a “forte presença feminina” no bem analisado, muitas vezes invisibilizada ou 

reduzida a um papel secundário. Ressaltou a participação da mulher em papéis 

tradicionalmente exercidos por homens como o de forneiro. Abordou a questão da 

presença histórica da mão de obra negra e escravizada na produção da farinha e da 

influência que exerceram na constituição desses saberes e fazeres associados aos 

engenhos. Há ainda o cuidado para evitar o apagamento dos povos originários, quando 

sabemos da importância de seus saberes, desde a domesticação da mandioca até a 



produção da farinha em todo o Brasil. Por fim, discutiu sobre a abrangência do bem, local 

ou nacional. Concluiu pela abrangência local, apesar da ampla produção da farinha em 

outras regiões do Brasil. Entretanto, entendeu que, apesar de semelhantes práticas 

culturais e de trabalharem com a mesma matéria-prima (mandioca), tratar como um único 

bem pode apagar as singularidades, “pode gerar uma perda ao associar as práticas 

culturais de cada uma dessas localidades como se fizessem parte de um único bloco e que 

os detentores se reconheçam e se identifiquem como parte de uma mesma comunidade” 

(Nota Técnica nº 31/2021, p. 4). 

Na 39ª Reunião da Câmara Setorial de Patrimônio Imaterial foi analisada a 

solicitação de Registro dos Saberes e Práticas Tradicionais associadas aos Engenhos de 

Farinha de Santa Catarina. Após a leitura da súmula, foi dada a palavra aos conselheiros 

que, por unanimidade, se manifestaram favoravelmente à pertinência da solicitação, 

destacando a centralidade dos saberes como bem cultural a ser registrado, e não dos 

engenhos, a origem indígena do saber fazer, que ocorre também no nordeste brasileiro, e 

a relevância do bem para a memória e a identidade brasileiras. Assim, aprovado, foi 

encaminhado para instrução técnica e posterior análise quanto ao Registro. 

Seguindo o encaminhamento da Câmara Setorial, foi assinado em dezembro de 

2022 o Termo de Execução Descentralizado (TED) entre o Iphan/SC e a UFSC, a ser 

executado pelo Núcleo de Dinâmicas Urbanas e Patrimônio Cultural (NAUI) do 

Departamento de Pós-Graduação em Antropologia Social (PPGAS). Entretanto, a 

pesquisa só se iniciou em março de 2023 em razão dos trâmites internos dos processos 

nas instituições envolvidas. No curso da pesquisa, foram realizadas três reuniões 

ampliadas, ou seja, reuniões entre as equipes de pesquisadores, de técnicos da 

Superintendência do Iphan/SC e do DPI/DF e de proponentes, sendo que a terceira foi 

um evento aberto ao público e contou com a participação de diversos detentores. A 

primeira reunião ampliada ocorreu em outubro de 2023 presencialmente na sede do 

Iphan/SC e teve como intuito a aproximação e diálogo entre os proponentes, os 

pesquisadores e o Instituto. A segunda reunião ampliada ocorreu em dezembro do mesmo 

ano de forma on line. Neste encontro, foi apresentada a trajetória da solicitação de registro 

e o andamento da pesquisa e produção audiovisual. A terceira reunião ampliada ocorreu 

em abril de 2024, durante o 6º Encontro da Rede Catarinense de Engenhos de Farinha, 

com a presença de representante do DPI/DF e do Iphan/SC, da equipe de pesquisa do 

dossiê, dos proponentes e dos detentores do bem cultural. Foi um momento rico de trocas 

e reflexões. Foi possível estabelecer um diálogo proveitoso, esclarecer dúvidas e fazer 



sugestões. Ao final, foi apresentado o teaser do documentário que será produzido. Além 

das reuniões ampliadas, a equipe de pesquisa manteve um canal aberto com o Iphan/SC 

com vários encontros de trabalho e com os proponentes e detentores que participaram 

ativamente da pesquisa. 

A extensa área geográfica proposta na solicitação de registro (Estado de Santa 

Catarina) não se confirmou. A manifestação cultural está centrada no litoral e encosta da 

serra catarinense. Entretanto, a distância dos engenhos entre si foi um fator de dificuldade 

encontrado no trabalho de campo. Ao todo, foram visitados treze municípios: Angelina, 

Biguaçu, Bombinhas, Canelinha, Florianópolis, Garopaba, Imaruí, Imbituba, Laguna, 

Palhoça, Paulo Lopes, Pescaria Brava e Sangão. Ademais, a abrangência dos dados 

obtidos − comunidades tradicionais açorianas, quilombolas e indígenas, instituições 

parceiras, áreas de proteção ambiental, acervos fotográficos e documentais, vasta 

bibliografia − e a diversidade de engenhos determinaram um aprofundamento da tipologia 

da prática social. Por outro lado, a pesquisa demonstrou, como será aprofundado no curso 

do dossiê, que a riqueza deste bem está ao mesmo tempo na sua diversidade, unidade e 

singularidade. 

 

3. Dilemas e desafios da pesquisa 

 
No contexto de nossa pesquisa no estado de Santa Catarina, no cenário global-

local em que vivemos, nos defrontamos socialmente com a presença de vidas 

digitalizadas, perda de relações presenciais, comunidades desterritorializadas, oprimidas 

pela pressão imobiliária − mudanças de gabarito, condomínios fechados − afastando-se 

do espaço público.  Na faixa do litoral catarinense (Imagens 1, 2 e tabela 1), área 

específica de nossa investigação, além das características supracitadas, o território sofre 

o avanço de um turismo de massa invadindo as suas praias publicizadas na sua grande 

maioria como cartão de visita em nível internacional, fenômeno que direciona aos 

residentes menos abastados a exercerem dupla jornada de trabalho para subsistência, 

embora exista uma sazonalidade costumeira entre agricultores e pescadores do homem 

do litoral. 



Localidades visitadas na faixa litorânea de Santa Catarina 

 
Mapa 1 

 
Mapa 2 

Créditos: produção do dossiê. 

 

 

 Nesse marco, adentrar na caracterização do processo da produção de farinha de 

mandioca no litoral catarinense exige se referir, dentre outras, à categoria território em 

vários de seus desdobramentos que a constituem e a problematizam, nesta pesquisa, 

como, por exemplo, a necessidade imperativa dos agricultores de possuir terras de cultivo 

para sua existência e continuidade e permanecer na área rural; a possibilidade de poder 

abastecer os nichos de mercado, merendas escolares e/ou comedores populares; de 

produzir para sua própria sobrevivência. A desterritorialização, por um lado, e a 



compressão progressiva dos territórios de trabalho, afeta a matéria-prima em várias 

frentes: a) a produção coletada em seus territórios não é suficiente para realização das 

necessárias e costumeiras farinhadas. A saída termina sendo a compra externa, seja de 

conhecidos, seja de fornecedores dentro ou fora de seus municípios; b) a perda e 

diminuição progressiva das terras de cultivo resulta na dificuldade da prática 

implementada pelos homens do campo de cultivar variedades de raízes. Tal prática é 

condição essencial para continuidade e qualidade da produção da farinha de mandioca, 

consenso da grande maioria de nossos informantes; c) a impossibilidade de realizar 

experiências agroecológicas nas suas roças com o comprometimento do meio ambiente. 

 Por sua vez, nos defrontamos com os conflitos ligados às titulações, 

reconhecimentos, delimitações de terras, processos judiciais de longa data, que já se 

constituem num mal endêmico quando se trata das populações de comunidades 

tradicionais. Lutas encampadas pela permanência ou recuperação de territórios de 

trabalho e moradia, locais identitários herdados de seus ancestrais, locais de 

sociabilidades, territórios da vida, como são, por exemplo, os conflitos dos Areais da 

Ribanceira, em Imbituba, a luta da comunidade do Sertão do Ribeirão, em Florianópolis, 

as lutas e reivindicações das comunidades quilombolas e dos povos originários no estado 

de Santa Catarina. 

 Nessa realidade supracitada, paradoxalmente, existem homens e mulheres que 

clamam pela “tradição”, como antes citado. Termo evocado, em geral, pelos descendentes 

fundamentalmente de europeus. Uma evocação que soa quase em nível místico. Sob essa 

ótica, um dos informantes (forneiro), evocou a farinha de mandioca como “sagrada”. 

 Ante essa esteira de problemas e conflitos, nosso trabalho foi conhecer e seguir o 

rumo do circuito da produção da farinha de mandioca nos engenhos, nas aldeias e 

quilombos da região onde se praticava ou se pratica a produção de formas diversas. Mas 

antes de adentrar na metodologia de pesquisa utilizada, cabe destacar o que entendemos 

como sendo o cerne da pesquisa. 

 

3.1. Materialidades-imaterialidades do circuito da produção de farinha de mandioca 

em Santa Catarina 

 



Aquarela 4 - Superstições, Contos. 

 

Créditos: Cleidi Albuquerque, 2024. 

 
 
 O objetivo do Dossiê é dar subsídios para o registro de um bem de natureza 

imaterial. Entretanto, o nosso foco foi apresentá-lo nas suas dimensões materiais e 

imateriais. Reginaldo Gonçalves, a seguir, ilustra essa premissa: 

 
A interpretação antropológica de quaisquer formas de vida social e 
cultural passa necessariamente pela descrição etnográfica dos usos 
individuais e coletivos de objetos materiais. Não apenas pelas razões 
evidentes de que esses objetos preenchem funções práticas 
indispensáveis, mas, especialmente, porque eles desempenham funções 
simbólicas que, na verdade, são pré-condições estruturais para o 
exercício das primeiras. 
Seja no contexto de seus usos sociais e econômicos cotidianos, seja em 
seus usos rituais, seja quando reclassificados como itens de coleções, 



peças de acervos museológicos ou patrimônios culturais, os objetos 
materiais existem sempre, necessariamente, como partes integrantes de 
sistemas classificatórios. 
Esta condição lhes assegura o poder não só de tornar visíveis e estabilizar 
determinadas categorias socioculturais, demarcando fronteiras entre 
estas, como também o poder, não menos importante, de constituir 
sensivelmente formas específicas de subjetividade individual e coletiva. 
(Gonçalves, 2007:8) 

 

 Dentre as diversas posições sobre a compreensão e a importância atribuídas à 

categoria de patrimônio imaterial, Castells (2018) referência a Gorosito Cramer (2001), 

que postula que estaríamos diante de uma inversão da centralidade dada à materialidade, 

sendo o imaterial aquilo que acaba por sustentar o material. Gorosito Cramer, ao se 

debruçar sobre um objeto patrimonial classificado como material, discute a relação entre 

patrimônio material e imaterial, questionando a centralidade atribuída à materialidade, 

pensada esta como se fosse uma condição da natureza intrínseca do patrimônio, e aponta 

que a centralidade da imaterialidade do objeto material tem sido fruto dos processos de 

atribuição de valor dados pela gestão patrimonial local ou por organismos internacionais. 

Cabe sublinhar que a título desta pesquisa, houve consenso entre os pesquisadores de que 

o par constituído pelas categorias material-imaterial, atribuído ao patrimônio cultural, faz 

parte de uma relação em que ambas as dimensões se configuram como indissolúveis, com 

a ressalva de que a imaterialidade do bem nos fala do que os seres pensantes lhe agregam, 

lhe outorgam e como classificam essas materialidades. Falas, silêncios e sentimentos dos 

detentores se revestem de conotações e lembranças diversas: da infância, dos ancestrais, 

dos momentos e dos significados comuns com aqueles e aquilo que vivenciaram 

experiências e histórias compartilhadas. Entretanto, é preciso esclarecer que o objetivo 

da pesquisa não foi lidar com toda e qualquer subjetividade expressa e sentida pelos 

detentores e sim com aquelas que sinalizam compartilhamentos e ressonâncias 

(Gonçalves, 2005) do grupo ou comunidade que as representa. 

 Nessa esteira de ressonâncias, não esquecer o que Pratz (1997) afirma, que o 

patrimônio, por ser uma construção social, não pode ser pensado como algo dado, nem 

considerado um fenômeno universal. Deve ser como um artifício, concebido individual 

ou coletivamente, que pode ser “historicamente mutável, segundo novos critérios ou 

interesses que determinam novos fins em novas circunstâncias” (Pratz, 1997:20, citado 

por Castells, 2010). 

 Sob a perspectiva do bem patrimonial concebido nas suas dimensões materiais-

imateriais, o bem circula tanto entre hortas, engenhos, carroças, bois, alimentos, bebidas, 



artesanatos, instrumentos de trabalho como entre festas, farinhadas, religiosidades. Vive 

na memória dos afrodescendentes e no presente de seus projetos idealizados ou em 

execução. Aflora nas sementes da mandioca abençoadas pelos pajés. Na lenda da 

mandioca de origem Tupi. Ou nas histórias de engenhos tradicionais de longa data, como 

a do “pássaro rasga-mortalha” contada de mãe para filhos (na passagem entre o trabalho 

que devia ser mais acelerado no preparo para o descanso noturno), lembrada por Dinha: 

 
E daí ainda tinha um pássaro, que é o rasga-mortalha. Esse rasga-
mortalha, que a mãe dizia, era um pássaro que vinha na boca da noite, na 
telha ali e fazia... 
Dava uma gargalhada assim, e a gente ficava tudo com medo. 
Ai mãe, o que que é isso? 
A mãe dizia, é as bruxas que estão aí. 

(Maria de Lourdes Andrade, “Dinha”, Santo Antônio de Lisboa/Florianópolis) 
 

 Na perspectiva da construção social do patrimônio (Castells, 2010), entendemos 

que o patrimônio imaterial pode ser concebido como parte e resultado de um equilíbrio 

instável, tanto em relação às diferentes forças que compõem o campo patrimonial, quanto 

ao lugar nele ocupado pelos setores subalternos da sociedade brasileira (indígenas, 

afrodescendentes, imigrantes, classes populares em geral). Incorpora-se às análises a 

noção de referências culturais, que pressupõe a existência de sujeitos para os quais as 

referências fazem sentido. Essa noção adotada no Brasil revela que os bens culturais não 

têm valor em si mesmos, não possuem valor intrínseco, o valor é sempre atribuído a eles 

(Fonseca, 2003; 2005, citado por Castells (idem). 

 Nesse contexto, a pesquisa com a diversidade de manifestações culturais dos 

grupos envolvidos (eurodescendentes, povos originários e afrodescendentes) referente a 

um mesmo objeto de análise, saberes e fazeres da produção da farinha de mandioca em 

Santa Catarina, implica ter que lidar com referências culturais diversas que constroem e 

desconstroem o próprio objeto. 

Acrescentando à pesquisa novos desafios, passaremos à metodologia. 

4. Metodologias 

 
Para análise do bem patrimonial do circuito da produção de farinha de mandioca 

no estado de Santa Catarina, metodologicamente, adotamos uma perspectiva 

interdisciplinar envolvendo diversas áreas como antropologia, arquitetura e urbanismo, 



história, direito, artes, comunicação, entre outras, no intuito, quanto possível, de poder 

entender o circuito e os desdobramentos do bem no decorrer da pesquisa. Nesse viés 

interdisciplinar, a dominância teórico conceitual foi sob a base de uma abordagem 

qualitativa, na qual se busca por uma compreensão aprofundada, e não exaustiva, das 

relações sociais, das estruturas políticas e das instituições sociais, abordando os 

fenômenos tanto do ponto de vista micro (do indivíduo), quanto macro (da sociedade ou 

do grupo social). Portanto, a representatividade numérica não é um critério relevante, 

dado que por vezes um interlocutor específico pode fornecer sínteses preciosas para a 

compreensão do grupo ou, ainda, sua importância simbólica naquele contexto social pode 

traduzir como os sujeitos articulam-se politicamente ou como constituem suas relações 

de pertencimento naquela figura de destaque. Ao dar maior enfoque às particularidades, 

idiossincrasias e singularidade histórica e territorial de um grupo social, a pesquisa 

qualitativa busca se distanciar de modelos e técnicas de pesquisa que pretendam 

quantificar e mensurar um objeto de pesquisa a fim de encontrar grandes leis e 

explicações gerais. 

Em suma, a pesquisa qualitativa, e mais particularmente a abordagem etnográfica, 

visa lançar um olhar sobre o social que não o substancialize em uma fórmula genérica 

social, ou que não produza uma visão essencialista, reducionista ou reificada de seus 

símbolos e significados ou, ainda, que não construa uma descrição estereotipada e 

folclorizada sobre o outro. Como afirmou Clifford Geertz (1989), um dos maiores 

objetivos da etnografia é produzir uma “descrição densa”, a qual pressupõe uma imersão 

em profundidade do pesquisador/a no contexto social e que permita interpretar a “teia de 

significados” que constituem a rede de relações sociais e simbólicas. Nesse intuito, de 

não confundir profundidade com completude, a Antropologia tem buscado uma 

compreensão dos sentidos e significados do ponto de vista do nativo desde a invenção do 

modelo de pesquisa de campo por Malinowski (1978), no qual as técnicas principais 

utilizadas deveriam ser a observação-participante, o diário de campo e a entrevista, 

propiciando assim um conjunto articulado e complexo de procedimentos e protocolos de 

pesquisa onde a figura do/a antropólogo/a torna-se sujeito e objeto ao mesmo tempo que 

representa o polo de oposição para a comparação cultural, garantindo e cumprindo assim 

critérios científicos basilares de refutabilidade, comensurabilidade, objetividade, 

coerência, relevância e imparcialidade. 

Desde o modelo etnográfico de pesquisa de campo malinowskiano, temos visto 

estudos se debruçando em objetos de pesquisa territorialmente delimitados em apenas 



uma localidade. Contudo, dada a diversidade e complexidade dos fenômenos culturais, 

formas e estruturas sociais e suas mais variadas conexões com outras dimensões 

socioambientais, por exemplo, esse modelo foi sendo adaptado e transformado de acordo 

com cada situação e necessidade de pesquisa. Atualmente, temos ampla gama de 

variantes do modelo tradicional de trabalho de campo, as quais pendem mais para 

perspectivas micro ou macrossociais, a depender da corrente teórica de análise, das 

ramificações derivativas do objeto inicial ou da própria natureza das relações observadas. 

O contexto de nossa pesquisa, o de abordar o circuito da produção de farinha de mandioca 

na faixa litorânea de Santa Catarina, exigiu adaptações significativas e até estruturais do 

modelo de trabalho de campo usualmente aplicado. Contudo, antes de explicarmos como 

se deu essa adaptação e por que utilizamos antropologicamente a proposta de George 

Marcus de uma etnografia multissituada, vamos abordar alguns pontos sobre a 

particularidade da etnografia e a justificativa do seu uso na pesquisa que dá sustentação 

à produção do dossiê de registro de patrimônio. 

Os objetivos a serem alcançados tornam essa pesquisa em antropologia inusual, 

devido principalmente à natureza interétnica das relações históricas e pela circularidade 

dos saberes e práticas associadas à mandioca no litoral catarinense, assim como dada a 

escala multilocal trabalhada pela pesquisa, onde os territórios, tanto dos interlocutores, 

quanto de produção, plantio e dos engenhos, estão distribuídos espacialmente por toda a 

extensão do litoral. Na pesquisa, participaram três grupos étnicos distintos (indígenas 

Guarani, remanescentes de quilombolas e descendentes de europeus, prioritariamente, 

portugueses açorianos). Quarenta e três locais, dentre engenhos, aldeias e quilombos 

foram visitados, e realizadas entrevistas com integrantes desses diferentes grupos étnicos, 

em diversas comunidades tradicionais, com membros de instituições, indústrias e órgãos 

governamentais associados e relacionados à produção de farinha de mandioca. 

Pesquisas de diferentes áreas disciplinares realizadas em larga escala geográfica 

e numericamente, com amostragens de grandes dimensões, costumam utilizar fontes de 

dados primários produzidos por métodos quantitativos, a partir dos quais serão definidas 

variáveis e categorias de análise que possam balizar uma interpretação da realidade social 

que forneça um quadro, mapa ou retrato em que se possam visualizar regularidades, 

recorrências e padrões sociais generalizáveis. Contudo, os questionários e entrevistas 

geralmente aplicados em pesquisas quantitativas não dão conta de dimensões mais 

profundas, densas e complexas das experiências dos indivíduos e de suas relações sociais. 

Portanto, será a problemática e a pergunta de pesquisa que irá definir se a pesquisa irá 



utilizar métodos quantitativos ou qualitativos, já que suas respostas devem estar 

adequadas ao modo como elas serão coletadas em campo e analisadas posteriormente. 

Além disso, as particularidades de cada região e grupo étnico seriam desconsideradas 

quando se buscasse produzir generalizações a partir dos dados levantados em 

questionários. Ou então, o recorte empírico da pesquisa poderia até mesmo invisibilizar 

a participação de outras etnias e comunidades tradicionais de fundamental importância 

para a produção de farinha de mandioca nos engenhos, como os indígenas e quilombolas. 

Esses dilemas e desafios foram observados na pesquisa exploratória, quando se 

questionou como se poderia aprofundar o conhecimento sobre os saberes e práticas 

associados à mandioca diante de tamanha diversidade e distância dos locais de plantio e 

produção. Nesse sentido, nos perguntamos: como identificar, no intuito de registro de um 

bem patrimonial, suas singularidades e suas relações de pertencimento ao próprio bem 

em questão nessas condições territoriais e étnicas, mantendo um elevado nível de 

densidade e profundidade? Diante dessa problemática, desde uma leitura antropológica, 

houve consenso que as técnicas e metodologias de viés etnográfico seriam relevantes para 

dar conta das experiências e narrativas dos processos que geraram a continuidade 

histórica observada na produção tradicional e artesanal de farinha de mandioca, assim 

como para que pudéssemos captar as relações e modos de pertencimento geracional, 

regional, étnico e territorial associados ao bem cultural em questão. Contudo, as questões 

acima levantadas sobre os dilemas entre escala/comensurabilidade versus 

profundidade/densidade não estariam resolvidas em um primeiro momento. No decorrer 

da história da disciplina pôde-se observar em algumas pesquisas (Cesarino, 2014) 

situações semelhantes, principalmente no momento que antropólogos/as começaram a 

pesquisar em contextos urbanos. Foi a partir da Escola de Chicago que problemáticas 

geradas a partir do conflito e da diversidade interétnica começaram a se desenvolver e 

que derivou diversas outras correntes e escolas teóricas, dentre elas a escola norte-

americana interpretativista. E foi a partir do trabalho de um de seus expoentes (Marcus, 

2001) que encontramos um modelo em sintonia com os contextos e situações observadas 

no campo. 

Os saberes e práticas relacionados à domesticação e cultivo da mandioca, assim 

como a produção dos seus derivados, conjuntamente com os objetos, maquinários e 

ferramentas, com as danças, cantigas, crenças e formas de sociabilidade, não estão 

situados em apenas uma localidade no litoral de Santa Catarina, assim como não estão 

vinculados a apenas uma comunidade tradicional ou grupo étnico. Portanto, nesses casos, 



Marcus afirma que o trabalho de campo deve seguir o movimento de “circulação de 

significados culturais, objetos e identidades em espaço-tempo difusos” (Marcus, 2001). 

Nesses contextos, é justamente essa circulação (composta por contatos, trocas, 

aprendizados, conflitos, apropriações e convivência) que compõem tanto a diversidade 

quanto a singularidade do bem cultural, no momento em que se visualiza, no mapa 

produzido a partir dessa etnografia multissituada, como os jogos sociais e históricos de 

poder, comunicação e simbolismo foram se articulando no decorrer dos processos 

políticos e culturais ocorridos nos contatos entre os três grandes grupos étnicos que 

conviveram nesses territórios (indígenas, escravizados e portugueses). Marcus se utiliza 

das teorias pós-marxistas do “sistema-mundo” para situar a conjuntura socioeconômica 

na qual a ação da modernidade e do capitalismo afeta processos sociais e culturais em 

uma relação bilateral, na escala local-global, de forma concomitante e em diferentes 

intensidades e profundidades. Por esse motivo, afirma que o mapa produzido por essa 

etnografia multissituada não objetiva atingir uma totalidade, mas sim que a própria 

etnografia de uma “formação cultural” é uma etnografia do sistema-mundo, já que é 

estruturante e estrutura, ou seja, que é constitutiva ao mesmo tempo que constitui esse 

sistema-mundo. Nesse sentido, uma etnografia multissituada não é o conjunto de diversas 

etnografias locais, mas sim um mapeamento dos fluxos e trânsitos entre os agentes, as 

instituições e objetos que compõem esses territórios. 

Um dos objetivos aqui é encontrar as conexões e justaposições entre local e global, 

possibilitando classificar suas relações no processo de construção desses mapas. Na 

pesquisa de campo realizada foram produzidos justamente esses mapas, construídos 

conjuntamente com os atores no decorrer do próprio processo de seguir os agentes, os 

objetos e os discursos observados nos diferentes territórios. Assim como afirma Marcus, 

essas localidades só foram articuladas e conectadas na pesquisa através de processos 

globais em rede, em que contextos do sistema-mundo (como as redes sociais) permitiram 

a composição de conexões pelos (e através de) pesquisadores/as e pelos 

atores/proponentes/detentores do bem cultural. 

Para a presente pesquisa, a singularidade do objeto de pesquisa sugeria a utilização 

de entrevistas semiestruturadas e estruturadas nas quais os interlocutores poderiam narrar 

sobre suas tradições, crenças, modos e técnicas de cultivo e produção de farinha de 

mandioca, a partir da qual poderíamos compreender as categorias de pertencimento e de 

autenticidade, por exemplo, que seriam elementos fundamentais para a salvaguarda do 

bem cultural em questão. A motivação dessa escolha se deu por conta da natureza mesma 



da transmissão dos saberes e fazeres, marcados pela oralidade e pela tradicionalidade com 

que o conhecimento foi transmitido por meio principalmente de contos, mitos, lendas, 

ensinamentos e observações que compõem as relações intergeracionais observadas em 

campo, nas quais os mais velhos e anciãos são, em geral, os detentores e protetores das 

tradições. Contudo, a oralidade, apesar de ser um marcador cultural que permite 

identificar tais comunidades como de caráter tradicional, não é a única fonte de registros 

culturais. Diversas outras fontes foram observadas, como, por exemplo, livros de receitas, 

vídeos na plataforma Youtube, documentos históricos e visitas a museus. Elas foram 

acionadas nas narrativas ou serviram como referências na reiteração do intuito de 

salvaguarda do patrimônio em questão.  

No trabalho de campo foram utilizadas diversas técnicas de pesquisa que 

compõem uma etnografia, como por exemplo a observação-participante (Foote-Whyte, 

1980), a entrevista e o diário de campo. A principal fonte primária de dados utilizada 

foram as entrevistas, as quais captaram em vídeo e áudio narrativas diversas dos 

interlocutores. A reflexividade e a subjetividade que alicerçam o ato narrativo permitem 

deixar em suspensão o modo como semanticamente os sujeitos tecem essa rede de 

significados observados no momento da análise conjunta dessas narrativas, na qual 

conceitos como de memória coletiva (Halbwachs, 1990) são de fundamental importância 

para compreender suas relações de pertencimento e produção de identidades. Assim como 

é possível compreender o papel da oralidade na transmissão dos saberes e práticas que 

reafirmam valores, traduzem símbolos, reposicionam e ressignificam elementos culturais 

que sofreram apagamentos e invisibilizações, os quais acionam mitos, eventos históricos, 

documentos, instituições e ancestralidades que não seriam possíveis de ser explicitados 

em um modelo de pesquisa mais diretivo, restritivo ou orientado por metodologias que 

objetivam um recorte empírico situado ou o tratamento de poucas variáveis a serem 

cruzadas e explicadas em determinado fenômeno social. Além disso, temos o 

envolvimento e o engajamento constante dos atores na construção colaborativa e 

inclusiva da pesquisa no momento em que lhes é dada a voz como protagonista dessa 

história contada sobre os saberes e fazeres relacionados à mandioca e a produção de 

farinha. Essas narrativas, registradas em vídeo e transmitidas para os demais 

interlocutores, são agenciadas pelos atores na reafirmação de laços de pertença, no auxílio 

na transmissão de saberes e fazeres para gerações futuras e na luta por reconhecimento e 

por demandas das comunidades. Compreende-se que é por meio de narrativas biográficas 

que podemos mapear saberes, relatos e dados que se entrecruzam na “memória coletiva” 



(Halbwachs, 1990), permitindo-nos compor uma história social e cultural relacionada à 

produção de farinha de mandioca. Escolheu-se esse locus privilegiado da pesquisa, ou 

seja, o autorrelato e a biografia, também com a finalidade de compreender as dinâmicas 

de reinvenção e renegociação das identidades produzidas tanto nos encontros, farinhadas 

e compartilhamento de informações entre os sujeitos da pesquisa, quanto no próprio ato 

narrativo, no qual o/a narrador/a tece uma trama de referências, histórias e subjetividades 

que só poderiam ser registradas nesse espaço da entrevista. Na análise cruzada das 

narrativas podemos traçar paralelos entre recorrências e variabilidades relatadas sobre 

processos, práticas, saberes, fazeres e histórias semelhantes ou que ocorreram em um 

mesmo tempo e contexto histórico. A partir desse entrecruzamento de narrativas, fomos 

destacando os modos como os sujeitos acionam e produzem significados sobre os 

mesmos elementos significantes compostos nesse jogo dialético entre parte e todo, 

característico de um fenômeno cultural como o aqui analisado, e que nos remete a pensar 

com Clifford Geertz a partir de sua noção de “círculo hermenêutico” (1991). Essa noção 

nos permitiu, principalmente, observar como, através das narrativas biográficas, os 

interlocutores construíram discursos calcados em conexões passado/futuro a fim de 

sustentar a legitimidade e vitalidade dos engenhos de farinha de mandioca e seus 

respectivos saberes e fazeres. Foi nesse horizonte de significação que os interlocutores 

traçaram linhas que conectam tradição e modernidade, por exemplo, em um esforço 

coletivo para a salvaguarda de um bem que foi e tem sido recriado e reinventado 

constantemente sem perder seus elementos fundamentais. Nesse sentido, o conceito de 

narrativas biográficas (Kofes, 2015) é particularmente interessante para orientar e 

embasar teoricamente as entrevistas, seus roteiros e análises, já que leva em consideração 

a alteridade como processo de produção de uma “identidade narrativa” (Ricouer, 1994) 

que se elabora e é elaborada no processo narrativo. As biografias lançam narrativas de 

experiências que se estendem para além das dicotomias entre indivíduo e sociedade, e 

performam um drama social (Turner, 1974) sobre o vivido. Portanto, podemos observar 

como foi nas narrativas produzidas nas entrevistas que se estabeleceram, no ato de narrar, 

os laços entre a experiência vivida e o (re)elaborar o vivido em determinado contexto 

territorial e temporal em geral do presente e do “aqui-agora”. Em outras palavras, e 

pensando com Paul Ricoeur (1994), os sujeitos reelaboram sua identidade narrativa de 

acordo com o que está sendo comunicado e para quem está sendo endereçada a 

comunicação, sendo perceptíveis as diferenças entre, por exemplo, uma narrativa 

construída diante de uma câmera filmadora e uma produzida afastada dela. Por isso, 



torna-se fundamental a prática do trabalho de campo, da observação-participante e do 

diário de campo onde foi possível registrar essas outras identidades e expressões das 

mesmas experiências. Nesse sentido, não se torna necessário mais utilizar a chave 

analítica dicotômica indivíduo versus sociedade, já que é no plano do vivido que ocorrem 

os trânsitos e negociações entre essas esferas dos fenômenos sociais, a partir dos quais os 

narradores e narradoras que entrevistamos buscaram expressar e traduzir seus 

conhecimentos, técnicas, práticas e experiências de vida, ou melhor, buscam dramatizar 

o vivido no tempo da narrativa. 

 

Tabela 1 - Lista dos engenhos, aldeias e quilombos visitados. 

Engenho/Aldeia/Quilombo Município Localidade 

Engenho da Rô (Engenho do Sertão) Bombinhas Sertãozinho 

Engenho do Miminho Bombinhas José Amândio 

Engenho do Almir Bombinhas Bombas 

Engenho Dona Rosa Bombinhas Bombas 

Engenho do Valtinho Bombinhas Sertãozinho 

Engenho Elba e Zeneu Bombinhas Sertãozinho 

Engenho da Família Mendes Bombinhas Sertãozinho 

Aldeia Tekoa Tava’í Canelinha Sítio do Vale 

Aldeia Dona Rosa (Yguaporã) Biguaçu Amâncio 

Engenho dos Andrade Florianópolis 
Santo Antônio de 

Lisboa 



Sítio do Lício Florianópolis Ratones 

Sítio do Vale Encantado Florianópolis Rio Tavares 

Engenho do Neca Florianópolis Sertão do Ribeirão 

Engenho do Airton Florianópolis Sertão do Ribeirão 

Engenho do Adilson (Engenho e 
Alambique) 

Florianópolis Sertão do Ribeirão 

Engenho do Zeca (Alambique) Florianópolis Sertão do Ribeirão 

Engenho do Maurici Florianópolis Sertão do Ribeirão 

   

Quilombo Vidal Martins Florianópolis Vidal Martins 

Engenho do Jorge Florianópolis Rio Vermelho 

Engenho Três Irmãs Palhoça Três Barras 

Engenho Rosa e João Palhoça Três Barras 

Engenho Dona Catarina Angelina Bairro Garcia 

Aldeia Tekoa Itaty Palhoça Morro dos Cavalos 

Vestígios de Engenhos Garopaba Morro do Fortunato 

Engenho do João e Cida Garopaba Costa do Macacu 



Engenho e Alambique do Vô Zeca Garopaba Costa do Macacu 

Engenho do Ademir Garopaba Costa do Macacu 

Engenho Família Ferreira (Euclides e 
Terezinha) 

Garopaba Campo Duna 

Engenho do Quinca Garopaba Pinguirito 

Engenho Mané Idalino Imbituba Ibiraquera 

Engenho do Sr. Laudênio Imbituba Ibiraquera 

Engenho Centrinho do Rosa (Adílio) Imbituba Ibiraquera 

Engenho Dona Camila Imbituba Ibiraquera 

Engenho D. Maria e S. Serafim Imbituba Ibiraquera 

Engenho S. Chico Irineu Imbituba Ibiraquera 

Engenho Zé Aninha Imbituba Ibiraquera 

Engenho Dona Cota Imbituba Ibiraquera 

Engenho da Acordi Imbituba Areais da Ribanceira 

Engenho do Zé Laguna Ribeirão Pequeno 

Comunidade Quilombola Micuim Pescaria Brava Carreira do Siqueiro 

Fábrica RMR Alimentos Sangão  



Engenho dos Oliveira Imaruí  

4.1. Aspectos paisagísticos relacionados aos engenhos de farinha de Santa Catarina – uma 

abordagem metodológica 

 
Complementando a pesquisa multissituada, sempre ancorados na dimensão 

qualitativa da investigação, foi realizada também a pesquisa denominada por nós 

“aspectos paisagísticos relacionados aos engenhos de farinha de Santa Catarina” que 

surge a partir de uma lente essencialmente material proveniente da arquitetura e do 

urbanismo, e que foca no objeto (engenhos) para analisar as diversas escalas (vínculos 

construtivos, entorno e território), tentando mapear as relações socioespaciais que 

compõem esta intrincada rede que entendemos como paisagem. 

Desde a perspectiva da arquitetura, os engenhos como objeto não apresentam um 

refinamento estético que caracteriza, tradicionalmente, as obras de interesse de estudo. 

No entanto, apresentam uma estética própria em função do contexto em que foram 

produzidos, que, neste caso, evidenciam um tipo de relação com a arquitetura mesma, 

onde a construção por si só não apresenta grande importância. Entretanto, tentaremos a 

continuação apresentar o porquê da importância de sua análise. 

No contexto do estudo, pesquisa sobre o circuito dos saberes e fazeres da produção 

de farinha de mandioca no estado de Santa Catarina, o engenho sintetiza uma série de 

relações ambientais, produtivas e sociais que vão muito além da construção que dá 

suporte ao preparo da farinha. 

A série de materiais dispostos de determinada maneira para conformar uma área 

coberta e (mais ou menos) fechada para acomodar alguns aparelhos específicos fixos e 

outros que desenham um itinerário dinâmico de produção – a que chamamos arquitetura 

– demonstra, assim, sua complexidade a despeito de não ostentar as formas e os materiais 

de sua composição. Um olhar mais aproximado, porém, consegue distinguir o quão 

nobres são, por exemplo, as peças de madeira que por vezes sustentam grandes vãos, ou 

as engrenagens e aparelhagens diversas em termos de durabilidade ao longo de muitas 

décadas de funcionamento. Também evidenciam um saber construtivo artesanal que não 

é do domínio do comum, mas que perpetua uma autoridade cultural construtiva e uma 

ciência sobre o meio natural. 



Mostra-se, assim, a dualidade intrínseca própria da paisagem: o meio geográfico 

como condição e condicionado antropicamente, considerando também a dimensão 

temporal que resulta em significações distintas ao longo do processo (Berque, 

1990/2000). É este contexto distinguível, mas inseparável entre o cultural e o natural, que 

se evidencia, em nossa visão, o patrimônio representado pela produção da farinha de 

mandioca em Santa Catarina. Produção esta, vale ressaltar, que compreende o processo 

de maneira ampla, desde a escolha do tipo e o plantio da mandioca, às famílias que 

consomem a farinha de forma continuada e diversa. 

Concebemos o fenômeno engenho não como objeto individual extraordinário, 

mas como catalisador de um ciclo produtivo que participou (e ainda participa) na 

conformação paisagística enquanto conceito integrador (Pomar, 2010) de um vasto 

território e que absorveu características próprias a partir de fatores históricos e 

geográficos. Assim, o resultado cumulativo destas construções, sua distribuição 

territorial, suas novas construções e seus remanescentes (hoje, muitos deles, com novos 

significados) são definitivamente representativos e integram um campo fértil para estudos 

de evolução territorial a partir do objeto, permitindo compreender ciclos produtivos e de 

ocupação, processos de adaptação e transformação ambiental. 

Desde uma perspectiva mais concentrada, a presença relativamente tímida destas 

“construções” na paisagem nos ensina uma estética própria do “comum”, do ordinário 

como referência cultural (Schwerz, 2017) e de consumo cultural, como demonstrado nas 

tantas iniciativas contemporâneas de reviver ou mesmo refazer engenhos “tradicionais” 

nos dias de hoje. 

Da mesma forma, os engenhos encarnam, como referência produtiva, um modo 

de vida que ainda guarda outro tipo de relação mais saudável com seu meio. O engenho, 

assim, é referência de “resistência”, como os próprios detentores o caracterizam e, como 

tal, entendemos a importância de que estes valores sejam salvaguardados. 

Neste contexto todo, fomos estudar alguns exemplos de engenhos (esse pequeno 

recorte de arquitetura) que nos permitiram conhecer mais sobre as diversidades 

construtivas que participam na conformação desta paisagem. 

Hoje são outras as bruxas (referência aos contos fantásticos e gravuras de Cascaes 

em que as bruxas assombravam, interagindo com elementos típicos do engenho – 

Cascaes, 2015). O avanço do “progresso” (referência comumente utilizada pelos 

entrevistados), que indica a pressão especulativa e a falta de consideração típica dos atuais 

planos diretores em relação a fatos culturais, vem minguando toda esta complexa cadeia 



de relações da qual o engenho é o resultado mais aparente. As formas de sobrevivência 

de uma série de referências associadas a ele também assombram na medida em que o 

apelo turístico transcende determinados limites difíceis de estabelecer. 

Dentro do contexto supracitado, a escolha foi realizar levantamentos em engenhos 

considerados expressões representativas das tipologias identificadas na pesquisa 

etnográfica, com o objetivo de produzir registros audiovisuais de caráter paisagístico-

arquitetônico que contemplassem aspectos culturais relevantes dos engenhos de farinha 

de Santa Catarina nas suas diferentes escalas interna, externa e na sua inserção na 

paisagem. 

Inicialmente, foi realizada uma pesquisa “piloto” para compreender os tipos de 

informações necessárias e possíveis, bem como dimensionar o tempo exigido para tal, de 

fato realizando um treinamento para as saídas de campo posteriores. Nesse viés, foram 

coletadas imagens incluindo utilização de drone, assim como levantamentos cadastrais 

incluindo desenhos em escala, esquemas, etc., bem como notas de campo diversas. Tais 

esquemas, imagens e notas foram posteriormente organizadas e compiladas a partir de 

análises em escritório. Materiais complementares como cartografia histórica e atual foram 

sendo pesquisados e desenvolvidos em momentos subsequentes. 

Na base da pesquisa dos engenhos que serviram de piloto foram criadas quatro 

escalas complementares de informação: 1. escala territorial/geográfica; 2. escala 

paisagística/gleba/entorno; 3. escala engenho/objeto edificado; e 4. escala equipamentos, 

instrumentos, ferramentas e utensílios de produção. Cada escala agrupa quesitos básicos 

que justificam tal diferenciação escalar, com objetivos analíticos que incitam 

comparações tanto entre engenhos quanto entre escalas mais especificamente: 

(1) Escala territorial: que inclui análise geográfica, mapas, planos diretores atuais e 

anteriores, fotografias históricas, altimetrias e vegetação, assim como – quando 

possível – localizações de roças e relações de plantio e cursos d’água. 

(2) Escala paisagística: ou seja, terreno do engenho e entorno próximos (vizinhança, 

relações familiares próximas ou de comunidade), roças, equipamentos e 

construções complementares, animais, moradia, acessos e fluxos próprios da 

escala. 

(3) Escala engenho: a construção em si, dimensões, materiais predominantes, 

tipologia, descrição dos espaços internos e mapeamento dos principais 

equipamentos e fluxos produtivos. 



(4) Escala objeto: utensílios, equipamentos móveis, objetos decorativos, principais 

ferramentas etc. 

Tal subdivisão analítica permitiu abarcar uma grande quantidade de informações 

dispersas e espacializá-las de uma forma gráfica facilitada, de forma a “mapear” 

informações como tipologias e fluxos, mas também na busca de relações ainda não 

estabelecidas. Ao mesmo tempo, a elaboração de uma “matriz gráfica” de informações 

por engenho nas quatro escalas citadas (uma espécie de ficha gráfica textual), possibilitou 

registrar particularidades de cada engenho a depender da quantidade de informações 

coletadas, sem perder relação com as outras escalas comuns a todos os engenhos, 

facilitando parâmetros de produto e indicando diferenças e lacunas entre os exemplares 

analisados. Além disso, mostra um caminho possível para este trabalho importante de 

registro de dados, compreendendo a necessidade de maior entendimento deste patrimônio 

e seu potencial de transmissão cultural. 

 

4. 2. “Com muita farinha nas lentes” – sobre a câmera, conversas e a produção audiovisual 

 

Antropólogos, cientistas sociais, arquitetos, artistas e documentaristas. Um dos 

aspectos mais ricos desta pesquisa, em termos metodológicos, foi a presença de uma 

equipe multidisciplinar, que contribuiu com diferentes olhares, escutas e formas de 

registro. Cabe salientar que, além dos incontáveis diários de campo produzidos pelos 

antropólogos e antropólogas da equipe, dos desenhos nas pranchetas dos arquitetos e 

arquitetas, a câmera também se fez presente e “narrou”, para usar termos do audiovisual, 

mais uma perspectiva sobre a produção da farinha de mandioca, tendo como ferramenta 

o documentário. 

“A definição de documentário não é mais fácil que a de amor e de cultura”, afirma 

Bill Nichols (p. 47, 2010), crítico de cinema. O cinema nasce como documentário. Em 

1895, os irmãos Lumière registraram as primeiras cenas da história do cinema com títulos 

como Empregados deixando a fábrica e A chegada de um trem na estação. Como 

sugerem os títulos, são registros do cotidiano, da vida ordinária, contextualizados em 

determinado tempo e espaço. A realidade sem interferências, de maneira geral, é a 

matéria-prima do documentário – e é nesse sentido que ele cria uma relação de crença: 



serve como documento que atesta a existência concreta de uma história, de um objeto, de 

uma prática. É a prova decisiva de fatos: “Estivemos aqui e vimos isso”. 

Essa compreensão nos aproxima das contribuições do teórico cultural Stuart Hall, 

especialmente em sua obra Representação e Cultura (2016). Para Hall (2016), representar 

é mais do que espelhar a realidade: é produzir sentidos sobre o mundo.  Afinal, quem está 

com a câmera na mão é um sujeito imbuído de subjetividades que são refletidas nas 

imagens produzidas. Do sujeito à prática cultural, portanto, as imagens produzidas não 

apenas refletem o que somos, mas também moldam as formas pelas quais 

compreendemos a realidade, no nosso contexto, a produção da farinha de mandioca. Vale 

ressaltar nessa discussão que a câmera presente nos engenhos, quilombos e aldeias não 

foi e não é neutra — ela participa ativamente na construção de sentidos, sendo também 

uma ferramenta de recorte da realidade. Não existe câmera invisível, dessa forma, todo 

documentário age com criatividade sobre a realidade. O que se apresenta diante da lente 

não é exatamente o que aconteceria sem ela. É nesse recorte do vivido – ao mesmo tempo 

realidade e construção – que os documentários, tanto o curta quanto o longa, deste dossiê 

se estruturam. 

Ambos, curta e longa, abordam a importância sociocultural da produção de 

farinha de mandioca e seus diversos saberes e práticas associados aos engenhos de 

farinha, quilombos e aldeias no litoral de Santa Catarina. A proposta foi registrar e 

compreender as histórias, os saberes e as memórias de quem mantém viva essa prática 

cultural. De forma integrada, equipe de audiovisual e de pesquisa buscaram reconhecer 

as singularidades que dão a importância da farinha na vida cotidiana das comunidades 

litorâneas. Para delinear o roteiro guia dos produtos audiovisuais, adotamos os critérios 

orientadores para registro de um bem, definidos pelo Iphan: diversidade, 

intergeracionalidade, identidade, engajamento comunitário e relevância nacional. 

Em resumo, no que diz respeito à diversidade, os registros audiovisuais 

mergulharam nas distintas formas de fazer farinha, acompanhando o modo de vida nos 

engenhos, nas aldeias e nos quilombos. A intergeracionalidade se manifestou nas relações 

entre as diferentes gerações, evidenciadas especialmente no seio das famílias produtoras 

de farinha e na transmissão de práticas e saberes entre avós, pais e filhos. A identidade 

foi trabalhada no reconhecimento das particularidades que distinguem cada engenho, 

cada grupo e cada modo de fazer. O engajamento comunitário se manifestou no poder 

agregador dos engenhos enquanto espaços de encontro, de memória, de festa, de trabalho 

e de educação patrimonial. A relevância nacional foi abordada com uma pergunta 



norteadora, feita a todos os entrevistados: “O que o Brasil perderia se os engenhos de 

farinha não fossem registrados como patrimônio imaterial?” Pergunta chave para a 

finalização de todas as entrevistas, que estimulou respostas emocionadas. 

A partir disso, a narrativa do documentário se sustenta sobre dois pilares 

principais: a entrevista e o ato documental. A conversa, como defende o grande 

documentarista brasileiro Eduardo Coutinho, difere da entrevista: enquanto a entrevista 

tem pauta, a conversa tem vida. O cinema, assim como fazer farinha, não é feito de 

maneira solitária: há o encontro – ou embate – entre quem segura a câmera e o outro que 

está diante dela. Entre o documentarista e o entrevistado se estabelece um momento de 

escuta profunda, um espaço de atenção, de troca, de olhar nos olhos. É nesse terreno da 

confiança que surgem os laços, as tensões e os gestos inesperados que o documentarista 

chileno Patrício Guzmán, em seu livro Filmar o que não se vê (2017) chama de “átomos 

dramáticos” – o combustível das boas histórias. 

 

 
Foto 2: Captação na Aldeia Tava’í, Canelinha – SC. Créditos: Rancho Cultural, 2023. 

 



 
Foto 3: Captação em Imaruí, no Engenho do Sérgio. Créditos: Rancho Cultural, 2023. 

 

 
Foto 4: Captação em Morro dos Cavalos. Fonte: Rancho Cultural, 2023. 

 
 



 
Foto 5: Captação em Bombinhas. Engenho da D. Rosa. Créditos: Rancho Cultural, 2023. 

 
Foto 6: Captação em Garopaba, Engenho do Quinca. Créditos: Rancho Cultural, 2023. 

 
 



 
Foto 7: Captação em Florianópolis, Engenho do Jorge. Créditos: Rancho Cultural, 2024. 

 

 
Foto 8: Captação em Florianópolis, Quilombo Vidal Martins. Créditos: Rancho Cultural, 2023. 

 

Dessa forma, as entrevistas foram realizadas com abordagem antropológica, 

conduzidas pela equipe de pesquisa, priorizando a escuta atenta e o diálogo sensível com 

os entrevistados. Seguimos uma forma de discurso que Bill Nichols (2010) classifica 

como “eles falam deles mesmos para nós”, reforçando o protagonismo dos entrevistados, 

principalmente dos detentores. Isso terá reflexos direto na montagem, onde se optou por 

não ter narração e se debruçar na construção narrativa tendo como base as entrevistas. 

Além das entrevistas em profundidade, apelidadas carinhosamente como “as grandes 

entrevistas”, registramos também, como observadores participantes, as atividades 

cotidianas relacionadas à farinha. Essa combinação permitiu entender o processo 



artesanal de fabricação e os sentidos mais subjetivos, afetivos e históricos que atravessam 

a prática. 

Nisto, o segundo pilar, o ato documental, foi fundamental para além da escuta: 

tratou-se de acompanhar e participar de ações como farinhadas, encontros comunitários, 

bois de mamão, Farinhada do Divino em 2023 e 2024, receitas com mestras, caminhadas 

pelos quilombos, plantação de ramas etc. De maneira geral, a equipe de audiovisual e de 

pesquisa adentraram contextos de prática real, criando amizade com as comunidades e 

respeitando seus tempos, suas festas e seus cotidianos. O documentário, assim, não 

apenas representa, mas participa – e ao participar, se transforma junto com o que registra. 

Em termos de recursos audiovisuais, a linguagem cinematográfica adotada 

valoriza a simplicidade e a beleza dos engenhos. A fotografia se organiza em dois eixos 

principais: planos abertos, que captam a paisagem e a arquitetura dos engenhos, aldeias e 

quilombos; e planos fechados (close-ups e detalhes), que revelam a minúcia dos gestos, 

das mãos, dos objetos e dos olhares.  

As temáticas emergem organicamente a partir das falas e das situações vividas ao 

longo da pesquisa e giram em torno da produção artesanal da farinha. A partir das falas 

de diferentes entrevistados, surgiram questões como território, comunidade, alimentação, 

objetos, saberes, festas, plantio, produção e os modos de vida associados aos engenhos. 

Essas categorias demonstram a complexidade do universo de pesquisa e foi um grande 

desafio para a montagem, responsável por inúmeras horas e testes de escaleta com o 

auxílio da plataforma Miro.  

 

 
Figura 1: escaletas – Plataforma Miro. Créditos: Rancho Cultural, 2025. 

. 
 



 
Figura 2: escaletas – Plataforma Miro. Créditos: Rancho Cultural, 2025. 

 

A montagem adota como dispositivo narrativo o “capote” – referência à prática 

tradicional, encarada como uma brincadeira da raspagem da mandioca, que marca o ritmo 

do trabalho nos engenhos –, criando um fluxo em que os entrevistados trocam falas entre 

si, numa espécie de conversa entre tempos e lugares. Também foi utilizada a técnica da 

montagem paralela, estruturando o filme em dois eixos narrativos. Um acompanha as 

etapas da produção artesanal da farinha e o outro narra a inauguração de um novo engenho 

no Sertão do Ribeirão da Ilha, em Florianópolis (SC), onde o proprietário Adilson 

reconstroi um engenho a partir de peças reaproveitadas, evocando a memória e a 

continuidade da prática. Esses dois eixos se entrelaçam, costurando passado e presente, 

tradição e reinvenção. 

 
 

 
Foto 9: Campeonato de Capote em Garopaba, Engenho dos Ferreira. Créditos: Rancho Cultural, 

2023. 
 



Para finalizar, ao longo da produção audiovisual, entre 2023 e 2024, percorremos 

11 municípios do litoral catarinense – Angelina, Bombinhas, Canelinha, Florianópolis, 

Garopaba, Imaruí, Imbituba, Palhoça, Paulo Lopes, Sangão e Tubarão –, totalizando a 

visita a 30 diferentes locações, entre engenhos de farinha, aldeias indígenas e 

comunidades quilombolas, incluindo também órgãos institucionais como CIDASC, 

EPAGRI, UFSC, ALESC e prefeituras. O volume de material coletado é extenso e 

expressa a densidade da pesquisa audiovisual. Esse acervo constitui não apenas a base 

para os produtos audiovisuais e ao próprio dossiê, mas também um significativo 

documento visual do bem, capaz de servir a futuras ações de valorização e difusão, 

estratégias importantes para a salvaguarda do bem. Um processo de anos, horas de 

estrada, inúmeras conversas, cafés com beiju e muita farinha nas lentes. 

5. O que será encontrado no dossiê? 

Como dito acima, a perspectiva desta pesquisa é pensar o material e o imaterial 

não como uma dualidade da categoria patrimônio, mas como dimensões indissolúveis do 

próprio bem. Nesse sentido, tanto o objeto como a sua história têm relevância. O 

significado atribuído ao longo do tempo, a memória, as referências, as coleções e as 

classificações ultrapassam a razão prática e transitam na seara simbólica. Esse conjunto 

de significados nos ajuda a pensar e identificar esses homens e mulheres que dão vida ao 

bem, que fazem determinados saberes e práticas serem passíveis de registro. 

Iniciaremos a Parte II deste dossiê, Identificação e o Bem Cultural como Objeto 

de Registro, com uma breve contextualização histórica do bem, já que sobre o tema há 

farta bibliografia. Após, apresentaremos as três principais comunidades tradicionais 

detentoras desse saber: comunidades indígenas (trabalhamos com os Mbya Guarani, que 

vivem na faixa litorânea de Santa Catarina), comunidades quilombolas e comunidades 

açorianas. O objetivo não foi esgotar o objeto de pesquisa. Portanto, o estudo com 

profundidade fixou-se em um, dois ou até três grupos de cada etnia. Em seguida, trazemos 

um aspecto bastante atual da prática, mas ao mesmo tempo que pode ser vista como uma 

releitura de uma prática ancestral, a rede – inclusive virtual – que perpassa as pessoas 

detentoras do bem. Tem-se uma comunidade em rede, espacialmente fluida, mas 

conectada por diversos mecanismos. 

O engenho, apesar de certa centralidade no circuito da produção da farinha de 

mandioca no litoral de Santa Catarina, não abarca a maior parte dos saberes e práticas 

relacionadas à produção da farinha de mandioca no litoral catarinense. Há pessoas ou 



coletivos que não possuem engenhos, nunca possuíram, sem que isso os desqualifique 

como detentores desse bem. O saber e a prática começam na roça, na troca de ramas, no 

conhecimento e cultivo das etnovariedades, já que “sem mandioca não tem farinha”. Por 

isso, reservamos um capítulo ao Sistema Agrícola Tradicional, praticado por alguns e na 

memória de outros. Após, apresentaremos o Sistema Produtivo da Farinha, o que inclui 

os engenhos, o processo produtivo em si, as farinhadas e os objetos. Entretanto, os saberes 

e práticas não terminam com a fabricação da farinha, há um Sistema Alimentar 

desenvolvido a partir da massa que compõe o modo de vida dos detentores. 

 Transversal a essa estrutura que se desenvolve da roça à mesa, os bens culturais 

associados têm um papel relevante em toda a prática. As cantorias, festas, brincadeiras 

são um fator de identificação e de sociabilidade dos grupos envolvidos. 

 A Parte III, O Bem Cultural como Objeto de Registro, apresentará a justificativa 

para o reconhecimento do bem como Patrimônio Cultural do Brasil. Nesse sentido, serão 

destacados os pontos que sustentam a riqueza do bem para a cultura local e nacional. Na 

sequência, a Parte IV apresentará as Recomendações de Salvaguarda, destacando os 

riscos e ameaças à continuidade do bem e propondo medidas e subsídios para a construção 

de um plano. 

 Complementamos o dossiê com o apêndice, no qual apresentaremos mais 

detidamente os pesquisadores, os técnicos colaboradores e os principais entrevistados. 

 Vamos à leitura? 

 

 

 

 

 



Aquarela 5 - Trabalho nos Engenhos. 

 

Créditos: Cleidi Albuquerque, 2024. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

II PARTE - IDENTIFICAÇÃO 

 Na identificação da produção da farinha de mandioca no litoral de Santa Catarina 

como bem patrimonial nos defrontamos com um bem de múltiplas interfaces que, por 

essa razão, reproduzem, vivenciam e recriam saberes e fazeres de diferentes formas. 

Essas interfaces atuam como eixos estruturantes da prática tradicional. Sem pretender 

esgotá-las, nosso objetivo foi expor de forma relacional as faces que interagem e atuam 

como vasos comunicantes do circuito. Para citar alguns exemplos, temos as 

reivindicações territoriais e de direitos das comunidades tradicionais que ocupam essa 

faixa litorânea; as narrativas referentes ao sistema agrícola tradicional, envolvendo 

práticas de cultivo e a vida na lavoura;  os engenhos, locais físicos onde se produz a 

farinha de mandioca;  as etapas do processo produtivo da mandioca, ensinado de geração 

para geração;  as ferramentas e tecnologias tradicionais, mistas e recriadas utilizadas 

para essa produção; os bens culturais associados, como é o sistema alimentar que 

sintetiza tradições dos antepassados dessas comunidades;  os eventos do cotidiano, 

sazonais e extraordinários envolvendo linguagens artísticas recorrentes; as ações de 

salvaguarda em prol da sobrevivência e visibilidade dessa produção, implementadas 

através do turismo de base comunitária, dentre outras propostas. 

6. Breve contextualização histórica 

 
O surgimento da mandioca, para o povo Guarani, ela surgiu pela 
necessidade. Era uma aldeia que passava bastante necessidade, e uma 
criança com o nome de Paraí morreu mesmo por desnutrição, por falta 
de alimento. E a mãe dela também veio a falecer, de tristeza, que é a 
Jussara (açaí). Então a gente passa muito este ensinamento, de que, 
principalmente na Amazônia, é consumido o açaí. A tapioca de açaí, 
né? Porque o açaí para nós, para o Guarani, é a lágrima da Jussara. E a 
Jussara, na verdade, ela também morreu de tristeza - na história, 
resumindo - na sepultura da Paraí. Então foi de onde surgiu, a 
comunidade sempre cuidando da sepultura das duas, e aí foi onde que 
nasceu o primeiro pé de mandioca na sepultura da Paraí. Então, o pajé, 
em sonho, teve que, a partir daquele momento, ele precisava arrancar 
aquele arbusto, aquela árvore que tinha ali que, a partir daquele 
momento, a raiz serviria de alimento para a comunidade. E aí assim foi 
feito. O pajé ordenou, a comunidade fez uma cerimônia e estava lá. 
Aquele, aquela arvorezinha, aquele arbusto da cor marrom, que era da 



cor da pele da Paraí, e com a carne dentro branquinha, né? E era 
mandioca. Desde então, a comunidade não passa mais necessidade 
cultivando a mandioca. E dali uns anos, uns meses também, pra 
surpresa de todos, na nossa cultura, da mãe da Paraí, nasceu a Palmeira 
Jussara. E aí que veio, né? Aí o açaí com as lágrimas de sangue na cor 
da mãe da Paraí. Era uma indiazinha que morreu. (Narrativa oral do 
surgimento da mandioca para esta pesquisa feita por Cunhã Poty Pafe’í. 
Dinha Clarice de Souza - Mbyá Guarani e Kaingang) 

 
 As narrativas míticas do surgimento da mandioca dentre os povos originários 

possuem uma estrutura comum e diversas variantes de acordo com o grupo que as 

apresentam. Cunhã Poty Pafe’í Dinha Clarice de Souza, mulher Mbyá Guarani e 

Kaingang, nos trouxe a história de Paraí, a jovem que morreu de desnutrição e se 

transformou num alimento considerado nutritivo e que compõe a base da dieta indígena. 

Para além da humanidade da mandioca e do registro do período de escassez desse povo, 

a narrativa nos aponta para a origem da domesticação do tubérculo. 

 Acredita-se que o povoamento do litoral de Santa Catarina ocorreu por volta de 

3.000 a. C. e que se estendeu até a chegada dos povos europeus, quando predominavam 

na região os Tupi-Guarani, logo denominados de Carijó. Entretanto, estima-se que a 

prática da agricultura no litoral tenha se iniciado por volta de 1.000 a. C. (Santos, 1987). 

Apesar disso, o conhecimento desses povos acerca do processamento da mandioca 

precede, data, segundo estudos arqueológicos, de 2.000 a 3.000 a. C. (Neubert, 2013). 

 Nos registros historiográficos do primeiro contato dos povos originários com os 

povos europeus aparece a alimentação como um fator de atração, uma vez que os 

viajantes chegavam famintos depois de meses nas caravelas, com seus suprimentos 

escassos e em péssimas condições para o consumo. A farinha e o beiju aparecem na lista 

das iguarias consumidas pelos indígenas, assim como frutas, carnes de caça e peixes 

frescos, demonstrando a consolidação dos saberes e fazeres relacionados à mandioca no 

cotidiano nativo (Atala, 2021). 

 Nas frentes de reconhecimento e conquista das novas terras, a ilha de Santa 

Catarina apresentava-se como um ótimo porto e ponto estratégico para o acesso à bacia 

do Rio da Prata, além de estar na proximidade da linha divisória do Tratado de 

Tordesilhas, o que significou uma disputa entre espanhóis e portugueses. Desde o início, 

apesar do contato de alguns náufragos e europeus que passaram a viver com os silvícolas 

e servir de intermediário entre o nativo e o estrangeiro, a relação estabelecida foi 

colonialista, cujo principal objetivo era a obtenção de mão de obra escravizada para os 

empreendimentos agrícolas que surgiam no litoral de São Paulo, nos campos de 



Piratininga e no Nordeste, e desarticular a suposta rede de apoio dos espanhóis. Com isso, 

a população indígena do litoral catarinense foi praticamente dizimada (Santos, 1987). 

 No século XVII, foram fundadas três povoações no litoral de Santa Catarina: 

Nossa Senhora do Rio São Francisco, em 1645; Nossa Senhora do Desterro, em 1651; e 

São Antônio dos Anjos de Laguna, em 1676, que originaram os atuais municípios de São 

Francisco, Florianópolis e Laguna, respectivamente. Entretanto, depois da morte dos 

fundadores, “alguns miseráveis continuaram a residir nesses locais, explorando os fartos 

recursos da natureza. Não tinham, entretanto, maior expressão econômica ou política. Era 

apenas gente que sobrevivia” (Santos, 1987:44). 

 Foi no final do século XVII que a Coroa começou a cogitar a possibilidade de 

facilitar a vinda de açorianos para ativar a economia e aumentar a escassa população da 

região. Somente em 1748, entretanto, começou a migração por ordem real, povoando 

definitivamente o litoral de Santa Catarina e o Rio Grande do Sul. A escolha pela 

população do arquipélago, povoado por portugueses desde o século XV, deu-se em razão 

da alta densidade demográfica nas ilhas e pela escassez de terras cultiváveis e de criação. 

Assim, a ocupação do sul do Brasil pelos açorianos parecia como uma solução 

duplamente adequada. 

 
Mapa 3 - Emigração Açoriana. Fonte: Santos, 2004:49.  

Entre os anos de 1748 e 1756 – primeira e última leva de povoadores – chegaram 

a Santa Catarina cerca de 5.000 pessoas. Esse contingente representou a “maior corrente 



migratória europeia até então dirigida ao Brasil” (Santos, 2004:50) e serviram, como 

inicialmente planejado, de suporte para os objetivos expansionistas da Coroa portuguesa. 

A atividade econômica desenvolvida por essa população resultou na exploração de 

produtos agrícolas, especialmente a farinha, associada à atividade pesqueira, 

complementariedade que se mantém até os dias atuais. 

De acordo com o Relatório de 1797 do governador Miranda Ribeiro, havia 884 

engenhos de farinha em atividade no território catarinense, predominando sobre todas as 

outras atividades de processamento de produtos agrícolas da época. Estavam assim 

distribuídos por freguesia: 

 

 

 

Essa produção abasteceu durante dois séculos a população urbana, as tropas 

inicialmente portuguesas e depois do império brasileiro e as embarcações em trânsito, 

atuando de forma significativa durante a Guerra do Paraguai (1864-1870). No triênio de 

1851-54, um pouco mais de cinquenta anos depois da migração açoriana, a farinha de 

mandioca correspondia a 85,6% dos produtos enviados para outras localidades pelo Porto 

do Desterro (Braganholo, 2017). 

Essa atividade econômica, voltada para o mercado interno, era baseada na 

pequena propriedade rural, na policultura e na mão de obra familiar e, em alguns casos, 

escravizada. Entretanto, a compra de africanos escravizados era muito cara para uma parte 

dos produtores de farinha da porção meridional do Brasil, o que não eliminou a sua 

presença, mas, proporcionalmente a outras regiões do País, tornou-se de pequena 

envergadura, considerada doméstica. Além disso, a economia era de subsistência com 



algum excedente que atendia ao mercado interno, e não à exportação, o que também 

contribuiu para inexistir um grande mercado escravagista. 

De acordo com o “Recenseamento do Brazil em 1872”1, a população da Província 

de Santa Catarina era formada por aproximadamente 90,6% de pessoas livres (144.818 

habitantes) e 9,4% de pessoas escravizadas (14.984 habitantes), apenas um pouco abaixo 

da média nacional de 15,24%, representando um efetivo considerável de pessoas. 

Ocorre que a presença africana no estado de Santa Catarina durante muito tempo, 

e ainda atualmente, é marcada por um processo de invisibilização. Assim como a 

historiografia sobre o processo de escravização de pessoas africanas e mestiças em Santa 

Catarina foi pouco estudada até pelo menos a década de 1980. Buscando marcar sua 

diferença com o restante do Brasil, na região sul (Paraná, Santa Catarina e Rio Grande do 

Sul) se sobressaíram narrativas alegando uma relativa insignificância numérica do 

trabalho escravo, cuja economia teria tido maior desenvolvimento econômico pautado em 

mão-de-obra imigrante europeia e branca. Esta forma de análise seguiu um contexto 

nacional de estudos sobre a presença africana e afro-brasileira na história do Brasil, 

deixando “invisível” a presença das populações africanas e afro-brasileiras em Santa 

Catarina. A despeito dos passados embranquecidos nas narrativas históricas, a própria 

historiografia tradicional se revela contraditória ao comentar a mão-de-obra que incluía 

africanos em diversos setores, como nas armações baleeiras, nos serviços domésticos, 

artesanato, agricultura e comércio. 

A presença da mão de obra negra, inicialmente escravizada, nos engenhos de 

farinha do litoral catarinense está presente na memória dos entrevistados mais antigos, 

nas histórias que ouviam quando crianças e nas vivências que trazem consigo. Também 

consta de uma literatura mais atual, na qual esquecer o passado escravocrata não é mais 

um imperativo, pelo contrário, a lembrança desse passado é essencial para reafirmar a 

condição de homem livre e de cidadão brasileiro.  

Biléca, Manuel Theodoro Moreira, afro-descendente nascido em 1906 no atual 

município de Porto Belo, homem de memória invejável, teve seus “causos” registrados 

em Biléca, o filho da Costa Esmeralda e dentre as narrativas apresentadas uma se destaca 

por colocar os negros dentro dos engenhos de farinha: A vingança do escravo Simão, 

cujos trechos seguem transcritos: 

                                                 
1 Disponível em: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv254
77_v11_sc.pdf, acesso em: 12/6/2025. 



 
Um dos mais comentados episódios envolvendo escravos na Costa 
Esmeralda talvez tenha sido o caso do velho Porfírio, conhecido senhor 
de engenhos da Costeira e que tinha um escravo chamado Simão. Este 
negro foi adquirido no Rio de Janeiro por padres da Ilha de Santa 
Catarina e depois vendido a Porfírio, justamente porque o escravo era 
rebelde. Contam os antigos que ao saber dessas características do 
escravo, bem na hora em que estava fechando a transação comercial, 
Porfírio teria dito o seguinte: 
“O negro é valente, é?... Que bom, é desses mesmo que eu gosto!...” 
Como qualquer outro senhor de escravos, Porfírio tinha uma casa 
grande, lá no alto da praia do Cardoso, onde também estavam a senzala, 
os engenhos e a lavoura. Porfírio era um homem poderoso e tinha um 
engenho em outra das suas propriedades, a ilha do Macuco, onde os 
seus escravos cultivavam mandioca e outras lavouras. Nos dias em que 
o vento e as correntes marítimas auxiliavam as embarcações que iam 
em direção à ilha, Porfírio mandava seus escravos trabalharem lá no 
Macuco. Iam a remo, pois Porfírio desconfiava que numa embarcação 
à vela os seus escravos poderiam fugir em outro rumo. O retorno era 
feito de forma semelhante, também a remo, porém somente com o vento 
Nordeste, que ajudava a jogar a embarcação em direção ao continente. 
(...) 
Assim que chegou aos domínios de Porfírio, na Costeira, o escravo 
Simão teve como destino as plantações de mandioca da ilha do Macuco, 
onde já estavam vários outros escravos. Lá os negros arrancavam as 
raízes de mandioca que eram plantadas justamente com batatas para 
melhor aproveitamento do terreno. Cada escravo tinha o dever de 
arrancar um eito de raízes, separar as batatas e carregar para o engenho 
apenas a mandioca, que seria transformada em farinha. A batata mais 
tarde tinha uma outra destinação. Todos faziam certo, menos o escravo 
Simão, que era teimoso e não tinha medo. 
(...) 
O tempo passou, o negro Simão não endireitou e Porfírio resolveu dar-
lhe uma surra. Para isso, mandou que trancassem o engenho por fora 
assim que o teimoso Simão entrasse lá. O negro Simão entrou no 
engenho com o balaio carregado nas costas. Porfírio entrou logo atrás 
com seu chicote e os outros escravos saíram imediatamente para fora, 
passando a tranca na porta do engenho e deixando os dois lá, a sós. (...) 
(Barentin e Bayer, 2006:60-61) 

 

A história continua com o desenrolar da trama. O escravo, avisado, se prepara 

para o castigo e leva consigo uma faca artesanal. Enfrenta o senhor e o esfaqueia na 

barriga. Depois de alguns dias no hospital, Porfírio vem a falecer. Simão aproveita a 

oportunidade, foge da ilha e nunca mais é visto na localidade. 

A saga do escravo Simão traz a “teimosia” como resistência e conta sobre a 

trajetória do herói até alcançar a almejada liberdade e suposto retorno ao Rio de Janeiro, 

onde viviam seus familiares. Também nos conta sobre o cotidiano de Porto Belo, cujos 

negros escravizados eram mão de obra para os trabalhos na agricultura e nos engenhos 

de farinha da região. Um trabalhador que desempenhou papel fundamental na construção 



do conhecimento empírico sobre a lida na roça e no engenho, exercendo com criatividade 

o seu mister, como será apresentado no curso do trabalho. 

Se é possível nominar como “ciclo da farinha” o período da história catarinense 

que se inicia na segunda metade do século XVIII e se prolonga até a primeira metade do 

século XX, é graças ao conjunto de saberes e fazeres acumulados pelos indígenas, negros 

e descendentes de europeus que ocuparam o território do litoral catarinense. Um convívio 

conflituoso com tentativas de dominação e de resistência, mas que forma a identidade 

dessas comunidades. 

O declínio da produção da farinha aparece associado à urbanização do litoral e a 

consequente redução das áreas de plantio, à exploração turística e imobiliária, somada a 

uma legislação sanitária exigindo padrões de produção inalcançáveis pelo pequeno 

produtor rural, além da impossibilidade de competir com os produtos industrializados. 

Por outro lado, no final do século XX nasce um movimento de fortalecimento desse 

modelo de beneficiamento da mandioca como resistência ao processo de desaparecimento 

da prática, do modo de vida camponês. Coletivos se organizam, comunidades se 

autodeclaram tradicionais. Engenhos são reativados, remontados ou revitalizados. 

Museus são inaugurados. (Braganholo, 2017). 

Esse movimento desloca a farinha da lógica mercantilista existente até a primeira 

metade do século XX para uma lógica patrimonialista, na qual o bem passa a ser 

reivindicado como parte integrante da identidade das diversas etnias que construíram essa 

prática. 

 

7. Comunidades tradicionais 

 
O conceito de comunidade tem sido objeto de estudo das ciências sociais desde 

o seu início. Entretanto, o conceito continua sendo objeto de reflexão, mas com o enfoque 

voltado para a identidade, podendo citar Bauman (2003) e Maffesoli (2011) como 

exemplos de autores dentro desta perspectiva. 

A visão clássica, quando se referia à comunidade, pensava num grupo social 

espacialmente demarcado, com integração afetiva e coesão social. Ou seja, havia um 

compartilhamento de conhecimentos, objetos, práticas, formas de agir e pensar. Os 



costumes e as tradições mediavam as relações sociais, baseados nos valores do grupo. As 

relações eram pessoais. 

A comunidade de forma geral é uma noção vista como positiva, seja na visão 

clássica em oposição à noção de sociedade – industrializada, impessoal, capitalista –, seja 

na visão contemporânea, como espaço identitário, seja, até mesmo, no imaginário 

popular. 

 Além da concepção clássica, contemporânea e do senso comum, também no 

contemporâneo apresentam-se as comunidades tradicionais. A conjugação do substantivo 

comunidade e do adjetivo tradicional tem um peso simbólico importante que remete ao 

passado, mas não a qualquer passado, a um passado rico em valores positivos como 

segurança, intimidade, contato face a face, parentesco, cooperação, dentre outros. 

 A comunidade tradicional é não apenas um conceito antropológico ou jurídico, 

mas, talvez principalmente, um movimento social relacionado ao conceito de identidade 

e que tem por escopo a conquista de direitos. Apesar de o Decreto nº 6.020/2007 

apresentar um conceito de comunidade tradicional2, Cunha e Almeida (2017) atribuem 

um viés político, pois insere os sujeitos num processo de luta por identidade e território 

num contexto de conservação do meio ambiente. 

 
Populações tradicionais são grupos que conquistaram ou estão lutando 
para conquistar (prática e simbolicamente) uma identidade pública 
conservacionista que inclui algumas das seguintes características: uso 
de técnicas ambientais de baixo impacto, formas equitativas de 
organização social, presença de instituições com legitimidade para 
fazer cumprir suas leis, lideranças locais e, por fim, traços culturais que 
são seletivamente reafirmados e reelaborados. (Cunha e Almeida, 2017, 
p. 291-292)  

 
Há, segundo esses dois autores, sujeitos comprometidos em “conferir 

substância” à categoria “populações tradicionais” e isso significa trazer para si a 

responsabilidade de proteger os recursos naturais em troca de benefícios – inclusive 

econômicos – e direitos territoriais. 

 

                                                 
2 Art. 3º (...) 
I - Povos e Comunidades Tradicionais: grupos culturalmente diferenciados e que se reconhecem como tais, 
que possuem formas próprias de organização social, que ocupam e usam territórios e recursos naturais 
como condição para sua reprodução cultural, social, religiosa, ancestral e econômica, utilizando 
conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos pela tradição; 
 



Aquarela 6 - Bailes. 

 

Fonte: Cleidi Albuquerque, 2024. 

 

 

7. 1 A mandioca e a produção de farinha entre os Guarani 

 



Aquarela 7 - Danças. 

 

Fonte: Cleidi Albuquerque, 2024. 

O povo indígena Guarani desdobrou-se do tronco linguístico-cultural Tupi há 

aproximadamente 2.500 anos. A compreensão de território Guarani é ampla, superando 

os limites das aldeias (tekoá – lugar adequado para viver, segundo seu sistema cultural, o 

nhanderekó). Considerando os limites geopolíticos, atualmente os Guarani vivem no 

Brasil, Argentina, Paraguai e Bolívia (Figura 1), território que denominam Yvyrupa – 

entendido como território livre, adequado ao modo de viver guarani (Brighenti, 2010; 

Freitas, 2012; Ramo Y Affonso et al, 2015). No Brasil, encontram-se as parcialidades 

Guarani Kaiowá, Nhandeva e Mbyá, que se fortalecem socio-politicamente por meio de 

suas relações de reciprocidade e redes de parentesco mantidas pela constante mobilidade 

(Souza, 1998; Chamorro, 1999; Ladeira; Matta, 2004; Azevedo et al, 2008).  



 

 
Mapa 4 - Mapa Guarani Digital, com a localização dos Guarani na América Latina. 

Fonte: MAPA, 2025. 
 

No presente estudo, abordaremos a produção de mandioca pelos Guarani no 

estado de Santa Catarina, contudo é necessário destacar que suas relações de parentesco 

e reciprocidade não se limitam às divisas geopolíticas, pois seu entendimento de território 

é amplo e livre, como pode ser observado na Figura 1, onde estão pontuadas terras e 

aldeias Guarani no contexto continental latino-americano. Em Santa Catarina, 

predominam as parcialidades Mbyá e Nhandeva, que geralmente convivem em territórios 

compartilhados e denominaremos como Guarani. Na Figura 2, a seguir, é possível 

observar que a distribuição das comunidades Guarani em Santa Catarina ocorre 

predominantemente no litoral, local onde concentramos nossos esforços para o 

entendimento das práticas e saberes relacionados à produção da mandioca e seus 

significados para este povo indígena. 

 



   

 
Mapa 5 - Mapa Guarani Digital, com a localização dos Guarani em Santa Catarina 

Fonte: MAPA, 2025. 
 
Apresentaremos dados produzidos em nossas investigações realizadas junto aos 

Guarani de Canelinha e Morro dos Cavalos. A Reserva Indígena Canelinha, onde 

encontra-se a Tekoá Tava’í, localiza-se no município de Canelinha, enquanto a Terra 

Indígena Morro dos Cavalos está localizada em Palhoça, ambas junto à região 

metropolitana de Florianópolis. 

Constatamos que a mandioca tem presença constante nos roçados Guarani, 

constituindo um dos alimentos básicos de sua dieta. Dificuldades de acesso à terra 

prejudicam a segurança alimentar das comunidades, pois é preciso segurança de 

permanência e tempo de cuidado do plantio para produzir alimentos. Em nosso período 

de observação no Morro dos Cavalos, percebemos o incremento de iniciativas de cultivo 

de roças coletivas relacionadas ao estabelecimento de uma situação jurídica mais segura 

com relação ao uso da terra. Cada família cultiva seu roçado e geralmente as roças 

coletivas são parte de atividades da escola ou de espaços de formação (que podem ser 

interculturais). 

 



Foto 10:  Roçado de mandioca e batata doce. 
Fonte: Facebook de Conexão Itaty. 

Foto 11: Colheita da mandioca. Fonte: Facebook 
de Conexão Itaty. 

 

Observamos que o cultivo começa com a abertura de uma clareira na mata, 

seguida da coivara (queima controlada) para limpeza e nutrição/preparo do solo. Antes 

de realizar o plantio – que deve ocorrer de acordo com a época e a lua adequada – as 

ramas de mandioca podem ser batizadas na opy (casa de rezas), assim como acontece com 

outras sementes, como o milho. O batismo consiste em uma proteção da semente por 

meio da fumaça do petynguá (cachimbo). “Sendo os rituais religiosos os responsáveis 

pelo crescimento dos alimentos, a opy (local onde os Mbyá-Guarani realizam seus rituais) 

é indispensável para a produção de seus alimentos (orerémbiú)” (Tempass, 2005, p. 74). 

 

Foto 12: Preparo do solo para kokue (roça). Fonte: 
Nauíra Zanardo Zanin. 

Foto 13: Batismo das sementes na opy. Fonte: 
Facebook de Conexão Itaty. 

 

Verá Poty (2015) esclarece a relevância de alguns elementos presentes neste 

processo de proteção das sementes, como o petyngua (cachimbo ritual), por viabilizar a 

comunicação com o ñe’ẽ (princípio-espírito da pessoa Guarani) e com as divindades por 

meio da fumaça sagrada (tataxinã), sendo o “principal instrumento de concentração, de 

cura e de proteção espiritual” (Poty, 2015, p. 17). A casa de rezas (opy), onde ocorre a 

cerimônia de proteção das sementes, é um lugar fundamental para o nhandereko, sendo 

central para a manutenção e o fortalecimento do modo de vida Guarani (Poty, 2015, p. 

56): 



Nhanderu, nosso pai primeiro, deixou a Opy’i, casa de cerimônias, para 
nos proteger. A cada entardecer tocamos os instrumentos sagrados, 
dançamos e cantamos ao Nhanderu. Por isso, a Opy’i é a fonte da nossa 
eterna alegria. Ela é a base para toda a trajetória do Ñe’ẽ rete’i (ser 
pessoa). Nelas acontecem as nossas práticas espirituais de concentração 
e as principais cerimônias que dão sentido a nossa vida. Por meio dela 
nos mantemos conectados às divindades. Por isso, a Opy’i é a fonte da 
educação, da saúde, da alegria, da diversão e das decisões que orientam 
a conduta diária da comunidade e fundamentam o ore rekó (nosso modo 
de ser). Através dos cantos e das danças realizados na Opy’i, nos 
comunicamos e atualizamos a conexão com as nossas divindades, 
fortalecendo e alegrando o nosso Ñe’ẽ (alma-palavra). As práticas 
espirituais na Opy’i protegem a comunidade dos perigos do mundo 
imperfeito em que vivemos. 

Outro elemento imprescindível para as comunidades Guarani é o fogo (tata), que 

pode ser feito ao ar livre, em espaços cobertos ou dentro das opy e das casas de moradia 

construídas por eles. O fogo está sempre presente nas cerimônias e possui significados 

simbólico e afetivo (Zanin, 2006, p. 103), estimulando “os diálogos, “esquentando o 

coração” o fogo aproxima as pessoas e ajuda a pensar”. Outros depoimentos apresentados 

em Zanin (2006, p. 104) reforçam esta relação afetiva com o fogo: 

O principal motivo pelo qual os Mbyá mantêm o fogo como partícipe 
dos acontecimentos diários é explicado pela fala da Mbyá-Guarani 5: 
“Minha mãe disse que o fogo é como nossa mãe. Se não tem fogo, 
ficamos tristes”. Esta colocação é reforçada pelo opyguá (liderança 
espiritual), que tece um discurso sobre a importância do fogo: 

Tatá nhande Guarani rekó - Deus fez o fogo para nós e o fogo é como a 
nossa mãe e nós temos que ficar perto do fogo sempre. Por exemplo, um 
karaí pode rezar para Deus perto do fogo, pode queimar petyguá 
(cachimbo ritual) dentro de casa. Os brancos acham que para nós ficar 
perto do fogo faz mal, mas não é. A gente faz comida com o fogo, faz 
petyguá, a gente não pode viver sem o fogo. A fumaça não faz mal para 
o pulmão, porque sai da casa. O fogo é para toda vida - tatá nhande rekó 
re. (Mbyá-Guarani 4, traduzido por Mbyá-Guarani 5). 

Desta forma, o fogo está vinculado à morada Guarani e aos acontecimentos da opy. 

Larricq (1993) utiliza a expressão tataipy rupa que pode significar o lugar onde se assenta 

o fogo, ou assentamento de fogos, indicando um lar ou uma aldeia Guarani. O fogo é 

utilizado no preparo dos alimentos, no aquecimento das moradias, nos momentos de 

introspecção ou de diálogo entre os familiares e com os xeramõi e xejary (avós, sábios e 

sábias): “Acompanhados pela bebida da erva-mate, servida ao despertar do Divino Sol, 

que ilumina o nosso mundo sem nenhum desânimo, nos reunimos em torno do fogo para, 

concentrados com o petyngua, saudarmos o dia que inicia” (Poty, 2015, p. 14).  



Durante o processo de produção da farinha de mandioca observado na Tekoa 

Tava’í, os Guarani que participaram tomaram chimarrão. A erva do chimarrão faz parte 

da criação do mundo por Nhanderu (divindade criadora, nosso pai). Na mesma ocasião, 

fumaram tabaco em cachimbos (petyngua) de madeira esculpida. Este tipo de cachimbo, 

também é usado pelos karai (lideranças espirituais) durante rituais de cura e de proteção 

das sementes. 

Nhanderu gerou ... as folhas divinas que despertam o espírito e o corpo 
através de seu bastão-insígnia. (...) Desde então, nós, o povo Guarani 
Mbya, conhecemos a ka’á mirim, temos a autonomia de seu uso e 
soberania sobre ela.  
(Popygua, 2024, p. 19) 

[Na] bruma divina ... percebemos a essência do poder de Nhanderu... 
Além de revelar o nome de cada ser humano que nasce na Yvyrupa 
[Terra] é através dessa bruma do petyngua que recebemos notícias do 
porvir (Popygua, 2024, p. 1). 

Nos rituais da opy também são entoados cânticos e tocados instrumentos, pois a 

música, juntamente com as belas palavras (ayu porã), são manifestações divinas. 

 

 

A gente cultiva o alimento como sagrado. Sempre. Então a forma do canto é nisso, 
né? Agradecer mesmo. ... a mãe Terra [por]... nos fornecer [alimentos. [Agradecer] 
Kuaray que é o Sol… Que a gente depende muito dele. [Agradecer] As nossas 
plantas... (Cunhã Poty Pafe’í. Dinha Clarice Souza - Mbyá Guarani e Kaingang). 

O batismo das sementes realizado na opy com a fumaça do petyngua (tataxina) 

protege as sementes dos Guarani para o plantio. No caso da mandioca, são as ramas que 

são plantadas. Para enriquecer a diversidade de seus cultivares, as comunidades 

costumam realizar trocas de sementes periodicamente, cultivando uma rede de 

reciprocidade coletiva (Zanin & Castells, 2020). Repassar sementes e nutrir outra família 

é motivo de orgulho e afeto. Assim como saber cultivar e conservar as sementes. “O 

compartilhamento de mudas indica prestígio. Uma pessoa com idade avançada detém a 

sabedoria de se manter viva por muito tempo e as mudas por ela distribuídas representam 

novos aliados” (Tempass, 2010, p. 105). 

Martin Tempass (2005; 2010), em suas pesquisas sobre a alimentação Mbyá 

Guarani, apresenta muitos aspectos relevantes relacionados ao cultivo e preparo de 

alimentos utilizando a mandioca, que são muito úteis para a compreensão de práticas e 

saberes culturais que interessam a este dossiê. Tempass (2005) observa que não existe 



delimitação rígida entre espécies cultivadas nos roçados Guarani, que também podem 

avançar para as áreas de mata. Desta forma, é comum cultivarem mandioca com abóbora, 

ou batata-doce com milho, por exemplo. Quanto à lua adequada para o plantio, deve-se 

evitar a lua nova, no caso de plantas que produzem frutos acima da terra, para evitar que 

carunchem. 

Um bom roçado Mbyá-Guarani deve ser composto de várias espécies 
tradicionais. Quanto mais, melhor, não apenas para uma maior 
diversidade alimentar, mas como será apresentado adiante, também por 
razões cosmológicas. As principais espécies que devem constar no 
roçado são: milho (avaxi), mandioca (mandió), batata-doce (jety), 
abóbora (andaí), melancia (xanjau), feijão (kumandá), tabaco (pety), 
amendoim (manduí), cana-de-cacho (taquere’i poty) etc. (Tempass, 
2010, p. 98) 
 

Martin Tempass (2010) argumenta que a mandioca é um dos alimentos 

indispensáveis na culinária Mbyá-Guarani, mesmo que não tenha a mesma importância 

do milho. A presença da mandioca nos roçados também está relacionada à segurança 

alimentar em períodos de escassez de outros alimentos, por ser relativamente fácil de ser 

cultivada, mesmo em solos com menos nutrientes, além de ser resistente aos períodos de 

seca e poder ser plantada e colhida em diferentes períodos do ano – o que a torna mais 

versátil do que outros alimentos, que possuem época específica de cultivo. Contudo, “isso 

não impede que os xamãs sejam consultados para determinar o período apropriado para 

o plantio” da mandioca (Tempass, 2010, p. 100). A mandioca plantada, mesmo que já 

esteja madura, pode permanecer “estocada” no solo e ser colhida somente no momento 

do consumo, garantindo segurança alimentar com baixo custo de conservação. 

 
A mandioca é consumida de diversas maneiras pelos Mbyá-Guarani: 
cozida, assada com casca nas brasas (mandió mbity), em forma de 
mbejú (tipo de tapioca), transformada em farinha e como ingrediente de 
muitos outros pratos. Por ser considerada “insuficiente”, posto que lhe 
faltam alguns nutrientes, a mandió nunca é consumida sozinha, sempre 
deve ser acompanhada por um alimento “que completa” a refeição, 
como milho, feijão, amendoim, carnes etc. (Tempass, 2010, p. 100). 
 

Quando estivemos em Canelinha, na Tekoa Tava’í, observamos nossa 

interlocutora Cunhã Poty Pafe’í Dinha Clarice Souza preparando a mandioca, enquanto 

conversávamos sobre a narrativa de origem da mandió e modos de cultivo e preparo dos 

alimentos. Durante este processo, ela ponderou que a mandioca é um dos alimentos mais 

cultivados e consumidos pelos Guarani no seu cotidiano. Lamenta as intensas chuvas que 

levaram à perda de muitos produtos que estavam plantados, entre eles a mandioca, que 

ficou encharcada e acabou estragando. Mas pondera que o consumo cotidiano da 



mandioca não viabiliza que seja armazenada como farinha ou produzida a mais do que o 

necessário para o consumo imediato. Geralmente preparam e consomem a mandioca no 

mesmo momento, seja como farinha, beiju ou outra forma de preparo. Clarice considera 

que os Guarani preferem produzir sua própria farinha com a mandioca plantada por eles 

próprios, pois garante a forma tradicional de cultivo e preparo. A produção local é feita 

em pequena escala, sem a intenção de acumular ou armazenar para depois. Clarice 

observa que nisso a produção Guarani é diferente dos engenhos de farinha, por terem uma 

escala muito maior de produção. 

Ao mencionar o cultivo, Clarice cita o tempo novo – Ará Pyau – como tempo de 

início dos cultivares. Destaca a necessidade de proteção das mudas antes do plantio e 

antes do consumo. Por isso, levam ao pajé (karaí, kunhã karaí) para fazer a proteção. Ali 

na Tekoá Tava’í, quem faz o benzimento das mudas e sementes são duas kunhã karaí, 

duas avós sábias que orientam a comunidade e são reconhecidas como guardiãs dos 

saberes. Além disso, são as kunhã karaí que realizam a troca de sementes entre as 

comunidades e verificam se as variedades de ramas e sementes que ingressam na tekoá 

são “criolas”, ou seja, fazem parte do modo “tradicional” de produção 

Guarani:  “Geralmente, não entra nada de fora sem passar pela inspeção do pajé, das 

lideranças espirituais, mas que são os anciãos, porque eles são os portadores do 

conhecimento, né, que é onde que a gente aprende, todos nós aprendemos com eles” 

(Cunhã Poty Pafe’í Dinha Clarice Souza). 

Assim, no processo de manutenção da vida por meio da produção local de 

alimentos, fortalece-se também o vínculo intergeracional e a rede de parentesco e 

reciprocidade. Da mesma forma, as crianças participam do processo de cultivo e preparo 

da mandioca, pois serão elas próprias as guardiãs destes saberes no futuro: “Tudo que é 

feito na comunidade, as crianças participam” (Cunhã Poty Pafe’í Dinha Clarice Souza). 

Os saberes são transmitidos para as crianças no momento que elas acompanham os 

adultos em suas atividades diárias. 

Na Tekoá Tava’í, acompanhamos a produção da farinha de mandioca e do beiju feitos 

manualmente, sem o uso de nenhuma máquina, como acontece nos engenhos de farinha. 

O processo passou pelas seguintes etapas: 

1) Lavar as raízes  
2) Descascar as raízes 
3) Ralar manualmente as raízes limpas num ralador de metal 
4) Espremer a massa manualmente e recolher o líquido  



5) Deixar o líquido decantar para fazer beiju, fermento, bebida (com o líquido que 
sobra do processo da farinha de mandioca fazem remédios e bebidas) 

6) Peneirar e retirar manualmente os grumos (pedaços grandes) da massa seca 
7) Torrar a massa (escorrida) numa panela no fogo de chão e fazer beiju em uma 

frigideira no fogão a gás 
 

Observamos Clarice junto de outras duas kunhã (mulheres) durante o preparo da 

farinha de mandioca. Ao descascarem a mandioca, foram sendo repassados 

ensinamentos – ou revelados segredos relacionados a estes saberes ancestrais – como a 

identificação da boa qualidade da mandioca para realizar o feitio da farinha pela 

facilidade de descascá-la. Outro segredo revelado foi que a qualidade da farinha está 

relacionada ao cuidado para não queimar durante a secagem no fogo, em um processo 

que exige o movimento constante da massa, o que requer força e resistência. Após 

descascarem, iniciaram o processo de ralar a mandioca, produzindo uma massa úmida 

que começou a liberar um líquido. Depois de ralada, a massa foi espremida, em 

movimentos que solicitaram força física de nossas interlocutoras, que mencionaram a 

possibilidade de requerer auxílio masculino para esta tarefa. Com este processo, mais 

líquido foi liberado da massa, e novos ensinamentos surgiram: este líquido pode ser 

fermentado para ser utilizado como fermento em outras receitas, como pães (mbojapé), 

bolos e bolinho frito (xipá). Pode ser utilizado em receitas com farinha de milho e de 

trigo. Este líquido também pode ser armazenado dentro da terra para ser transformado em 

chicha, uma bebida fermentada. Para isso, deve ser colocada em um recipiente fechado, 

tradicionalmente feito de bambu ou de barro, mas atualmente podem utilizar um 

recipiente de vidro. O processo de fermentação dentro da terra leva em torno de 15 dias, 

depois dos quais pode ser consumida como uma bebida levemente alcoólica, utilizada 

para ser servida nas cerimônias. 

 



 
Foto 14: Preparo da farinha - descascar e lavar a mandioca. Créditos: Rancho Cultural. 

 
Foto 15: Preparo da farinha - descascar a mandioca. Créditos: Rancho Cultural. 

 



 
Foto 16:  Preparo da farinha - início da raspagem da mandioca. Créditos: Rancho Cultural 

 
Foto 17: Preparo da farinha - retirando a água da massa. Créditos: Rancho Cultural. 

 



 
Foto 18: Preparo da farinha - retirando a água da massa. Créditos: Rancho Cultural. 

 
Foto 19: Preparo da farinha - massa seca. Créditos: Rancho Cultural. 

 



 
Foto 20: Preparo das várias etapas e seus produtos. Créditos: Rancho Cultural. 

 
Foto 21: Torra da massa. Créditos: Rancho Cultural. 

 



 
Foto 22: Farinha pronta para o consumo. Créditos: Rancho Cultural. 

 

No cotidiano, o fogo de chão é o modo preferido para cozinhar alimentos e para a 

produção da farinha de mandioca: “[...] muitas, muitos Guarani não querem trocar [o fogo 

de chão], por mais que seja bem mais difícil cozinhar na comida tradicional, assim. Todas 

as famílias Guarani mantêm a sua cozinha tradicional” (Cunhã Poty Pafe’í. Dinha Clarice 

Souza - Mbyá Guarani e Kaingang). 

 

Clarice explica que na escola as crianças e jovens aprendem muito sobre a cultura, 

e que as narrativas orais são uma importante fonte de ensinamentos. Desta forma, os 

ensinamentos sobre a mandioca são aprendidos nas atividades práticas, em suas 

propriedades enquanto alimento e seu uso nas cerimônias, mas também na transmissão 

de histórias por meio da oralidade. Então, ela começou a contar a história do surgimento 

da mandioca, que apresentamos no início do capítulo 6, trazendo consigo os ensinamentos 

da trajetória dos Guarani e de sua cosmologia. 

Como observamos e escutamos de nossas interlocutoras, os saberes relacionados 

à mandioca são ensinados nas vivências diárias, em casa, na escola e na casa de rezas 

(opy), mas principalmente na prática, nas roças (kokue). Por isso, as roças também 

integram os lugares de aprendizagem relacionados à educação escolar Guarani (Zanin, 

2018). As crianças participam de todas as atividades, em um processo de aprendizado na 



prática, ou aprendizado situado (Lave & Wanger, 1991). Contudo, é importante ressaltar 

que estas práticas culturais só podem acontecer se houver acesso ao território, segurança 

de permanência em um lugar adequado (tekoá) para viver no sistema Guarani 

(nhanderekó). 

 As roças coletivas estão presentes na escola, mas as atividades educativas se 

estendem pelo território e alguns processos de aprendizagem só podem acontecer fora das 

paredes da sala de aula, junto ao ambiente natural. Nossa interlocutora menciona várias 

vezes a importância do sol (kuaray) e da lua (jaxy) para orientar e possibilitar os plantios. 

Da mesma forma, Tempass (2010) destaca que, sem Tupã, divindade responsável pela 

chuva, o crescimento das plantas não acontece. Desta forma, percebemos que as vivências 

e os saberes Guarani estão relacionados ao meio em que vivem e aos elementos presentes 

nestes ambientes, que representam mais que recursos para a continuidade da vida, mas 

estão intrinsecamente relacionados à própria origem da vida, enquanto divindades 

criadoras, presentes em suas narrativas de origem do mundo (Popygua, 2017). 

 Por isso, quando indagados sobre os lugares de aprendizagem que integram a 

educação escolar, os professores e estudantes da Tekoá Itaty, no Morro dos Cavalos, 

representaram a opy, as roças, a mata e até mesmo os animais (Figura 5). Nos desenhos 

das roças, está presente a mandioca, como elemento nutricional e simbólico. Os processos 

de aprendizagem também ocorrem na opy, local onde as ramas da mandioca são 

“batizadas” antes do plantio. 

 



 
Ilustração 1 - Desenhos dos professores da Escola Estadual Indígena Itaty, representando lugares 
de aprendizagem relacionados à educação escolar presentes no território. Roça (kokue) com 
presença de milho, mandioca e batata-doce. 

Créditos: Zanin, 2018. 
 

 
Ilustração 2 - Roça (kokue) com presença de milho (avaxi), mandioca (mandió) e batata-doce 
(jety), desenhada pelos professores da Escola Estadual Indígena Itaty, representando lugares de 
aprendizagem relacionados à educação escolar presentes no território. 

Créditos: Zanin, 2018. 

Além dos processos educativos relacionados à mandioca dos quais as crianças 

participam por meio da escola e nas vivências junto de suas famílias e da comunidade, 

existem também brincadeiras que proporcionam aprendizados, como a brincadeira 

“arranca mandioca”, que é praticada nas comunidades Guarani e também é incentivada 



nas escolas não indígenas. É uma brincadeira coletiva, na qual as crianças precisam 

demonstrar sua força, tornando-se “pés de mandioca” ao se agarrarem em uma árvore ou 

palanque, sentados no chão um atrás do outro, segurando-se firmemente à criança que 

está na sua frente. Um participante é o dono da roça e precisa “colher” os pés de mandioca 

que representam cada criança. É uma brincadeira divertida, na qual podem fazer cócegas 

e pedir ajuda de quem já foi colhido. 

 
Antigamente, as crianças Guarani brincavam de mandioca embaixo das 
palmeiras. 
Brincavam assim: Uma criança era comprador de mandioca e escolhia 
a mandioca que é mais fácil de tirar e depois tirava uma por uma. 
Yma’ma kyringue kuery onheovanga raka`e pindo guyre mandi’o va’e. 
Onheovanga vy mandi’o va’e vy ma opeixa, petein oiko rã kyrin va’e 
ojogua va’e rã mandi’o, ha’e vy ma oipora vora natain ve va’e, ha’e 
vyma omboí petein mandi’o. (IELA, 2025) 
 

 
Ilustração 3 - Brincadeira da mandioca. 

Créditos: Nauíra Zanardo Zanin. 
 

Nas aldeias Guarani, o cultivo da mandioca, sua produção e preparo, pode 

acontecer em roças familiares ou coletivas, que podem ser cultivadas em processos de 

ajuda mútua (potirõ – mutirão, muitas mãos). No Morro dos Cavalos, observamos a 

implementação de roçados coletivos, como o realizado junto ao Centro de Formação 

Tataendy Rupá, em um processo aberto a apoiadores não indígenas (juruá). Foram 

realizadas iniciativas de aproximar temas como a agroecologia com as práticas ancestrais. 

Estes produtos chegaram a ser comercializados, numa rede de famílias agroecológicas, 

por meio de cestas com entregas agendadas, garantindo renda para a comunidade. 

Contudo, observamos que geralmente o cultivo e o preparo do alimento acontece dentro 

da comunidade e é destinado às famílias locais.  

 



A produção entre os Guarani busca assegurar a boa e equitativa 
distribuição de produtos da agricultura e de outros bens na família 
nuclear e entre as famílias extensas, dando lugar também a convites e 
festas. A prática de intercâmbio de bens - quanto mais abundante, 
melhor - marca a qualidade do bem viver e configura redes de relações 
entre as comunidades, com base no parentesco, alianças políticas e 
participação em festas e rituais. É uma economia solidária que se baseia 
na reciprocidade e intercâmbio de dons. Não tem incentivo nem espaço 
para a acumulação. 
(...) No verão, quando é abundante a colheita do milho, da mandioca 
(yuca) e de outros produtos, como a batata, feijões e abóboras, são 
frequentes as festas. Na festa Guarani consomem-se excedentes 
produzidos para este fim e são renovadas as relações de amizade e de 
trabalho em comum. Sem festas, a produção baixa sensivelmente. A 
palavra Guarani yopói -jopói-, comum a todos os povos Guarani, 
significa mão aberta, dar de comer, compartilhar um com o outro. Esta 
é a lei fundamental da economia, a lei do “dar e receber”, na casa e entre 
as casas entre si. (EMGC, 2016, p. 15) 

 
Em nossas pesquisas relacionadas à produção da farinha de mandioca 

encontramos uma comunidade Guarani, que se identifica como Guarani por falar o 

mesmo dialeto das aldeias do Sul e Sudeste do Brasil, que já teve experiência de produzir 

farinha de mandioca para ser comercializada. Trata-se da Tekoa Pyau, da Terra Indígena 

Nova Jacundá, localizada na Amazônia, no estado do Pará (é possível observar sua 

localização no mapa da Figura 1). Foi uma iniciativa apoiada pela Funai, que auxiliou na 

construção de uma casa de farinha, onde podem preparar a mandioca coletivamente: “A 

farinhada é um processo que envolve toda a comunidade, mas fica bastante a cargo dos 

homens porque é um trabalho muito pesado, desde arrancar a mandioca até ficar virando 

a massa no tacho” (Ladeira & Paris, 2021, p. 89). 

 
O trabalho com manji’o (mandioca) para fazer farinha de puba é uma 
das coisas que diferencia o Tekoa Pyau das outras aldeias Guarani. Nós 
fazemos assim: no final do verão ou início do inverno, é que a gente 
arranca a mandioca, e, no mesmo período, já plantamos a maniva (rama 
de mandioca) para o outro ano. Então, antes de fazer a farinha, o roçado 
novo tem que estar pronto ou quase pronto. Depois de trazer da roça a 
gente descasca a mandioca e deixa dentro da água... Aí ela já vai 
fermentando e amolecendo, virando puba. Depois de ralar, ela vai virar 
massa. Essa massa a gente espreme com uma prensa para tirar a água 
(manipueira). Quando ela está bem sequinha, a gente peneira, e só 
depois de torrada no tacho que ela vira farinha. (Ladeira & Paris, 2021, 
p. 89) 

 

Toda produção ocorre de forma coletiva, desde a roça, a colheita, o preparo da 

farinha e a embalagem. A comunidade produzia muitos quilos de farinha, porém a 

dependência do transporte, que representava um alto custo de frete devido à distância da 



cidade, acabou inviabilizando a comercialização. Percebemos que a autonomia das 

comunidades passa por muitos entraves relacionados, em sua base, inicialmente ao acesso 

à terra e, em seguida, aos meios de produção. 

Constatamos, entre outras especificidades do processo, que o fato de produzirem 

grande quantidade de farinha de uma só vez diferencia a produção desta tekoá, localizada 

no Pará, com relação ao que observamos e escutamos em Canelinha/SC. É o que nossa 

interlocutora Clarice afirmou com relação à escala de produção ser pequena, destinada ao 

consumo interno e, muitas vezes, imediato. Consideramos relevante registrar estes 

saberes e práticas e suas especificidades por serem parte da constituição dos Guarani, em 

seus modos próprios de viver e educar suas crianças, o que resulta na continuidade 

(dinâmica e adaptativa) de seus processos culturais. 

7.2 Quilombos no Brasil: do campesinato negro aos direitos étnico-raciais 

 
Desde que a escravidão transatlântica africana foi referendada pelo império 

português a partir de suas ordenações jurídicas, o quilombo figura como estratégia, modo 

e lugar de resistência dos milhões de africanos em processo de diáspora. A história dos 

quilombos acompanha, e ao mesmo tempo se confunde, com a própria história do Brasil. 

De origem banto, a palavra “quilombo” pode ser traduzida como “acampamento” e 

remetida às instituições guerreiras formadas na região da África Central, o quilombo foi 

trazido para as Américas tão logo a chegada das primeiras levas de africanos aqui 

ingressos a partir de 1538 (Gomes, 1996). 

Até a abolição da escravatura, ocorrida em 13 de maio de 1888, o termo 

“quilombo” era abordado sob uma perspectiva estritamente repressiva por parte das 

autoridades. Visto como local onde os escravizados se refugiavam, o quilombo era um 

lugar que deveria ser combatido pelas autoridades, como forma de conter as rebeliões 

escravas e fazer valer a lei que autorizava a propriedade cativa, devolvendo os 

escravizados revoltosos e fugidos aos seus proprietários. No Regimento dos Capitães-do-

Mato, datado de 1722, os quilombos são definidos como agrupamentos “formados 

distantes de povoação onde estejam acima de quatro negros, com ranchos, pilões e modo 

de aí se conservarem” (Guimarães, 1988 apud Souza, 2016, p. 32). Já em correspondência 

datada de 1740, entre o Rei de Portugal e o Conselho Ultramarino, os quilombos (ou 



mocambos) são assim definidos: “toda habitação de negros fugidos, que passem de cinco, 

em partes despovoadas” (Ibidem, p. 32). 

No pós-abolição houve um silêncio sobre o problema racial deixado pelo 

sistema escravista. Essa postura era reveladora da atitude do Estado brasileiro que 

desejava esquecer o passado escravocrata. Por outro lado, esse silenciamento deixou uma 

enorme quantidade de negros camponeses sem acesso à terra e a direitos básicos de 

cidadania, como trabalho e educação. Para uns, o destino foi o de tentar uma vida mais 

digna nas cidades, outros passaram a ocupar terras públicas – continuaram na lida 

camponesa, na condição de posseiros, sem nenhuma garantia de propriedade da terra, e, 

portanto, vulneráveis às invasões e questionamentos acerca da sua posse. Alguns 

continuaram a trabalhar para aqueles que antigamente os escravizavam, não mais na 

condição de cativos, mas ainda sofrendo com violências, coerções e autoritarismos 

semelhantes aos que vigoravam no período escravocrata, tendo que constantemente 

reafirmar a nova condição de homens livres. 

O termo quilombo volta a aparecer na legislação brasileira cem anos depois 

da abolição, na Constituição de 1988, que no artigo 68 do Ato das Disposições 

Constitucionais Transitórias (ADCT) define: “Aos remanescentes das comunidades dos 

quilombos que estejam ocupando suas terras é reconhecida a propriedade definitiva, 

devendo o Estado emitir-lhes os títulos respectivos” (Brasil, 1988, p. 189). A partir de 

então desponta um intenso debate em torno da interpretação deste artigo, envolvendo 

intelectuais, políticos, juízes, movimentos sociais e sociedade civil. O que estava em 

discussão eram as possíveis interpretações do artigo 68 do ADCT, bem como o 

reconhecimento do direito territorial e coletivo das comunidades quilombolas. Em 1994, 

a Associação Brasileira de Antropologia (ABA) entra nesse debate, estabelecendo um 

parâmetro para compreensão do conceito de quilombo. Essa intervenção da ABA foi 

importante, pois afirmou que as comunidades quilombolas devem ser compreendidas 

como grupos étnicos, que se definem e se conformam a partir da delimitação autônoma 

das suas fronteiras de pertencimento. 

(...) o termo não se refere a resíduos ou resquícios arqueológicos de 
ocupação temporal ou de comprovação biológica. Também não se trata de 
grupos isolados ou de uma população estritamente homogênea. Da mesma 
forma, nem sempre foram constituídos a partir de movimentos 
insurrecionais ou rebelados, mas, sobretudo, consistem em grupos que 
desenvolvem práticas de resistência na manutenção e reprodução de seus 
modos de vida característicos num determinado lugar. A identidade desses 



grupos não se define pelo tamanho e número de seus membros, mas pela 
experiência vivida e as versões compartilhadas de uma trajetória comum e 
da continuidade enquanto grupo. (ABA, 1994, p. 2). 

 

Esse conceito de quilombo, tal qual formulado pela ABA, baseou-se na 

perspectiva da etnicidade formulada pelo antropólogo Fredrik Barth (1997). Essa 

mudança permitiu que os quilombos não fossem mais definidos a partir de uma 

perspectiva culturalista e/ou histórica, na qual a identidade quilombola seria atestada 

somente a partir da existência de determinados resquícios históricos, ou de costumes e 

crenças comuns. Segundo Flávio dos Santos Gomes (2005), a condição para o surgimento 

e sobrevivência dos quilombos residiria não no isolamento, mas, justo o contrário, na 

capacidade dos quilombolas de tecer relações e laços de solidariedade com a sociedade 

do entorno. Ademais, documentos apontam que os quilombos eram espaços interétnicos, 

que embora com predominância negra, comportavam também na sua população 

indígenas, bem como brancos pobres (Reis; Gomes, 1996). 

Apontam ainda tais estudos para a existência de densas e complexas relações 

entre o campesinato escravo e as formações quilombolas. Escravizados ajudavam a 

manter os quilombos, colaborando com trocas materiais ou na segurança deles. Por outro 

lado, há notícias de que alguns levantes escravos teriam sido influenciados por negros 

aquilombados. Dessa forma, aponta a historiografia que entre escravizados camponeses, 

quilombolas e negros livres ou libertos do campo, existiam densas e complexas relações 

que conformavam “um campesinato predominantemente negro, formado ainda sob a 

escravidão, compartilhado por libertos, escravos, taberneiros, lavradores, vendeiros e 

especialmente quilombolas” (Gomes, 2005, p. 33). 

Esse campesinato negro caracterizava-se por uma economia bastante 

diversificada, que comportava a agricultura, mas também pequenas criações de animais, 

o extrativismo, a caça e a pesca. E por isso mesmo tinha esse campesinato uma 

importância fundamental em contextos locais marcados pela escassez de alimentos. O 

campesinato negro seria, portanto, a articulação social e econômica que se conformava 

entre a população negra do campo, população essa bastante diversificava, composta por 

quilombolas, escravizados, livres e libertos. 

É importante compreender a complexidade da resistência escrava e do 

campesinato negro como forma de refutarmos a ligação que o senso comum estabelece 



entre as comunidades quilombolas atuais e os quilombos históricos. Não há uma relação 

necessária entre ambos, isso porque comunidades quilombolas atuais não 

necessariamente se formaram a partir de quilombos históricos, mas tais comunidades 

podem ter sua origem em diferentes formas de exercício do campesinato negro, que 

vigoraram ainda durante a escravidão ou mesmo pós-abolição. Portanto, é importante 

perceber que comunidades negras rurais – muitas das quais hoje conceituamos como 

quilombos – foram formadas historicamente não como uma contraposição à sociedade 

escravista – como fuga ou rebelião. Em verdade, vemos que comunidades negras rurais 

se constituíram historicamente no Brasil sob diferentes formas de territorialização, nas 

quais o acesso à terra podia se dar por via da fuga, da ocupação de áreas devolutas, ou 

mesmo através da doação ou concessão de uso por parte dos senhores de escravos 

(Gomes, 2005). 

No Brasil, o século XX é marcado pela invisibilidade das comunidades 

quilombolas, já que se acreditava que com o fim da escravidão não haveria mais sentido 

falarmos em quilombos. Não obstante, a luta do movimento negro brasileiro inverteu essa 

lógica, em dois âmbitos. Primeiro, ao tornar visíveis as especificidades dessas 

comunidades, e assim reivindicar perante o Estado políticas específicas, a luta do 

movimento negro brasileiro mostrou que as comunidades quilombolas são portadoras de 

formações históricas próprias e identidades singulares. Representam, portanto, uma 

forma distinta de campesinato. Segundo, ao ressignificar a categoria quilombo como 

símbolo de luta e resistência do povo negro no Brasil. O movimento negro se insurge 

contra a ideia de que os quilombos estariam extintos justamente para demarcar que a luta 

e a resistência contra a opressão e a discriminação seriam aspectos marcantes na história 

de formação do País, e que essa luta continuava viva mesmo no pós-abolição. Assim, 

quilombos poderiam ter sido formados mesmo findada a escravidão, uma vez que a 

opressão e a discriminação continuavam a existir, ainda que de forma distinta. 

Todo o século XX foi, portanto, momento de emergência de quilombos, como 

formas de re-existência, de fuga das relações de favor, dependência e submissão. Se, 

como destaca Clóvis Moura, “O quilombo foi, incontestavelmente, a unidade básica de 

resistência do escravo (...) elemento de desgaste do regime servil” (Moura, 1988, p. 103), 

a sua reformulação em símbolo ideal-mítico se torna instrumento fundamental na luta 

contra o racismo e a discriminação. 

 



7.2.1 O Quilombo do Morro do Fortunato: terra, família e os engenhos de 

farinha num contexto quilombola 

 

No litoral de Santa Catarina, Município de Garopaba, próximo a sua capital, 

Florianópolis, re-existe uma comunidade negra denominada ‘Família do Fortunato’. Na 

localidade conhecida como Morro do Fortunato, estabeleceu-se há mais de 100 anos um 

núcleo de povoamento que tinha suas vidas marcadas pelo trabalho na terra, os laços 

familiares, a produção de farinha e outros itens para sua subsistência e mercado interno. 

Fortunato era escravo de Marcos Vieira e filho do mesmo homem. Depois da abolição, a 

família doou para Fortunato 53 hectares de terras no Morro da região do Macacu, no Siriú, 

bairro de Garopaba, onde até os dias de hoje permanece a comunidade. 

Segundo a antropóloga Miriam Furtado Hartung (1992), “o nome Fortunato 

é decorrente da união de duas palavras: Fortuna e Nato, podendo-se dar a ele o significado 

de nascido na fortuna”. Numa análise mais profunda acerca do nome do grupo social em 

estudo, pode-se sugerir que o nome ‘Fortunato’ traz à memória do grupo a imagem de 

um dos seus ancestrais e fundador: Fortunato Justino Machado. Os membros o tinham 

como responsável pela comunidade, sendo ele considerado homem de boa índole, sensato 

e rico, narrativa que foi construída a partir de valores instituídos pela comunidade. 

O nome Fortunato evoca, portanto, esse conjunto de valores, de virtudes, que 

se propagaram na defesa do grupo. Para Maurílio Machado, bisneto de Fortunato Justino 

Machado e presidente da Associação de Moradores da Comunidade:  

Meu bisavô Fortunato Justino Machado foi um homem rico. No início 
quando veio morar aqui no Morro não, tudo foi difícil para ele. Para 
criar os filhos passou bastante dificuldade, mas depois se tornou um 
homem rico, pois no Morro tinha mais de 20 mil pés de café. Dizem 
aqui no Morro que ele até emprestava dinheiro para os homens brancos 
do Centro da cidade de Garopaba. (Maurílio Machado, Morro do 
Fortunato/Garopaba) 

Essa imagem de homem trabalhador e rico que os moradores do grupo aludem 

é fundamentada na trajetória do grupo, já que quando de sua constituição havia uma crise 

econômica. Joana Maria de Jesus, mãe de Fortunato Machado, ficou sozinha com um 

menino de dez anos de idade naquele ‘mato’, isolada de vizinhos e com parcos meios de 

produção. Pode-se inferir que o próprio Marcos Vieira, seu antigo senhor, lhe auxiliou 

para poder sustentar seu filho até que se tornasse capaz e em condições de assumir a casa. 



Não foi nada simples o início da formação do grupo, segundo o sr. Maurílio, “criar sete 

filhos, numa época em que não havia estrutura alguma, foi muito difícil”. 

Com os filhos em fase de crescimento, havia a perspectiva que se tornassem 

capazes de colaborar com o trabalho coletivo. De fato, até que atingissem o ‘ponto’ de 

trabalhar, muitas dificuldades foram enfrentadas. Em relação à ênfase da riqueza do sr. 

Fortunato, infere-se que seja referente ao trabalho do grupo, após seus filhos serem 

criados e coletivamente produzirem sua própria economia. Durante décadas os moradores 

do Morro do Fortunato viveram sob a economia de subsistência destacando-se a seguinte 

produção: cana-de-açúcar (açúcar, cachaça e melado), feijão, milho, amendoim, 

mandioca, sabão, criação de gado e de galinha. Sendo que, ainda hoje, muitos moradores 

desenvolvem práticas na área rural contemplando desde a criação de gado ao cultivo de 

cana-de-açúcar. Além disso, a ‘grandeza’ da comunidade foi o café. Segundo o sr. 

Maurílio: “Em Garopaba tinha algumas famílias produtoras de café e o Morro do 

Fortunato era uma das comunidades que produziam muito café. Esta produção era 

transportada para o centro do município, negociada com o comércio local e embarcada 

para Florianópolis”. 

Até a década de 1980, a comunidade cultivava para o seu próprio consumo e  

para vender em Garopaba: café, banana, amendoim, feijão, milho, mandioca e vendiam 

também farinha de mandioca, açúcar mascavo e cachaça. Importante destacar que neste 

período o único alambique da região era localizado no Morro do Fortunato. Garopaba era 

abastecida pela produção agrícola desta comunidade, pois a produção dos agricultores 

locais (de fora do Fortunato) era vendida para Florianópolis. A produção agrícola de 

Garopaba era levada em baleeiras por atravessadores para Florianópolis, numa época em 

que havia apenas 12 famílias na comunidade, chegaram a produzir até 400 sacos de 

farinha de mandioca, sendo um polo importante desta produção em todo o estado. 

No Morro do Fortunato tinha três engenhos em que trabalhava toda a 

comunidade. Os agricultores, donos da mandioca, muitas vezes tinham engenho em dupla 

familiar e, na hora de fazer a farinha, toda a comunidade ajudava em troca de farinha ou 

só por diversão, como nos conta o sr. Maurílio: 

Primeiro tinha um engenho que fazia três famílias. Um outro engenho 
fazia uma família só. Então, as três famílias que faziam junto, que era 
o pai de Natinho e o Natalino, eles faziam juntos. Tio Benício e Tio 
Manuel faziam outro, era outra família, que faziam o mesmo engenho. 
E já o José Militino fazia no engenho dele. Essas três famílias, por 



exemplo, nós fizemos 15 dias, nós parávamos 15 e eles começavam a 
fazer a deles. Ah, a minha farinha vai experimentar uns 10 dias. Fazia 
10 dias e eles faziam depois a deles. Ah, mas tem um boi que adoeceu. 
Você leva o meu. Então, eu ia ajudar eles a buscar uma carreira de 
mandioca. Então, mais na hora de raspar a mandioca, de fazer a 
limpeza, raspar a mandioca, toda a comunidade sentava no mesmo 
monte, um ajudava o outro. Ajudava porque pagava? Não. É por ajudar, 
por parceria. Então, fazia o beiju, levava farinha. Era mais por diversão. 
Isso era o trabalho mais por diversão. Por quê? Trazia um aipim, assava 
no fogo, na fornalha. Trazia uma batata-doce, assava na fornalha. Trazia 
um taiá, muita gente diz que é inhame, nós chamamos de taiá. Trazia o 
taiá, as mulheres ali mesmo lavavam, limpavam, porque ali dentro tinha 
um fogão a lenha, uma chapa, fazia um fogão a lenha de pé, a chapa, o 
fogão estava ali. Botava lá para comer taiá com farinha. Então, tudo era 
uma parceria ali, diferente de hoje, porque na época eles não pensavam 
em dinheiro, porque dinheiro não existia, dinheiro não tinha, era muito 
pouco dinheiro. (Maurílio Machado, Morro do Fortunato/Garopaba) 

Esse trabalho não era exclusivo do homem. A participação da mulher é 

destaque com a sra. Jordina, que trabalhava na roça (arrancava mandioca, plantava feijão, 

colhia café), raspava mandioca e forneava e ainda cuidava da casa, lavava a roupa. “Ela 

entrava no engenho uma hora da manhã, botava fogo na fornalha, saía nove horas da noite 

e forneando a braço”, segundo o entrevistado. 

O trabalho braçal é a marca do trabalho no engenho. A força motriz dos 

engenhos no Morro do Fortunato era humana. O boi só entrava para sevar a mandioca. 

Todas as demais atividades (raspar, lavar, secar, peneirar e fornear) era feita “a braço”. 

Para secar a massa da mandioca na prensa eram necessários cinco homens. O pau da 

prensa tinha que ser de madeira de lei reforçada porque eram cinco homens puxando. A 

massa tinha que ficar bem seca. Depois de tirada do tipiti, se jogasse na parede ela caía 

de tão seca. Se grudasse, não estava no ponto. E dessa massa eles faziam uma farinha 

bem fina e seca. Ela era peneirada com uma peneira bem fina para tirar qualquer “carolo” 

– pedaços da mandioca. O teste de qualidade da farinha era ter polvilho. O polvilho era 

necessário, não podia deixar a massa sem polvilho, para ter uma farinha de boa qualidade. 

Farinha de mandioca com polvilho é uma qualidade. Farinha de 
mandioca sem o polvilho é outra qualidade. Por isso que toda vez que 
se arrancava a mandioca e fosse fazer a farinha, o meu avô já dizia: uma 
lavagem. Uma lavagem porque era só uma lavagem que tinha que dar 
na massa. Porque aquela massa tinha que entrar para a secagem com 
polvilho. Não podia tirar todo o polvilho daquela massa. Então, faziam 
400, 500 quilos de polvilho. Por que faziam muito polvilho? Porque o 
polvilho era um dos alimentos que a gente mais tinha. Com ele fazia 
bolo com polvilho, fazia rosca de polvilho. Todas as casas tinham que 
ter polvilho, porque toda casa tinha que ter rosca. (Maurílio Machado, 
Morro do Fortunato/Garopaba) 



 

A produção da comunidade era principalmente para subsistência, sendo que 

o excedente, se houvesse, era vendido. Alguns produtos praticamente não tinham 

excedentes, era para o “gasto”, para o consumo interno, como a farinha. Já o feijão e o 

milho era para vender para o mercado interno. 

A tecnologia dos carros de boi era central para o escoamento da produção do 

Fortunato. Cada produtor tinha dois carros de boi, “porque, se quebrasse um, já tinha que 

levar a reserva para dar socorro naquele que quebrava. Aqui já se deu em uma quantia de 

12, 15 carros de boi na comunidade” (Maurílio Machado, Morro do Fortunato/Garopaba). 

Como estavam localizados acima do Morro, eram os carros de boi que auxiliavam nesse 

transporte. Também eram utilizados para levar mandioca colhida na roça até o engenho 

para o beneficiamento da farinha.  

Uma rede sociotécnica se instaurava para a realização desse ofício, onde o 

carpinteiro especialista, de fora da comunidade, era responsável pela construção destes 

carros, porém as madeiras eram levadas pelos moradores do Morro a esse construtor, por 

ser uma matéria-prima de melhor qualidade. Para as rodas eram usadas madeira de peroba 

e dois tipos de canela (sassafrás e canela de bugre). Segundo o sr. Maurílio, “estas 

madeiras não são fracas nem muito duras, boas pra se lidar, e fazem um barulho como 

uma música, aí a gente dizia que carro de boi bom tem que cantar. Produzem sons 

diferentes umas das outras quando os carros de boi são puxados pelos bois”, os carros que 

não cantavam eram chamados de carros de ladrão. Essa característica do canto dos carros 

do boi se torna muito interessante na medida em que seus cantos também identificavam 

o proprietário deles, para o sr. Maurílio, “os sons das rodas e dos puxadores de carro, 

falando com o boi e assobiando para guiá-lo, faziam com que a gente soubesse quem 

estava ali por perto. E nos lembra: Outra coisa, por respeito, nos enterros aqui os carros 

de boi usados não deviam cantar”. 

Hoje em dia os carros de boi ainda são usados, porém de modo muito pontual, 

e o número de carros reduziu-se drasticamente, isso se deve pelas transformações da 

própria comunidade, sobretudo pela queda de sua produção agrícola, como o fim dos 

engenhos de farinha, por exemplo, impulsionados pela saída de uma geração de jovens 

em busca dos centros urbanos. A comunidade tem projeto de remontar pelo menos dois 

engenhos, um de farinha e outro de açúcar, além de um alambique, para produzir, vender 



e atrair visitantes, mas também como salvaguarda desse conhecimento que não é 

praticado atualmente na localidade. Porque, segundo sr. Maurílio, quando se perde esse 

saber, “a gente perde tudo. A gente perde a memória. A gente perde a história. A gente 

perde até o jeito de viver, que o engenho é o melhor jeito de viver. O engenho é uma 

convivência. O engenho é uma história. O engenho é uma fábrica de produzir que não 

temos mais”. 

 



A área onde se localiza o Morro do Fortunato é constituída por dois núcleos 

residenciais distintos, denominados Morro e Vale. A distância do Morro para o Vale é de 

aproximadamente um quilômetro. No Morro, residem os habitantes de raiz africana e, no 

Vale, famílias, em sua maioria, descendentes de europeus (açorianos). 

 

Foto 23: O boi que ajuda na lida da 
comunidade. Créditos: Rancho Cultural. 

 
Foto 24: Sr. Maurílio mostrando os acessórios 
do carro de boi. Créditos: Rancho Cultural. 

 

 

Foto 25: Galpão onde se guarda o carro de boi 
e seus acessórios. Créditos: Rancho Cultural. 

 
Foto 26: A roda canta, o puxador assovia. Já se 
sabe quem vem lá! Créditos: Rancho Cultural. 

 

Foto 27: Ruína de engenho de farinha que 
havia na comunidade. Créditos: Rancho 

Cultural. 

 
Foto 28: O pé de mandioca que a comunidade 
planta até hoje. Créditos: Rancho Cultural. 



Foto 29: Início da subida para o Morro do 
Fortunato: o Vale. Créditos: Rancho Cultural. 

Foto 30: Comunidade do Morro do Fortunato. 
Créditos: Rancho Cultural. 

 

7.2.2 Quilombo Micuim - Comunidade de Carreira do Siqueiro (Pescaria 

Brava/SC):  Engenho da família Clemêncio e práticas associadas à 

produção de farinha de mandioca 

A localidade de Carreira do Siqueiro está situada na zona rural do município de 

Pescaria Brava, no litoral sul de Santa Catarina. A população da região é majoritariamente 

formada por famílias agricultoras, muitas delas com ascendência afrodescendente. A 

comunidade de Carreira do Siqueiro encontra-se atualmente em processo de formalização 

como remanescente de quilombo, sob o nome de Quilombo Micuim. 

Neste processo de oficialização do reconhecimento, a identidade quilombola vem 

sendo rediscutida pela comunidade, incluindo suas referências culturais, dentre elas as 

memórias relacionadas à produção da farinha de mandioca. O principal suporte material 

dessa memória é a edificação do antigo engenho, uma edificação vernacular com alicerce 

de pedras aparentes, alvenaria autoportante de tijolos maciços de diferentes épocas e 

cobertura em duas águas com engradamento em madeira e fechamento em telhas 

metálicas. 



 

Foto 31: Vista frontal do antigo engenho.Créditos: Lilian Fabre.    

 

 

A visita de campo à localidade, realizada em janeiro de 2024, teve como foco o 

antigo engenho de farinha de mandioca pertencente à família Clemêncio, descendente de 

ex-escravizados que se estabeleceram na região no final do século XIX. O engenho foi 

construído por volta da década de 1920 e funcionou até os anos 1970. Desde então, o 

prédio passou a ter outros usos: bar, salão de festas, espaço de trabalho para uma malharia 

familiar e, atualmente, abriga uma sala de aula da Educação de Jovens e Adultos (EJA), 

por iniciativa da própria comunidade. O espaço, ainda que adaptado, preserva parte de 

sua estrutura original e guarda, em sua área posterior, equipamentos utilizados na 

produção de farinha, como uma prensa com três fusos e um carro agrícola de madeira. 



 

Foto 32: Vista interna do antigo engenho (depósito). Créditos: Lilian Fabre. 

 

 

 

Foto 33: Vista interna do antigo engenho (sala de aula). Créditos: Lilian Fabre.   

 



 

Os relatos da moradora Salete Clemêncio, descendente direta dos fundadores do 

engenho, são fundamentais para a compreensão das práticas relacionadas ao saber-fazer 

da farinha. Segundo ela, produzir farinha é mais do que uma atividade técnica: é um 

processo coletivo e simbólico que se inicia no plantio e se estende até o processamento, 

reunindo familiares e vizinhos em mutirões. Homens e mulheres dividiam o trabalho nas 

roças e no engenho, onde até os bois, com os olhos cobertos para não se atordoarem, 

faziam parte do ciclo da farinha. O espaço do engenho também servia como local de 

sociabilidade e lazer, com bailes tocados pelo avô de Salete, que era gaiteiro - 

evidenciando o caráter multifuncional da edificação. 

A experiência da família Clemêncio era partilhada por outras famílias da 

localidade. Relatos indicam que ao menos três engenhos operavam na região em décadas 

anteriores, todos pertencentes a famílias negras que viveram em regime coletivo. Nessas 

famílias, o cultivo da terra e o trabalho nos engenhos eram atividades comunitárias, e as 

casas eram construídas em parceria, sem cercas delimitando propriedades. A produção de 

farinha de mandioca, leite, milho, feijão e criação de gado fazia parte de um modo de vida 

sustentado pela cooperação. A terra, o trabalho e a festa formavam uma tríade central da 

dinâmica comunitária. 



 

Foto 34: Salete Clemêncio mostra a plantação de amendoim ao lado do engenho.Créditos:Lilian 
Fabre.  

 

 

Com o passar do tempo, os engenhos tradicionais foram desativados, mas o saber-

fazer da farinha permanece ativo na região. Atualmente, membros da família Clemêncio 

continuam plantando mandioca e encaminham a produção para o engenho de João 

Emídio, localizado na comunidade vizinha de Caruru. Nesse arranjo, os produtores 

entregam a mandioca e recebem dois terços da farinha processada. A farinha é 

armazenada em caixões de madeira nas casas e utilizada principalmente nos meses de 

inverno. A relação de confiança entre as famílias envolvidas nesse processo é um dos 

elementos que sustentam a continuidade dessas práticas. 

A paisagem da localidade também inclui outras edificações construídas pela 

comunidade. Um exemplo é o salão comunitário, erguido em regime de mutirão nos anos 

1990, após a comunidade ter seu acesso negado ao salão da igreja local. Com capacidade 

para cerca de 500 pessoas, o salão foi construído com mão de obra dos próprios moradores 

e tem sido utilizado desde então para festas de aniversário, casamentos, bailes, eventos 

esportivos e celebrações religiosas. 



 

Foto 35: Vista do Salão de Festas. Créditos: Lilian Fabre.   

 

 

A edificação do engenho, apesar de não ser mais utilizada para produção da 

farinha, tem valor de memória e segue sendo uma referência na comunidade por sua 

função escolar. O espaço foi cedido pela família Clemêncio para este fim e a iniciativa é 

mantida pelas professoras da comunidade, que custeiam despesas como energia elétrica 

e fornecimento de merenda, diante da ausência de suporte por parte do poder público.  

As professoras também estão envolvidas no processo de organização documental 

para o reconhecimento da localidade como território quilombola. Com isso, há a 

expectativa de implementação da Educação Quilombola, conforme diretrizes nacionais, 

o que permitiria a valorização dos saberes locais, da relação com a terra, da memória 

ancestral e das práticas culturais tradicionais da comunidade. 

A permanência dos equipamentos, saberes e práticas relacionados à produção de 

farinha de mandioca na comunidade de Carreira do Siqueiro, mesmo após a desativação 

do engenho, contribui para a preservação de modos de vida e expressões culturais que 

seguem sendo transmitidos entre gerações. 

7.2.3 Quilombo urbano: Comunidade de Vidal Martins – expropriação, resistência 
e ocupação 

 



 
Foto 36 - Placa de identificação da localidade. Localizada no espaço principal do Quilombo Vidal 

Martins. Crédito: Rancho Cultural. 

 

A comunidade está localizada às margens da Rodovia SC-406, no leste da Ilha de 

Santa Catarina, bairro de São João do Rio Vermelho, Florianópolis. O nome do quilombo 

é uma homenagem a Vidal Martins, nascido em 20 de maio de 1845 na localidade, filho 

de Joana e escravizado por Manoel Martins Gallego. Sua avó, Jacinta, foi traficada em 

meados do século XVIII para o então povoado de Nossa Senhora do Desterro e cujo navio 

atracou na Praia dos Ingleses com cativos. Ainda criança, Vidal foi separado de sua mãe, 

vendida para Antônio Mendes Pulcheira e Oliveira, o primeiro padre residente na 

paróquia de São João do Rio Vermelho. Vidal Martins casou-se com Maria Rosa de Jesus, 

com quem teve cinco filhos. Um deles foi Boaventura Lilhares Vidal (1871-1943), pai de 

Izidro Boaventura Vidal (1914-1989) e avô de Jucelia Beatriz Vidal (1958), Griô da 

comunidade e uma das nossas principais entrevistadas (Laurindo, 2021). 

As terras foram herdadas de seus antigos senhores de engenho. Com a morte de 

Manoel Martins Gallego, em 1855, a propriedade das pessoas escravizadas passou para 

seus filhos, Marcelino Martins Correia e Florentino Martins Correia. Somente após a 

morte deles, falecidos sem herdeiros, que os escravizados foram libertos e, no caso de 

Vidal Martins, receberam as terras do entorno do Rio Vermelho (Laurindo, 2021). 

O processo de expropriação das terras da família iniciou-se na década de 1960 

com a criação da Estação Florestal do Rio Vermelho pelo governo estadual em 1962, na 

área entre a Lagoa da Conceição e o Oceano Atlântico. “A implementação da estação 

provocou uma intensa transformação ambiental na região, com a retirada de vegetação 



nativa, corte de dunas e drenagem das lagoas antes existentes, e o plantio de espécies 

exóticas, principalmente pinus e eucaliptos”3. 

A ditadura militar iniciada em 1964 definitivamente retirou a comunidade de suas 

terras. Diante dessa realidade, o sr. Izidro foi trabalhar no Rio Grande do Sul com o 

objetivo de juntar dinheiro. Beatriz Geraldina Vidal, sua esposa, ficou com os cinco filhos 

para alimentar e educar. Quando voltou, conseguiram comprar um terreno na mesma 

região, que depois souberam estar compreendida na área doada a Vidal Martins 

(Laurindo, 2021). 

Em 2013, a Fundação Cultural Palmares reconheceu a comunidade de Vidal 

Martins como remanescente de quilombo. Em 2022, o INCRA reconheceu e demarcou 

961.2893 hectares de terras como pertencentes à comunidade, após a exclusão dos prédios 

públicos da área. O território identificado se sobrepõe integralmente ao atual Parque 

Estadual do Rio Vermelho (PAERVE). Por ser terras públicas, segundo o INCRA, não 

há previsão legal para desapropriação. Nesses casos, a titulação do território depende de 

acordo entre os órgãos responsáveis4. 

 

 
Mapa 6 - Área da Comunidade Vidal Martins reconhecida pelo INCRA/SC. Fonte:  

https://www.gov.br/incra/pt-br/assuntos/noticias/portaria-reconhece-territorio-quilombola-em-
florianopolis-sc, acesso em 16/6/2025. 

                                                 
3 Disponível em: https://www.gov.br/incra/pt-br/assuntos/noticias/portaria-reconhece-territorio-
quilombola-em-florianopolis-sc, acesso em 16/06/2025 
4 Disponível em: https://www.gov.br/incra/pt-br/assuntos/noticias/portaria-reconhece-territorio-
quilombola-em-florianopolis-sc, acesso em 16/06/2025 



Em outubro de 2024, a União concedeu o Título de Autorização de Uso 

Sustentável (TAUS) de uma área de 170 hectares para uso exclusivo da comunidade. A 

posse dessa terra – originalmente terreno de marinha e acrescidos de marinha – é 

destinada à moradia, à prática de atividades tradicionais socioculturais e de subsistência. 

Não corresponde a título de propriedade e tampouco aos 961 hectares reconhecidos pelo 

INCRA de propriedade do governo estadual, atualmente em processo de negociação. 

No momento da pesquisa, a comunidade do Quilombo de Vidal Martins era 

formada por 32 famílias. Entretanto, apenas 13 viviam efetivamente na localidade. Além 

da presença das famílias, o espaço abrigava outras atividades, tais como um polo do CEJA 

(Centro de Educação de Jovens e Adultos) do norte da Ilha e, ainda, uma escola de 

educação Quilombola para o público do 6º ao 9º ano, segundo nos foi informado. Eles 

têm uma horta comunitária na qual plantam chuchu, cebola, alfavaca, maracujá, abóbora, 

abacaxi, aipim, batata-doce, inhame, temperos verdes e erva baleeira. Há também um 

canteiro com experiência de plantio agroflorestal, além de bananeiras, mamoeiros e dois 

galinheiros. 

Apesar de recentemente terem recuperado a posse de pequena parte de seu 

território, o saber e a prática cultural continuaram a ser passados de geração para geração, 

como expôs Rudnei Odílio Vidal ao trazer as técnicas de manejo ensinadas pelo pai, Sr. 

Odilio Izidro Vidal: 

 
É, meu pai sempre me ensinou, né? Como se plantar. Ele disse que é 
bom plantar isso aqui em pé, por quê? Tem esses brotinhos aqui e ela 
nasce com mais facilidade. Melhor ainda, né? Então, a gente pega aqui. 
Faz uma casinha aqui na terra. Mas tem que ser uma terra seca. A terra 
bem seca é boa. A terra úmida já não dá, tem que ser uma terra seca. 
Aqui é só uma amostra, aí ele ensina a plantar aqui. Tem que dar uma 
apertadinha. Deixa assim em pé, assim, que é mais fácil. Se plantar 
deitado ela até vem, mas não vai vingar tão rápido. (Rudnei Odilio 
Vidal, comunidade quilombola Vidal Martins/Florianópolis) 

 



Foto 37: Hoje, a comunidade desenvolve 
projetos socioambientais como o Viveiro de 
Izidro de mudas de árvores nativas - 
Homenagem ao ancestral. Créditos: Rancho 
Cultural. 

 
Foto 38: Interior do viveiro e acompanhamento 
de uma visitação por membro da comunidade. 
Créditos: Rancho Cultural. 

 

Foto 39: Plantio de aipim. Demonstração dos 
saberes e fazeres relacionados à mandioca. 
Créditos: Rancho Cultural. 

 
Foto 40: Ramas de aipim destinadas ao replantio. 
Créditos: Rancho Cultural. 

Foto 41: A comunidade também mantém uma 
horta coletiva. Créditos: Rancho Cultural. 

Foto 42: Plantação de aipim. Créditos: Rancho 
Cultural. 

 

Antes da expulsão das terras na década de 1960, a comunidade tinha engenho de 

farinha, plantava e beneficiava a mandioca. Eles faziam farinha e beiju. Eles eram 

agricultores e pequenos produtores rurais.  



É assim, ó, a mandioca no Quilombo. Quem lidava muito era o meu pai 
e os meus antepassados. Só que na minha época não deu tempo nem de 
nós lidar com a mandioca que foi tirada de nós. Era meu pai que 
plantava mandioca, plantava roça de milho, o meu pai aqui fazia 
bastante coisa com os antepassados dele. Os meus tios levavam daqui 
para a Costa, mas só que na minha época nós não tivemos mais nada 
disso, foi tirado de nós. Eles plantavam aqui mesmo, nesse lugar onde 
nós estamos. (Jucélia Beatriz Martins, Comunidade de Vidal 
Martins/Florianópolis) 
 

Após a expropriação, sem terra para plantar ou mesmo sem engenho para 

produzir, eles passaram a trabalhar nos engenhos de outras pessoas, inclusive as crianças, 

que iam descascar a mandioca pensando principalmente no alimento, mas também 

aprendendo a forma de fazer: 

 

Aí, depois, como meus antepassados foram tirados daqui, aí a gente já 
foi trabalhar nos engenhos dos outros, não era mais nosso. Aí minha 
irmã já forneava no engenho do João da Teresa, que tinha aqui no Rio 
Vermelho. 
(...) 
Aí quem foi trabalhar para outros engenheiros foi meu pai. Ele 
trabalhava no engenho do seu Narciso, hoje em dia ele já era morto, ele 
morava mais para cima, um pouco. Aí nós ia raspar mandioca. Aí o meu 
pai ficava ali, forneando com as outras pessoas. Quando nós vinha da 
escola, nós já vinha morto de fome. Aí quando o pai tá forneando a 
comida que eles davam pro pai comer, o pai não comia, o pai guardava 
pra quando nós vim da escola, nós comer em casa, aí nós já passava no 
engenho, nós já enchia os bolso, as mão, a boca de farinha e ia pra casa. 
Aí de tarde nós voltava pra ir raspar a mandioca, aproveitar e tomar 
café, porque o pai aqui também tinha umas coisas boazinha, né? E a 
gente não tinha condições de comprar. (Jucélia Beatriz Martins, 
Comunidade de Vidal Martins/Florianópolis) 

 
 Hoje a comunidade não tem engenho, a lida diária com a mandioca está, neste 

momento, apenas na memória da Dona Jucélia e dos mais antigos da comunidade. Ela 

destaca a importância de manter as práticas associadas à mandioca, que são “saberes e 

fazeres da comunidade Quilombola de Vidal Martins”. Após demonstrar como se raspa 

o capote, Jucélia conta seu sonho, que é construir um engenho no quilombo. 

 
O meu sonho é ter um engenho aqui, que eu ainda quero pegar, é o meu 
sonho, eu ter um engenho de farinha aqui. Para trazer o povo do 
entorno, outras pessoas de fora para conhecer, que tem gente que não 
conhece, como é que se faz farinha, como é que é, o meu sonho é isso! 
(Jucélia Beatriz Martins, Comunidade de Vidal Martins/Florianópolis) 

 
E quando perguntamos como seria este engenho dos sonhos, ela continua:  



 
Ó, eu imagino esse engenho, é um galpão grande que tem o tipiti, que 
tem o forno (...) Eu botava a todos eles a trabalhar, até meus netos, até 
meus sobrinhos. E também as pessoas de fora que queriam conhecer, 
queriam trabalhar. Eu botava ó, pode entrar, pode fazer não, não ia 
vender farinha, ia dar.  Claro, as pessoas tinham que ajudar a plantar 
mandioca. A gente ia dar farinha para as pessoas, levar para a casa. Ia 
dar o beiju para as pessoas levarem. A gente ia trazer a comunidade do 
entorno, vocês também da universidade. (Jucélia Beatriz Martins, 
Comunidade de Vidal Martins/Florianópolis) 

 
 As perdas de uma história esquecida são relembradas pela Griô da comunidade 

quando fala das injustiças e mentiras de um processo de opressão social. Não conhecer 

(ou reconhecer) a participação dos negros escravizados e libertos na produção da farinha 

de mandioca em Santa Catarina é negar um trabalho feito a partir do sangue de seus 

antepassados.  

O Brasil vai perder uma história muito grande, de não conhecer o 
engenho, de não conhecer o nosso esforço. Só que como eu vou dizer 
pra ti, o Brasil ele foi construído por braço negro. E pros bam bam bam, 
os negros foram sempre vagabundos, então eles nunca que vão 
reconhecer. Olha, é difícil. Eu digo isso de coração partido, é difícil eles 
reconhecer. (Jucélia Beatriz Martins, Comunidade de Vidal 
Martins/Florianópolis) 

 

7.3 Sertão do Ribeirão e Areais da Ribanceira: comunidades tradicionais de origem 

açoriana – continuidades, descontinuidades, transformações e conflitos 

 
A escolha do Sertão do Ribeirão e de Areais da Ribanceira para desenvolver a 

temática das comunidades tradicionais neste dossiê decorreu da representatividade desses 

grupos como casos paradigmáticos de continuidade das práticas sociais e dos saberes e 

fazeres necessários para realizá-las e dos conflitos decorrentes da manutenção do bem 

patrimonial. Ambas nucleiam famílias, coletivos, que produzem farinha de mandioca de 

forma artesanal, compondo uma organização sociopolítica. Há ao longo do litoral 

catarinense vários outros engenhos, entretanto, poucos possuem essa unidade. 

 Ao se autodeclararem comunidades tradicionais, os grupos ingressam num 

campo de luta específico que agrega capital simbólico às suas práticas, antes diluídas 

dentre tantas outras práticas cotidianas. Tanto a comunidade de Areais da Ribanceira 

como a do Sertão do Ribeirão se autodeclararam tradicionais, a primeira em 2010 e a 



segunda em 2024, de acordo com a Convenção 169 da OIT e o Decreto nº 6.040/2007, 

atraindo para si uma série de valores e características específicas, que serão apresentados 

posteriormente. 

Localizada na faixa litorânea do Estado de Santa Catarina, mas em municípios 

diversos, a comunidade do Sertão do Ribeirão, ou Barreiros do Ribeirão5, está situada na 

região sul do município de Florianópolis, porção insular, abrangendo parte dos distritos 

de Ribeirão da Ilha e Pântano do Sul. No interior da Ilha de Santa Catarina, situa-se num 

maciço rochoso composto por granito Ilha, cercada por oito morros (Morro do Peri de 

Cima, Morro da Indaiá, Morro do Céu, Morro da Tapera, Morro do Pau da Canela, Morro 

Boa Vista, Morro do Pelado e Morro da Costa de Dentro). É uma área de Floresta 

Ombrófila Densa e Restinga (Mata Atlântica), inserida na bacia hidrográfica da Lagoa do 

Peri. 

 

                                                 
5 Nos documentos oficiais dos moradores, a localidade denomina-se Barreiros do Ribeirão. Entretanto, é 
comumente chamada de Sertão do Ribeirão. Esse nome aparece em matérias de jornais, em pesquisas 
científicas, em eventos promovidos pela comunidade, no Google Maps, no nome da escola local 
(atualmente desativada) e no nome da Zona Cultural instituída pela lei criadora da Unidade de Conservação, 
sendo mais reconhecida por Sertão do Ribeirão do que por Barreiros do Ribeirão. Embora os moradores da 
comunidade se reconheçam como moradores do Sertão do Ribeirão, quando perguntados sobre o nome do 
lugar, se referem a Barreiros do Ribeirão. Ao que tudo indica, há certo estigma relacionado ao nome Sertão. 
Também é encontrado o nome Sertão do Peri para se referir à localidade, mas esse nome não encontra 
ressonância entre os membros do grupo. 



 
Mapa 7 - Florianópolis - Unidades de 
Conservação. Destaque não constante no 
original para a MONA da Lagoa do Peri (à 
esquerda) e Parque Natural Municipal da 
Lagoinha do Leste (à direita) Fonte: Prefeitura 
Municipal de Florianópolis, com destaque 
realizado pela equipe do dossiê. 

 
 

 
Mapa 8 - Distrito Pântano do Sul - Vegetação 
e Unidades de Conservação. Destaque não 
constante do original  para a  localização da 
comunidade no interior da UC. Fonte: 
Prefeitura Municipal de Florianópolis, com 
destaque realizado pela equipe do dossiê. 

 

 
Já a comunidade de Areais da Ribanceira está localizada em Vila Esperança6 no 

município de Imbituba, litoral sul do Estado. Como o nome sugere, a área situa-se na 

encosta do Morro do Mirim, que desce até a Praia da Ribanceira, a nível do mar. O solo 

é arenoso e a vegetação, de restinga com diversas espécies nativas. A região é também 

conhecida como Dunas de Três Mares, pois é cercada por três “mares” – as águas da 

Lagoa de Ibiraquera, ao norte, do Mirim, ao sul, e do Mar Grosso, ao leste. 

 
 

                                                 
6 A luta da comunidade por reconhecimento e visibilidade passa pela localização. Oficialmente, Areais da 
Ribanceira pertence a Vila Esperança, embora reivindiquem a sua autonomia como um lugar na cidade. 



 
Foto 43 - Visão parcial aérea de Areais da Ribanceira - Fonte: Google Maps, com indicações pela 

equipe do dossiê. 

 
 A ocupação dos territórios remonta à migração dos açorianos para o Brasil 

colônia, como comentado na breve contextualização histórica. Em 9 de agosto de 1747 

foi aprovada pelo Rei de Portugal Dom João VI a migração de nativos das Ilhas dos 

Açores e da Madeira com o intuito de povoar a Ilha de Santa de Catarina e seu entorno, a 

fim de afastar a ameaça de invasão espanhola do território (Mosimann, 2010). Esse fato 

foi responsável pela chegada de um contingente significativo principalmente de açorianos 

que ocuparam tanto a Ilha como o litoral catarinense. Entretanto, há registros históricos 

da vinda de imigrantes açorianos desde o fim do século XVI para a região (Machado, 

2016). 

 A comunidade tradicional de Sertão do Ribeirão é composta por pequenos 

agricultores e produtores descendentes majoritariamente de açorianos que migraram e 

ocuparam este território por volta de 1761, segundo Batista (2006). 

   
A gente andou pesquisando os nossos ancestrais. E a gente está aqui 
praticamente desde 1761, a nossa família está aqui, eram pessoas 
açorianas que vieram para cá. A parte da minha mãe ficou mais na 
Lagoa do Peri, aqui no Sertão. (Dineia de Souza, Sertão do 
Ribeirão/Florianópolis) 

 
A localidade é dividida pelos moradores em seis vilas: Indaiá, Sertão de Baixo, 

Sertão de Dentro, Sertão de Cima, Peri de Baixo e Peri Pequeno ou de Cima. 

 
● Indaiá: localizada no morro do mesmo nome, é onde está a propriedade 

do antigo engenho e alambique do Seo Chico, famoso pela qualidade da 
cachaça produzida, pelo documentário de sua vida e pelo assassinato não 
resolvido. Seo Chico foi homenageado com o nome da estrada que corta 



a localidade (Estrada Francisco Thomas dos Santos - “Chico do 
Alambique”) e da principal rodovia do sul da ilha. Hoje, temos o 
Alambique e o Engenho Indaiá do Adilson nesta região. 

 

 
Foto 44: Engenho e Alambique Indaiá, 2023. 
Créditos: Ana Cristina Rodrigues Guimarães. 

 
Foto 45: Engenho e Alambique Indaiá, 2024. Créditos: 
Rancho Cultural. 

 

 
● Sertão de Baixo: é a vila central, onde se localiza a igreja, a Santa Cruz, 

a escola e o centro comunitário, também o Engenho do Neca, um dos 
mais tradicionais do estado, o do Apolinário e o do Ailton. 

 
 



 
Foto 46: Placa indicativa de trilha, 2024. 
Créditos: Rancho Cultural. 

 
Foto 47: Engenho do Neca, 2024. Créditos: 
Rancho Cultural. 

 
Foto 48: Estrada Francisco Thomas de Souza 
(Seo Chico), 2024. Créditos: Rancho Cultural. 

 
● Sertão de Dentro: é a área onde há vários sítios e chácaras.  
● Sertão de Cima: lugar hoje desabitado, mas com ruínas de casas e 

engenhos.  
● Peri de Baixo: é a região próxima à Lagoa do Peri, hoje praticamente 

desabitada. É a Lagoa do Sertão, como foi referenciado por 
entrevistados. No passado, era uma região valorizada pela facilidade de 
água potável e fartura de peixes. Os moradores praticavam a pesca 
artesanal com covo e a canoa de um pau só. 

● Peri de Cima ou Peri Pequeno: fica no morro com o mesmo nome, inicia-
se na cachoeira, que serve de “travessão”. É uma região de sítios e 
chácaras com alambiques como o do Zeca e do Maurici e o engenho de 
farinha do Maurici. Nele está a figueira de duas pernas, uma referência 
para os moradores locais. 

 



 
Foto 49: vista a partir de Peri de Cima. Primeiro plano, propriedade do Sr. Maurici. Após, a Lagoa 
do Peri e depois o Oceano Atlântico, 2023. Créditos: Rancho Cultural. 

A demarcação espacial tanto das vilas como das propriedades privadas é feita 

por meio de linhas imaginárias – os “travessões” –, por elementos da natureza como o 

mar, os rios e as cachoeiras e por “marcos de pedras” – composto por três pedras juntas, 

uma maior (“pedra mestre”) e duas menores ao lado (“pedras testemunho”). Há quatro 

travessões dividindo todo o Sertão. Essa dualidade de demarcação – linhas imaginárias e 

marcos físicos – aparece em outras localidades do litoral de Santa Catarina pesquisadas. 

A comunidade tradicional de Areais da Ribanceira é composta por pequenos 

agricultores, produtores e pescadores descendentes de Joaquim Francisco Martins, que 

adquiriu as terras no século XIX, vindo de Penha, município de Paulo Lopes. O patriarca 

dividiu as terras entre seus filhos, iniciando a ocupação. As alianças de casamento foram 

essenciais para a constituição da comunidade e a inclusão de outros sobrenomes no grupo 

(Oliveira, 2020). Essa relação com a terra e o parentesco aparece na fala de Luis Faria, 

constante em Mombelli et al. (2011): 

 
Duna dos Três Mares, porque se avista o mar de dentro (Mirim), o mar 
grosso e o mar da Ibiraquera (lagoas)... Meu pai e minha mãe também 
falavam que isso tudo aqui era mata virgem. Era uma sesmaria doada 
para a família Martins, a família do seu Pilício, que foi crescendo, 
casando, repartindo tudo... Naquele tempo era assim, não se vendia 
terra, se trocava por alimento... (Luis Farias) 

 



O território ocupado divide-se em território para cultivo e território para pesca. As 

roças ocorriam tradicionalmente nas regiões da Ribanceira, Campo, Arroio, Boqueirão, 

Mato Areal, Areal Estrondo ou Combo. Já a pesca, nas praias da Ribanceira, D’Água, dos 

Namorados e de Imbituba ou Praia do Porto. 



 
Mapa 9 - Mapa da Comunidade Tradicional dos Areais da Ribanceira, Imbituba. Fonte: Nova 
Cartografia Social (Almeida, 2011). 

 

Sertão do Ribeirão e Areais da Ribanceira são lugares, no sentido antropológico 

do termo, para referenciar Augé (1994), são lugares vividos, unos e divisíveis, cada qual 



com suas nuances. Seus moradores classificam e ressignificam os lugares. Observam e 

nominam. Poderia se dizer, como traz Ingold (2015), que eles estão vivos para o mundo, 

um mundo centrado no Sertão e nos Areais. Estar no mundo é mover-se e, no movimento, 

conhecer e descrever atentamente. A criança que vê transfere para o verso seu 

movimento: 

 
No meu Sertão 

Tem água cristalina 
E muita vegetação 
Moro nesse recanto 
Chamado de Sertão 

 
Onde as mulheres de antigamente 

Tinham uma profissão. 
Lavavam roupa, raspavam mandioca 

Faziam renda de montão. 
(Karlota de Souza, in Memórias do Sertão) 

 
 

 A noção de território tradicional ultrapassa a de um espaço físico, consiste num 

espaço essencialmente relacional e essa relação se dá entre humanos e entre humanos e 

não humanos (animais, plantas, cachoeiras e floresta). De acordo com o art. 3º do Decreto 

nº 6.020/2007, territórios tradicionais são “espaços necessários à reprodução cultural, 

social e econômica dos povos e comunidades tradicionais, sejam eles utilizados de forma 

permanente ou temporária”. Assim, os territórios ocupados pelas comunidades do Sertão 

e de Areais são tradicionais tanto no sentido antropológico como jurídico do termo. 

O uso da terra, entretanto, é diferente em cada uma das comunidades. No Sertão 

do Ribeirão as propriedades são individuais. Já nos Areais da Ribanceira as terras são de 

uso coletivo. Segundo os informantes, no Sertão há documentação da terra, mas só dos 

antigos. Muitas das terras são referenciadas como a dos pais ou avós. Comentam que a 

terra do irmão, por exemplo, era onde o avô ou avó morava. Fazem questão de diferenciar 

a situação da terra do Sertão de outras regiões da cidade, como Naufragados e Lagoinha 

do Leste. “O Sertão é todo loteado, certinho”, disse um entrevistado proprietário de terras 

na localidade, uma delas fruto da herança dos pais. Para esse senhor, é muito importante 

garantir o direito à terra para se plantar, definir a área de cada propriedade, a área mínima 

que pode ter, a área que pode plantar e a área de mata que precisa manter. É preciso 

assegurar às pessoas que tenham engenhos na área para plantar. A comunidade é, 

predominantemente, agrícola. 



Já nos Areais da Ribanceira não há nada cercado, “mas cada um sabe o seu 

pedaço que cabe” (Noquinha, in Nova Cartografia Social dos Povos e Comunidades 

Tradicionais do Brasil, p. 3).  Há um ciclo de ocupação da terra. As pessoas passam para 

outras na medida em que envelhecem (“aposentam”) ou morrem. “Mas não dá de vender, 

se vender fica sem nada” (Noquinha, idem, p. 3). A terra inicial sofreu reduções 

significativas devido à ação do poder público e da iniciativa privada, como se verá 

posteriormente, mas ainda há um lugar de resistência ocupado pelos agricultores, embora 

a comunidade não tenha o título de propriedade dessas terras. 

 
Tudo vem desta terra. Se a gente ficar sem a terra, o que vai ser… É o 
mesmo que fechar um hospital e abrir um cemitério. Porque pra nós é 
um divertimento, é uma alegria, é saúde! Nós vamos de manhã para lá, 
trabalhamos o dia todo, de noite todo mundo vem pra casa tranquilo. 
Outros dormem lá… Então, essa terra é nossa… (Ayres Francisco 
Cardozo (Zezeca), in Nova Cartografia Social dos Povos e Comunidades 
Tradicionais do Brasil, p. 7) 

 
A agricultura orientada para a subsistência foi o modo de produção 

predominante até recentemente na comunidade no Sertão do Ribeirão, o que não excluiu 

a venda e a troca do pequeno excedente para suprir a necessidade de bens que não 

produziam. Hoje muitos moradores necessitam realizar trabalhos fora do Sertão para se 

sustentar. O turismo também se apresenta como mais uma possível via econômica para o 

grupo, como veremos posteriormente. A estrutura fundiária ainda é a de minifúndios e a 

mão de obra é basicamente familiar, embora a vizinhança venha a desempenhar um papel 

importante em determinados momentos críticos, formando parcerias momentâneas e 

funcionando como uma rede de apoio e reciprocidade para dar vazão à colheita ou à 

produção. 

 
Vinham os vizinhos ajudar, os parentes, a mãe, os irmãos, as irmãs. Às 
vezes, uma pessoa, uma família, vinha fazer farinha junto com a gente, 
então aquela família ajudava a gente para que depois a gente ajudasse a 
família, né? Pessoas que não tinham engenho. (Dineia de Souza, Sertão 
do Ribeirão) 
 

Os principais produtos são a mandioca, a cana-de-açúcar, o milho, o feijão, o 

café, o taiá, o amendoim, a banana, a batata, a cebola e as hortaliças. Da mandioca 

produzem a farinha e o polvilho com o uso da tecnologia dos engenhos. Da cana-de-

açúcar produzem aguardente, açúcar e melado nos alambiques (ou, engenhos de cachaça 

e açúcar). O manejo agrícola era baseado na coivara com rotação de cultura, o que 

permitia a recuperação das áreas desmatadas. Hoje a proibição legal do uso do fogo coibiu 



a prática tradicional, assim como dificultou a rotação de cultura. Na região mais próxima 

à Lagoa do Peri, conhecida como Peri de Baixo, os antigos moradores eram também 

pescadores e utilizavam o “covi” ou “covo” (armadilha artesanal) como técnica para 

aprisionar o peixe. Hoje a área não é mais ocupada. No passado, utilizavam ainda a 

floresta nativa, extraindo madeiras para a construção de casas, barcos (canoa de um pau 

só) e lenha, o que também veio a ser reprimido pelas normas ambientais; mas ainda 

retiram ervas para uso medicinal; o cipó para artesanato, principalmente de cestarias; a 

anoga para fazer sabão. As bagas da nogueira e do mamoeiro serviam para fazer óleo 

utilizado para iluminação (combustível para as lamparinas). Diversos outros alimentos 

eram retirados da floresta como o palmito, hoje com restrições para a colheita. Algumas 

dessas práticas tradicionais continuam sendo realizadas pelos descendentes dos primeiros 

ocupantes, enquanto outras foram proibidas ou restringidas pela legislação ambiental. 

 
Era João do balaio. O pai fazia balaio, vassoura, fazia tudo que era 
artesanato de taquara, de bambu. O pai era famoso pelos balaios dele. 
(...) 
Aí a mãe fazia aqueles sabão de anoga, não é? Nao sei se você conhece? 
Umas bagas que têm redonda, uma árvore bem alta que tem umas bagas. 
Quebra a casca e tem uma amêndoa branca. A mãe moía e aí bota soda, 
faz aquele sabão de anogas. Aí a gente que juntava aquela anoga toda 
debaixo dos cafeeiros. (Marlene Ferreira, Sertão do Ribeirão) 
  

Areais da Ribanceira é uma comunidade agrícola e pesqueira, além de praticar 

o extrativismo. O sistema agrícola tradicional dessa comunidade envolve os seguintes 

cultivares: mandioca, aipim, milho, melancia, amendoim, cará-da-terra e cará-do-ar, taiá, 

batata-doce e batata-abóbora, feijão, cana-de-açúcar, abacaxi, maracujá, verduras, 

laranja, banana, pitanga, abóbora, dentre outros. Na plantação, a transmissão desse 

conhecimento é geracional e familiar, destacando em alguns discursos a figura masculina 

como o detentor desse conhecimento. Entretanto, na prática, há mulheres detentoras e 

transmissoras do saber fazer tradicional, principalmente nas chamadas “roças das 

mulheres”. Além da transmissão familiar e dentro da comunidade, a Associação 

Comunitária Rural de Imbituba (Acordi) possui projetos e ações para que estes 

conhecimentos sejam recuperados (dado o processo de perda relacionado à 

desterritorialização) e transmitidos para aqueles que não têm ou não irão ter “contato” 

com a terra, não fazem parte desses núcleos familiares. A mandioca tem um papel 

diferenciado dentre os cultivares da comunidade. Ela é objeto de um programa de 

salvaguarda das etnovariedades, especialmente daquelas mais ricas de polvilho que geram 



uma farinha que se distingue de outras farinhas produzidas nos demais locais do Brasil 

como a Dutra, Torta e Franciscal. 

Assim, essa parte, da questão do plantio das ramas, ela é muito 
importante porque a salvaguarda dos engenhos de farinha tá na rama, 
né? Tá nas etnovariedades de mandioca, porque está se perdendo. Se 
deixa de produzir, se deixa e vai se perdendo essas etnovariedades que 
são essas variedades crioulas. Então, aqui a gente está num processo de 
recuperação, aqui a gente está plantando várias etnovariedades no 
sentido de recuperar para trazer de volta. É como se a gente fosse, a 
gente diz que é uma coleção para não chamar de banco de sementes, 
mas é mais ou menos isso que a gente está se propondo a fazer nesse 
trabalho aqui. E quem está conduzindo isso são mulheres, somos as 
guardiãs dessas etnovariedades. De certa forma, é a comunidade que 
está mantendo vivo esse patrimônio porque se deixa de plantar, a gente 
vai perdendo e vai se desencadeando num processo de erosão genética. 
E no caso dos engenhos, principalmente da nossa farinha, que é a 
farinha polvilhada de Santa Catarina, ela precisa dessas etnovariedades 
que são ricas em polvilho.  (Marlene Borges, Areais da Ribanceira) 

 

As mulheres, “guardiãs das etnovariedades de mandiocas”, desempenham esse 

papel de formar a “coleção de ramas” e assim mantêm vivo o saber fazer da farinha 

polvilhada de Santa Catarina. A “rede de trocas” é um instrumento importante para a 

manutenção e ampliação da agrobiodiversidade. Consiste no hábito da permuta de ramas 

entre conhecidos, amigos, familiares e vizinhos. Essa ilustração extraída da Cartilha 

“Areais da Ribanceira: dunas de Três Mares” retrata as relações sociais que se 

estabelecem a partir da troca de ramas: 



 
Ilustração 4 - A rede de trocas de ramas. Fonte: Cartilha “Areais da Ribanceira: dunas de Três 
Mares – Biodiversidade e conhecimentos tradicionais: agricultura, plantas medicinais e 
extrativismo de butiá”. 

O sentido do registro do bem como patrimônio cultural brasileiro é justamente, 

na visão dos detentores dos Areais, contribuir para a manutenção e preservação desse 

produto singular do litoral catarinense, a farinha polvilhada. 

A pesca e o extrativismo também são atividades econômicas da comunidade. A 

pesca tradicional ocorre nas praias por meio de arrasto e cerco, molinete, tarrafa e rede 

de “corrico”. Nas lagoas usa-se a tarrafa, linha e coca e nos costões, linha, cavadeira, 

molinete e tarrafa. Também se usa o cerco e o caceio para a pesca da tainha e da anchova. 

Na realidade, a pesca ocorre durante praticamente todo o ano, variando apenas os 

espécimes pescados. O extrativismo no território dos Areais da Ribanceira envolve 

principalmente o butiá, marisco e plantas medicinais. Do butiá é consumido o fruto de 

diversas formas como natural ou no preparo de doces e sucos. A palha do butiá é comum 

na confecção artesanal de produtos como chapéus, vassouras e enfeites. 

Além de a atividade econômica das comunidades ser plural, todas elas dialogam 

com o meio ambiente e trazem para si a responsabilidade por sua preservação em troca 

de benefícios e direitos territoriais. Diegues, amparado em Godelier, afirma que a noção 

de território está relacionada com “uma porção da natureza e espaço sobre o qual 



determinada sociedade reivindica e garante a todos, ou a uma parte de seus membros, 

direitos estáveis de acesso, controle e uso sobre a totalidade ou parte dos recursos naturais 

aí existentes que dela deseja ou é capaz de utilizar” (Diegues, 2008, p. 85). O território 

não é apenas o suporte físico, são as relações sociais existentes. Há um complexo conjunto 

de conhecimento adquirido pela tradição que permite o manejo dos recursos naturais 

respeitando a capacidade de recuperação das espécies animais e vegetais. 

Além disso, a pesquisa demonstrou a evidente centralidade da mandioca na 

cultura local, do cultivo à mesa. É um dos poucos produtos que, mesmo antes de seu 

plantio, propicia relações sociais, como nas “trocas de ramas”. Se fôssemos pensar numa 

cadeia da mandioca poderíamos iniciar com a troca de ramas, depois o plantio, o cultivo, 

a colheita. Após, o fazer farinha, nas farinhadas, e poderíamos finalizar com o consumo 

da farinha ou dos pratos e produtos a partir dela preparados. 

Nesse processo, o engenho é um lugar de destaque para as comunidades 

açorianas estudadas, não apenas um lugar de trabalho, mas um lugar de sociabilidade e 

afetividade. Na comunidade do Sertão do Ribeirão o engenho é familiar, mas um espaço 

de convivência multifamiliar, já que muitas famílias compartilham o lugar, ajudando a 

fazer farinha como o Engenho do Neca. Na comunidade dos Areais da Ribanceira ainda 

há engenhos familiares, entretanto, o principal engenho da localidade é coletivo, é o 

Engenho da Acordi, descrito no capítulo relativo à tipologia dos engenhos, e pela 

entrevistada Marlene Borges: 

Primeiro que é um engenho comunitário, é diferente, ele não é engenho da família 

tal, ele é um engenho que, de certa forma, várias famílias são donas, porque… 

no caso, é o Engenho da Acordi, né? O Engenho Comunitário da Acordi.  

 

A prática do farinhar está na memória da infância dos moradores das comunidades, mas 

também está presente no cotidiano.  

O desenho da estudante no livreto Memórias do Sertão mostra o circuito de 

produção da farinha desde a roça – plantação da mandioca – passando pelo transporte em 

carro de boi até o engenho, onde ocorre o processamento do tubérculo. 



 
Ilustração 5 – Memórias do Sertão. 



A clareza da representação demonstra a complexidade desse fazer que não se 

limita ao engenho, ultrapassa suas dimensões, envolvendo as práticas agrícolas, por 

exemplo, e outros elementos da vida social como o carro de boi. 

As pessoas, quando crianças, ajudavam no processo de farinhar. Nei (Anilde 

Sousa Sabino), que atua como forneiro no Engenho da Acordi e também trabalha na roça 

de mandioca, afirma: Eu trabalho desde 10 anos já. Na lavoura, na roça” e quando 

questionado sobre quando começou a fornear, respondeu: 

Com 10 anos, já trabalhava no forno. É que meu pai tinha  engenho de 

farinha e tinha engenho de açúcar. (...) porque eu ia, eu já trabalhava no 

engenho e já ajudava, via a turma de trabalho no forno. Eles pediam para 

mim para olhar isso aí, para eles ir fora ou almoçar, aí eu ficava ali, 

forneando até eles voltar. 

O “capote” – técnica em que uma pessoa raspa metade da mandioca e a outra 

pessoa raspa o restante – aparece na fala da entrevistada como mecanismo social de 

aprendizagem. Aprende-se observando a mãe e imitando-a. A percepção desse modo de 

fazer ultrapassa o campo de trabalho, integra o campo da afetividade: 

 
Ah, eu lembro das histórias, de ficar sentado raspando mandioca. É, 
para a gente era muito… eu adorava, a gente sentava em roda e raspava 
as mandiocas. Na época, o pai fazia faquinha de bambu pra gente, 
porque a gente era pequenininho, tinha que fazer farinha. É faquinha de 
bambu. E daí, a mãe, ela fazia Capote, o que que era o Capote? O 
Capote era assim, ela raspava a metade da mandioca e dava pra gente, 
e daí a gente raspava a outra metade, pra ser ligeiro, porque a gente era 
pequeno, então ela raspava a parte mais difícil e dava a parte mais fácil 
pra gente raspar. Daí isso se chamava Capote. Lembro de andar dentro 
do cerão do cavalo, porque o cavalo ia com a mandioca e quando 
voltava, voltava vazio, daí a gente entrava dentro do cerão e vinha 
dentro. (Dineia de Souza, Sertão do Ribeirão) 
  
Eu nasci aqui no Sertão. Ali perto do centro comunitário ali do Sertão, 
né? Ali que sempre morei, né? E daí eu ia de pequenina nos engenhos 
de farinha, né? Do meu avô, do seu Zeca, do meu padrinho. 
(...) 
E assim é… a gente fazia farinha na casa do meu tio, não é? Daquele 
tio que saiu daqui. Assim, 8, 9 meses direto. A gente saía 6 horas da 
manhã, só voltava 10 da noite do engenho de farinha. Aí sempre tive 
essa vontade de ter um engenho, porque é, não sei, é uma raiz, né? 
(Marlene Ferreira, Sertão do Ribeirão) 
 



 
Foto 50: o “capote” - a raspagem da mandioca. Engenho do Adilson, Indaiá, Sertão do 
Ribeirão/Florianópolis. Créditos: Rancho Cultural. 

Os versos cantados durante o trabalho (ratoeiras) e os outros elementos como a 

comida e a bebida oferecida pelo dono do engenho àqueles que se dispunham a participar 

da feitura da farinha vão além da mera produção do bem. Brandão (2020) aponta que os 

cantos no trabalho coletivo, apesar de funcionarem dando ritmo à atividade, extrapolam 

a razão prática e funcionam como mediadores das relações sociais. A farinhada é uma 

espécie de mutirão formada a partir de uma rede de apoio – vizinhos e familiares – com 

o objetivo de dar vazão à colheita da mandioca com a produção da farinha. Sozinho não 

se faz farinha. Há necessidade de pelo menos três pessoas: “Uma trabalhava na prensa, 

outra no forno e uma terceira pessoa, mais habilidosa, trabalhava no cevador” (Memórias 

do Sertão, p. 21-22). Essas pessoas são parceiros de ocasião, cujo trabalho é trocado por 

farinha ou por reciprocidade no momento do processamento da mandioca do outro. Hoje, 

percebemos também a troca por dinheiro, por dia de trabalho. 



 

Ilustração 6 – Memórias do Sertão. 



 
 

Vinham aos vizinhos ajudar, os parentes, a mãe, os irmãos, as irmãs. Às 
vezes, uma pessoa, uma família, vinha fazer farinha junto com a gente, 
então aquela família ajudava a gente para que depois a gente ajudasse a 
família, né? Pessoas que não tinham engenho, né? (Dineia de Souza, 
Sertão do Ribeirão) 
  
O pai não tinha [engenho], mas tinha o da minha avó e do irmão dele, 
né? Ele ficava no engenho junto com o irmão dele. O tio estava falando 
aqui, ó, “o João era bom de trabalhar com ele”, sentindo falta do pai, 
então… 
E o teu pai também trabalhava no engenho? 
Sim, o pai fazia. O pai tinha mandioca. E o pai fazia lá no engenho do 
tio, não é? Porque ele ajudava o tio. Os dois trabalhavam juntos, um 
fazia farinha do outro, não é? (Marlene Ferreira, Sertão do Ribeirão) 
  
A Marlene nos explicou que a farinha  que estava sendo feita hoje era 
da mandioca do Maurici e ela não sabia o que ele tinha combinado com 
o Adilson, se iria pagar em farinha ou o dia. Depois soubemos  que o 
“dia” de trabalho no engenho é R$ 200,00. Ou seja, apesar de estarem 
em família, há pagamento pelo trabalho (não é camaradagem). Ou se 
estabelece uma sociedade (sistema de “meia”) na compra e no trabalho 
de engenho, ou se paga a diária. Mas o fato de haver um retorno 
econômico (farinha ou dinheiro) não quer dizer que os laços de 
parentesco não sejam importantes. (Diário de Campo, dia 14/8/2023) 
  

A farinhada, apesar de pertencer ao campo do trabalho, por ser permeada pelo 

festejo, para alguns reforça valores como a amizade e a solidariedade na comunidade, 

construindo laços entre as pessoas. Viver entre o farinhar e o festar é um dos elementos 

estruturantes da vida social desses grupos. 

 
Hoje o sr. Maurici  mandou um vídeo dele e da Marlene cantando, com 
outras pessoas que não apareciam na cena, e do Pierre tocando violão, 
músicas referentes aos festejos do Divino – “Deixa a bandeira passar”. 
O vídeo foi gravado na noite anterior no seu engenho. Pelas vozes pude 
perceber que havia várias pessoas no local.  (Anotações do caderno de 
campo, dia 16/8/2023) 
  
Recebemos outro vídeo do sr. Maurici gravado no seu engenho de um 
grupo de pessoas com instrumentos musicais (é possível identificar dois 
violões, dois ukuleles, um surdo e um chocalho) cantando música 
católica referente aos festejos do Divino acompanhados pelas outras 
pessoas que assistiam. O surdo tinha no seu corpo o símbolo do Divino 
Espírito Santo (a pomba branca num fundo vermelho). O engenho 
estava cheio. (Anotações no caderno de campo, dia 8/5/2024) 
 



Aquarela 8 – Boi de Mamão. 

 
Créditos: Cleidi Albuquerque, 2024. 
 

A Feira da Mandioca de Imbituba é o evento social mais importante da 

comunidade dos Areais da Ribanceira, promovida pela Acordi. É uma festa anual, mas 

também um momento de reflexão e articulação política. A programação é variada 

contando com atrativos cultural, religioso, educacional e gastronômico, mostrando a 

variedade e importância da vida local, dos diversos desdobramentos da produção da 



farinha de mandioca. Há venda de artesanato e produtos produzidos pela comunidade. 

Grupos folclóricos locais se apresentam como o Boi de Mamão da Acordi. São realizadas 

oficinas como a de troca de ramas/sementes. “A Feira da Mandioca de Imbituba funciona 

como um espaço de fortalecimento, construção, articulação e ampliação de direitos, 

conhecimento e arte. Além disso, o evento promove a união e estimula o trabalho coletivo 

e voluntário (...)” (Borges e Mombelli, 2019, p. 180). 

 
Aí a turma se uniu e inventamos de fazer a feira da mandioca porque ia 
chamar a atenção do povo sobre o nosso serviço, mostrava as terras, 
como se faz farinha, beiju, a bijajica… A feira cada vez envolve mais 
pessoas, mais atividades (Ayres Francisco Cardoso - Zezeca, in 
Mombelli, 2011). 
A Feira da Mandioca sintetiza a força, a luta dos trabalhadores pela 
permanência nos Areais da Ribanceira (Ademir da Rosa, in Mombelli, 
2011) 
 

Durante a Feira geralmente há produção da farinha de mandioca, se coincidir 

com a época da farinhada, para que o público acompanhe todo o processo. Aliás, as 

farinhadas abertas ao público ocorrem em alguns engenhos do litoral catarinense como 

uma festa, na qual as pessoas convidadas, embora não costumem participar ativamente 

do processo (não ponham a mão na massa literalmente), assistem a tudo, podendo comer 

os quitutes elaborados a partir da mandioca ou levar a farinha “quentinha” para casa. 

Outro ponto comum a ambas as comunidades, e que parece estar intimamente 

relacionado com a condição de populações tradicionais, é a luta pelo direito ao território 

tradicionalmente ocupado. Cada uma à sua maneira busca resolver os conflitos em que 

está envolvida e ver finalmente reconhecido o direito à terra. Para tanto, fundaram 

associações. No caso do Sertão do Ribeirão, fundaram a AMOSertão (Associação de 

Moradores de Barreiros do Ribeirão) e dos Areais da Ribanceira fundaram a Acordi 

(Associação Comunitária Rural de Imbituba). 

Em 1981, foi criado o Parque Municipal da Lagoa do Peri, sobreposto ao 

território da Comunidade Tradicional do Sertão do Ribeirão. Esse modelo de unidade de 

conservação não inclui o ser humano no contexto das ações de proteção ambiental. É uma 

perspectiva que exclui o homem da natureza, que para ser preservada deve se tornar 

selvagem. Justamente por desconsiderar o ser humano, essa forma de proteção tem um 

efeito nefasto sobre as populações tradicionais que ocupam os territórios eleitos para se 

tornarem esse ideal de natureza intocável, muitas vezes sofrendo realocações 

compulsórias para lugares distantes dos de origem (Diegues, 2008). 



Para a comunidade do Sertão do Ribeirão, a criação da unidade de conservação 

sem a participação dos envolvidos diretamente causou insegurança em relação ao uso das 

terras que tradicionalmente ocupavam e a saída de várias famílias. Práticas tradicionais 

como a coivara foram coibidas pelos fiscais nos anos posteriores à constituição do Parque, 

como aparece em Cabral (1999), que traz relatos de moradores que atribuem a redução 

da produtividade a esse fato, vejamos: 

Desmatar muito deve ser ruim, né, mas botar uma roça aqui, outra 
noutro lugar, aí não... A coivara antigamente nós não achava ruim 
porque plantava enquanto a terra desse. Quando a terra não desse mais, 
aí a gente parava e aí botava a descansar e já botava outra noutro lugar, 
era assim... Hoje em dia não dá de botar mais! Agora eles querem que 
plante toda vida num lugar só, mas não pode! A terra se acaba e não 
descansa... A terra já não dá mais como dava antigamente. De primeiro 
colhia-se de tudo! Tudo isso aí eu colhi milho, gado, nisso tudo aí. 
(entrevista 1, Cabral, 1999, p. 196-197) 
 

Por volta de 1980, havia 33 engenhos de farinha e cachaça em funcionamento. 

Essa realidade fez com que as autoridades municipais da época pensassem a área como 

um futuro “Parque de Engenhos”, como medida de proteção ao patrimônio cultural, mas 

essa proposta nunca foi efetivada. Pelo contrário, no decorrer dos anos, eles foram sendo 

abandonados ou demolidos. 

  
Quando veio a lei do parque, na realidade, eles não expulsaram as 
pessoas, né? As pessoas permaneceram aqui. Só que daí muitas 
coisas que as pessoas iam fazendo… tinham os fiscais, né? Então, 
os fiscais vinham, multavam, e daí as pessoas ficaram muito 
aflitas com isso e acabaram se deslocando para outros lugares. 
Foram embora aí. Mas voltavam, né? Era o caso do meu pai. Ia lá 
e voltava, mas não vendeu. Teve pessoas que venderam, né? Teve 
muitas pessoas que venderam os terrenos daqui, né? (Dineia de 
Souza, Sertão do Ribeirão). 
  

Em 1999, apenas dois engenhos funcionavam, um de farinha e outro de cachaça 

(Cabral, 1999). O medo de serem presos ou multados, a retirada da forma de sustento e a 

falta de informação foram fatores apontados pelos moradores como determinantes para 

que as pessoas deixassem o Sertão. Na percepção dos entrevistados, as pessoas da época 

não entendiam e nem eram informadas do que significava ter suas propriedades num 

parque ou do que se tratava o projeto de parque pretendido. Os que ficaram à margem da 

lei acumularam uma segunda fonte de renda, como o trabalho “na cidade” de vigia, 

funcionário público, policial militar etc.  



Nesse contexto, em 2016 foi criada a AMOSertão, tendo como uma das 

premissas garantir o direito à terra, o direito de permanecer no lugar. A associação iniciou 

um processo de diálogo com a Prefeitura de Florianópolis para recategorização da 

unidade de conservação, a fim de adequar à realidade local. Além da luta pelo direito de 

permanecer nas terras tradicionalmente ocupadas, a Associação tem como missão 

institucional o resgate da cultura local através das festas, a maioria católica. Nesse 

sentido, a reforma da igreja foi importante, assim como do salão comunitário. O grupo 

retomou a festa da Santa Cruz, de Nossa Senhora de Lourdes, padroeira da igreja, a 

Mostra Cultural, a cantoria do Divino, o Pão por Deus e outras práticas culturais. 

Em 2019, foi aprovada a Lei Municipal nº 10.530, que instituiu o Monumento 

Natural Municipal da Lagoa do Peri (Mona da Lagoa do Peri), reclassificando a área. Foi 

uma vitória do grupo que participou ativamente da constituição desse novo modelo de 

unidade de conservação. 

Finalizada a etapa de reclassificação, outra frente se iniciava: a elaboração e 

aprovação do Plano de Manejo do Mona, uma demanda por segurança jurídica da 

comunidade como um todo. 

  
Na visão do sr. Divalde de Souza, há necessidade de regulamentar o uso 
da terra. Às pessoas deve ser garantido o direito à terra para plantar. A 
comunidade é, predominantemente, agricultora. É importante definir a 
área de cada propriedade, a área mínima que pode ter, a área que pode 
plantar e a área de mata que precisa manter. É preciso assegurar a pessoa 
que tem seu engenho a área para plantar. (Diário de Campo, 11/8/2023) 
  

Em 2022, a Prefeitura Municipal de Florianópolis contratou uma empresa privada 

para a elaboração dos planos de manejo das unidades de conservação municipais segundo 

as diretrizes definidas pelo Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade 

(ICMBio). A comunidade participou de várias oficinas e reuniões com a equipe técnica 

da Floram para debater as regras de uso e ocupação do solo. Além disso, foram feitos 

estudos, incluindo diagnósticos do meio físico, biológico e social da unidade de 

conservação. Depois, o documento foi aprovado pelos órgãos ambientais do município. 

Em 2024, o Plano de Manejo da Unidade de Conservação Monumento Natural Municipal 

da Lagoa do Peri foi finalizado e, em 4 de outubro de 2024, mais de cinco anos após a lei 

instituidora, foi publicada a Portaria nº 32/FLORAM, que o aprovou. 

O Plano de Manejo contemplou a comunidade do Sertão do Ribeirão 

reconhecendo explicitamente seu caráter tradicional. Dentre as cinco declarações de 



significância do Mona, duas abordam a comunidade ressaltando a sua importância 

histórica e cultural, além de sua singularidade como atrativo turístico e de educação 

ambiental e patrimonial. Também expõe seu papel de protagonista no cuidado com a 

natureza envolvente. Os desafios atuais da comunidade é tornar efetivo o Plano de Manejo 

com ações que promovam o bem-estar da população e atenda as necessidades de 

preservação da área. Os programas propostos no Plano de Manejo do Mona necessitam 

ser implementados pelo município, cuja participação da comunidade é essencial para o 

sucesso da política pública. 

Para a comunidade de Areais da Ribanceira os conflitos que exigiram uma 

organização social para a luta pelo direito ao território iniciaram-se na década de 1950, 

quando da fundação do Porto Henrique Lage. Segundo contam, os capangas vinham a 

cavalo expulsar a população nativa. Na década de 1970, o governo do Estado de Santa 

Catarina, através da Companhia de Distritos Industriais de Santa Catarina (CODISC), 

desapropriou parte dessas terras, afirmando que a instalação de indústrias na localidade 

iria gerar emprego. Entretanto, apesar da desapropriação, apenas a Indústria 

Carboquímica Catarinense (ICC), empresa estatal, foi instalada na época e deixou um 

significativo passivo ambiental para a cidade, segundo relatos. Os moradores questionam 

o processo de desapropriação, já que muitas famílias nunca foram indenizadas, outras não 

assinaram qualquer documento e outras ainda saíram das suas terras à força. Em 2000, as 

terras tituladas em nome da ICC foram vendidas para a iniciativa privada. Segundo 

depoimentos, os valores eram irrisórios, o que permitiria que os próprios agricultores 

tivessem comprado. 

Em 2002, os membros da comunidade fundaram a Acordi com o objetivo ser um 

meio para lutar por proteção, reconhecimento e regularização fundiária e garantia de 

reprodução do sistema tradicional agrícola e pesqueiro. Entretanto, as ameaças à 

existência da comunidade não cessaram. Em 2004, outras duas porções de terras foram 

vendidas. Em 2010, houve nova venda de terras que diziam pertencer ao BRDE. Nesse 

mesmo ano, uma ação judicial autorizou uma empresa privada a tomar posse de outra 

parte do território. Simultaneamente, iniciou-se o funcionamento do Engenho da Acordi. 

Apesar da resistência do grupo, ano após ano o território está diminuindo. A luta desta 

comunidade é a de continuar existindo e manter seu modo de vida, como nos conta 

Marlene Borges, atual presidente da Acordi: 

 



Então é uma longa história, é que essas terras aqui são terras de uso 
comum, e hoje elas estão tituladas, assim elas sofreram um… estão 
tituladas, foram tituladas, são tituladas em nome do governo, né? Tanto 
federal quanto estadual, e em 2000… a partir dos anos 2000 elas 
começaram um processo de privatização dessas terras que estavam sendo 
utilizadas pela comunidade, né? Então é um longo processo que se eu for 
falar, eu acho que vai se alongar muito, mas basicamente é isso. Então o 
que que hoje tem: são terras que são ocupadas pela comunidade, mas a 
comunidade não tem o título dessas terras. Então são terras de uso 
comum, com a maior parte das terras de uso comum, acabam sendo 
apropriadas por outras pessoas que são estranhas à atividade, né? como 
essa questão que a gente fala, questão da  indústria portuária, da 
especulação imobiliária. Porque acho que tem uma paisagem fantástica, 
e nós estamos junto a um Porto, pelo próprio Plano Diretor. Essa área 
aqui é retroportuária, então um grande conflito começa aí. Justamente 
porque o poder público não respeita a atividade em si, não respeita a 
vocação natural desse espaço. Aqui é um território que tem mais de 200 
anos de tradicionalidade. Então nós já temos, inclusive, vários processos. 
A gente tem processos que tramitam no Incra, de regularização fundiária, 
de reconhecimento, pelo qual foi efetuado um relatório antropológico 
que atestou a tradicionalidade dessa comunidade e que tem mais de 200 
anos. 
(...) 
A gente tem isso, esses processos [Incra e ICMBio] que tramitam de 
reconhecimento, além de várias denúncias e processos que tramitam 
também junto à DPU, ao MPF e inclusive na CIDH, que é Comissão 
Interamericana de Direitos Humanos, por conta de um processo de 
reintegração de posse que ocorreu em 2010, que foi o único processo 
forçado do estado de Santa Catarina que ocorreu e foi uma época bastante 
difícil. Inclusive a família do Jair, teve a dona Valdira, o seu Zé, a família 
em si, tiveram as instalações quebradas, perderam roça e terras que eles 
já ocupavam há muito tempo, entende? Já ocupavam há muitos anos, há 
muitas gerações. Então foi muito duro. Eu escutei de pessoas aqui da 
comunidade dizer que foi um dia que nunca gostariam de ter vivido. 
Justamente por conta desse processo de reintegração de posse, mesmo 
esse espaço onde nós estamos aqui, que é o espaço do engenho, quando 
eles vieram fazer a reintegração, onde está a Acordi, não era objeto da 
reintegração. Mas, mesmo assim, eles tentaram reintegrar e derrubar o 
engenho em plena farinhada. Então, isso aqui para nós é muito forte e a 
gente naquela época fez toda uma articulação de defesa desse patrimônio 
mesmo e foi uma defesa mesmo da cultura. A articulação com os 
movimentos sociais, com Movimento Sem Terra, com a igreja, com os 
estudantes, com a Universidade de ensino, principalmente os estudantes, 
onde se dá um abraço no engenho e se defende para que hoje a gente 
possa estar aqui. Então o engenho tinha sido inaugurado naquele ano, 
esse engenho, em 2010, eles reintegrando de um lado, e nós inaugurando 
de um outro. Então assim foi uma luta, né? 
 

 Em 2006, a comunidade ingressou com um pedido de constituição de uma unidade 

de conservação na localidade. A proposta seria a criação de uma Reserva de 

Desenvolvimento Sustentável (RDS) nos Areais da Ribanceira com pedido protocolado 

junto ao Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade (IMCBio). Também 



foi requerido junto ao INCRA o reconhecimento da terra como um assentamento rural. 

Segundo informações, não há manifestação definitiva dos órgãos em ambos os pedidos, 

que foram pensados “como saída para a resolução dos problemas agrários e ambientais 

locais” (Mombelli e Borges, 2019:178). 

 É interessante pensar na diferença com que a questão jurídico-ambiental chega às 

duas comunidades. Para o Sertão do Ribeirão, a superposição da unidade de conservação 

ao território tradicionalmente ocupado significou conflito com o poder público municipal, 

crise no modo de vida tradicional e motivo de luta para assegurar o direito de existir e 

manter seu modo de vida. Já para os Areais da Ribanceira, a constituição de uma unidade 

de conservação sobre seu território pode significar uma proteção e assegurar seu direito 

de existir e de manter seu modo de vida. Essa mudança de perspectiva do impacto de uma 

unidade de conservação sobre uma comunidade tradicional decorre da própria natureza 

do processo de desterritorialização vivido por cada uma das comunidades. No Sertão, os 

conflitos decorreram da transformação autoritária das terras à condição de parque, o que 

significou transformar ocupações regulares em irregulares, proibir práticas tradicionais, 

fixar regras conflitantes com o modo de vida da população nativa. Nos Areais, os conflitos 

partiram do poder público estadual e da iniciativa privada em relação à posse e 

propriedade da terra. Também o desenvolvimento imobiliário e a indústria portuária 

foram fatores de conflito. A sobreposição de uma unidade de conservação ao território 

tradicional é vista como um meio de frear esse mito de progresso que ignora a população 

local. 

 É importante destacar o papel da mandioca e de todo o circuito construído a partir 

dela - desde a troca de ramas entre eles e com outros grupos até a venda e o consumo da 

farinha polvilhada e de seus derivados - na constituição da comunidade tradicional do 

Sertão do Ribeirão e dos Areais da Ribanceira. O trabalho é um aspecto estruturante na 

vida social desses grupos, mas o manejo da mandioca em sentido amplo é um dos pilares 

da rede de sociabilidade que se forma. É por ela, através dela, que a luta por território faz 

sentido. A comunidade tradicional não é um fenômeno do passado, resquício de um 

tempo que não existe mais. É fruto da diversidade de modos de vida e da pluralidade de 

discursos sociais sobre o que é ser pessoa. 

 
 
 
  



8. Sistema agrícola tradicional – Ciclo da mandioca 

Antes de apresentarmos a cadeia produtiva em si da fabricação de farinha de 

mandioca, temos de aprofundar o tema do plantio e do sistema produtivo da mandioca 

para compreendermos que a produção de farinha gera todo um sistema que se estende 

da lavoura e da roça para outras dimensões, como as da reciprocidade gerada nas trocas 

de manivas, ou ramas de mandioca, que antecedem a preparação da terra e o cultivo em 

si. 

O plantio da mandioca dos grupos estudados se apresenta inserido num sistema 

tradicional, ou seja, congrega conhecimentos, práticas, técnicas, artefatos, mitos e 

formas de organização social que definem o ethos e a visão de mundo (Geertz, 1989) 

dos sujeitos envolvidos nesse processo. As dinâmicas do cotidiano se baseiam em 

experiências históricas passadas de geração em geração, construindo a identidade do 

grupo e contribuindo para a manutenção desse modo de vida. 

A mandioca é o elemento estruturante desse sistema agroalimentar tradicional, 

que se inicia na agricultura, passa pelo processo de beneficiamento e termina na 

alimentação. Entretanto, esse sistema não se limita à mandioca, sendo orbitado por outros 

elementos e outras práticas, que o compõem como as variedades de cultivares e de 

práticas econômicas primárias a exemplo do extrativismo, da pesca artesanal e da 

pecuária familiar. Nesse sentido, o conjunto de saberes e fazeres relacionados aos 

engenhos de farinha de mandioca constitui um exemplo emblemático de um sistema 

agroalimentar tradicional (SAT), que integra dimensões agrícolas, culturais, econômicas 

e sociais. Segundo o Banco Nacional de Desenvolvimento Econômico e Social (BNDES, 

2023), os sistemas agrícolas tradicionais são caracterizados por práticas de agricultura 

familiar, uso de espécies nativas ou crioulas, policultura e preservação de variedades 

locais, elementos presentes na dinâmica dos engenhos de farinha de mandioca, como 

evidenciado no Pacuca (Florianópolis) e na Acordi (Imbituba). No contexto dos engenhos 

de farinha, o sistema agrícola tradicional envolve agricultores familiares que praticam a 

policultura, cultivando mandioca juntamente com outras espécies nativas, como milho, 

feijão, hortaliças e frutas, em pequenas propriedades rurais que preservam a 

biodiversidade local. Essas práticas de cultivo, muitas vezes, utilizam técnicas 



tradicionais de plantio, como o manejo manual, o uso de sementes crioulas e o rodízio de 

culturas, que contribuem para a conservação do solo e a manutenção do equilíbrio 

ecológico. Além disso, atividades econômicas complementares, como o artesanato de 

cestarias – exemplificado pelos balaios e ceirões –, representam expressões culturais que 

dialogam com a atividade agrícola, reforçando a relação entre produção material e vida 

social. Essas manifestações culturais evidenciam que a agricultura e o processamento da 

mandioca estão profundamente entrelaçados com outras dimensões da vida social, 

cultural e material das comunidades. Além da agricultura e do processamento artesanal, 

outras atividades econômicas primárias, como o extrativismo de espécies como butiá, 

anoga e palmito, e a pesca artesanal, também fazem parte do sistema de subsistência 

dessas comunidades. 

As técnicas de plantio da mandioca, como vemos no diagrama a seguir, envolvem 

primeiramente a derrubada da capoeira (seja por meio da coivara ou de outros tipos de 

manejo, como roçar e capinar manualmente com enxadas) e a revirada da terra. Depois, 

temos a prática de riscar a terra, que é o preparo do solo para receber as ramas, onde se 

afrouxa o solo, produzindo sulcos por meio de ferramentas e arados, os quais ajudarão 

no crescimento da mandioca e na irrigação do solo. Após essa etapa, é feito o plantio 

(realizado de agosto a outubro), o qual será desenvolvido logo adiante, e novamente é 

realizada a capina frequente para manutenção e auxílio do crescimento correto dos pés 

de mandioca. Já a colheita é realizada de maio a setembro e, por fim, se inicia um tempo 

de repouso da área plantada para receber no próximo ano um novo ciclo de plantio. 

 



 
Ilustração 7 – Ciclo do plantio da mandioca. 

 

De forma ilustrada, o diagrama abaixo descreve as etapas do plantio e a 

importância dos saberes tradicionais de manuseio da terra e cultivares. 

 



Figura 3: O Ciclo do Cultivo da Mandioca. Fonte: Cartilha “Areais da Ribanceira: Dunas de Três 

Mares”. Disponível em: https://www.calameo.com/read/00081062427e20914bde1, acesso em 

8/7/2025. 

As narrativas sobre práticas de cultivo e a vida na lavoura demonstram o quanto 

esse modo de vida está enraizado no cotidiano dos entrevistados. A roça ocupa um lugar 

central na vida dos entrevistados que ainda possuem terra para plantar e não se resume 

à de mandioca, já que praticam uma agricultura de subsistência em que o pequeno 

excedente se destina à venda. Portanto, da roça retiram seu alimento e seu sustento. 

Ricardo Gelsleuchter, do Engenho da Família Gelsleuchter, no Município de 

Angelina, nos conta que o beneficiamento da mandioca é uma parte relativamente 

pequena, embora considerada “pesada”, dentro da sua rotina de trabalho num período de 

um ano, por exemplo. 

Perante ao engenho, economicamente, é apertado, muitas vezes a gente 
tem perdas na lavoura, devido a condições climáticas, às vezes acaba 
não produzindo tão bem, às vezes acaba adoecendo, então, e aqui é um 
trabalho bastante pesado, por exemplo hoje eu tô aqui desde a 
madrugada, até agora, aí depois tem que voltar pra lavoura, pra arrancar 
pra trazer, pra amanhã a gente ter de novo mais um dia. E é assim, um 
dia na água e o outro no forno. (...) Isso, em torno de quarenta dias 
trabalhados no engenho. (...) Sim, basicamente tudo na plantação. 
(Ricardo Gelsleuchter, Angelina) 

Quando perguntado a Ricardo como ele sobrevive economicamente, ele 

prontamente se refere à agricultura e suas dificuldades na lavoura. Ricardo nos conta 

sobre um fazer farinha como um evento situado, a farinhada, e que o resto do tempo do 

ano é na roça. Portanto, a lavoura toma muito mais tempo do que a produção de farinha 

de mandioca em si, ou a sua comercialização, armazenamento ou manutenção dos 

maquinários e outras atividades associadas ao engenho. Se dependesse apenas dele 

financeiramente suas vidas estariam em risco, já que existem perdas na lavoura por 

condições climáticas, por exemplo. Por isso, é tão importante o conhecimento sobre as 

variedades de mandioca, já que cada uma se ajusta a determinados tipos de solo e clima. 

A gente conhece aqui como aipim preto, que é o principal que a gente 
usa para confecção da farinha e o aipim pêssego, e temos outras 
qualidades que a gente usa pra comércio de aipim em natura, que a 
gente tem um pouco também. Que é conhecido como o aipim graxa e o 



aipim batata, são outras duas qualidades que temos aqui. (Ricardo 
Gelsleuchter, Angelina) 

Os detentores, como por exemplo da Acordi, da AmoSertão (Sertão do Ribeirão) 

e de Garopaba, são pessoas multifacetadas. Para além de “engenheiros de farinha”, são 

agricultores, comerciantes, pescadores ou profissionais de outras áreas. Enquanto 

agricultores familiares, praticam a policultura, cultivando uma variedade de alimentos 

como milho, feijão, mandioca, hortaliças e frutas, promovendo a diversidade agrícola e 

a sustentabilidade. Essa prática de cultivar diferentes espécies é mais do que uma 

atividade econômica; ela representa um patrimônio cultural imaterial, transmitido de 

geração em geração, que fortalece a identidade e a história dessas comunidades. Além 

disso, muitos deles são pescadores artesanais, que dependem do mar para sua 

subsistência, mantendo vivas tradições ancestrais de pesca. Também atuam como 

extrativistas de butiá, uma fruta típica da região, cuja coleta sustentável é uma prática 

cultural que reforça o vínculo com os biomas de restinga e de mata atlântica. Essas 

atividades refletem a riqueza cultural dessas comunidades, que preservam e valorizam 

suas tradições, promovendo uma relação harmoniosa com a natureza e fortalecendo sua 

identidade coletiva. 

As irmãs Inácia, Maura e Vilma Nascimento, do Engenho das Três Irmãs, em 

Três Barras, município de Palhoça, relembram o tempo em que plantavam, afirmando 

que o trabalho era todo manual e artesanal, ou como elas e tantos afirmam, “era tudo 

feito no braço”, ou seja, não existiam máquinas auxiliando ou substituindo a força 

humana. Esse detalhe é acionado nas narrativas a fim de dar maior autenticidade e 

originalidade para a produção de farinha feita de fato de modo artesanal, que se opõe ao 

modo “artificial”, mediada por uma cultura ancestral, sem a participação ativa da 

comunidade e sem as referências aos conhecimentos tradicionais passados de geração 

em geração e modificados parcialmente em cada uma delas, como é feito na indústria, 

por exemplo. Com frequência, se utiliza dessa comparação, entre o modo tradicional e 

o modo industrial de fazer farinha, quando se quer apontar para a qualidade muito 

superior e as particularidades de cheiros e sabores sentidos em cada farinha de cada 

engenho. 

Nós plantava mandioca no meio de setembro, a gente plantava. Carpia. 
Uma vez na semana a gente tinha que carpiar aquela roça. Porque aqui 
tem muito mato. Então, uma vez na semana a gente tinha que carpiar. 



Nós só parava no domingo. Mas era trabalhando sempre. 

No relato das irmãs, elas nos contam que pararam de produzir farinha por conta 

de não ter um trator para lavrar a terra. Quando perguntado sobre políticas de 

financiamento ou assistência rural, elas reiteram que faziam “tudo no braço” mesmo e 

que esse fazer no braço tornou insustentável manter a lavoura sem investimento em um 

trator. Esse trecho da entrevista não apenas nos informa os desafios da lavoura, com 

mudanças climáticas e econômicas que interferem diretamente na produção, mas 

também sobre políticas de incentivo, que poderiam dar condições reais de produção da 

farinha de mandioca artesanal em competição com a farinha industrial. Também nos 

informa o nível de transformações necessárias que práticas tradicionais como essa vêm 

sofrendo no decorrer das mudanças provocadas pelo avanço do capitalismo e da 

modernidade no universo das tradições e das comunidades tradicionais. Não se trata aqui 

de uma assimilação ou aculturação no desejo ou necessidade do uso de tratores e 

máquinas para a continuidade da produção, mas sim que se torna economicamente 

inviável continuar produzindo um alimento de forma artesanal se os preços operados do 

mesmo produto no mercado competem de forma injusta e desproporcional com o valor 

de produção no modelo tradicional. Comprar adubo, por exemplo, que seria uma 

alternativa para solucionar a situação, torna-se um problema a mais, já que o preço do 

adubo não compensaria ainda no valor final repassado ao cliente ou atravessador e 

distribuidor da farinha artesanal. Uma das soluções para esses entraves seria a adequação 

e legalização da produção, a qual poderia criar meios de incentivo e financiamento 

estatal, possibilitando assim inclusive a criação de cooperativas, por exemplo, as quais 

poderiam comprar e compartilhar maquinários agrícolas, como por exemplo um trator 

para arar a terra. Essa adequação poderia estar aliada à mitigação das mudanças 

climáticas, ao mercado de carbono e ao destino adequado de resíduos, como por exemplo 

a reutilização da água da prensa e da lavagem da mandioca (ou a manipueira). 

Não foi tanto pelo cansaço que a gente parou. Entendeu? É porque nós 
não tinha um trator para lavrar a terra. Porque a terra precisava de trator 
para lavrar. O adubo está muito caro. Aí a gente tinha que tirar do que 
a gente estava precisando, o dinheirinho, para comprar o adubo. E nós 
tínhamos que correr atrás da prefeitura para ver se lavrava a terra. Aí 
quando chegava a vir lavrar, às vezes, já tinha passado tempo de 
plantar. Então aí a gente não… Nós era tudo a braço. (...) 

Nós não tinha [política pública]. Nada dessas coisas. Nós era tudo a 
braço. Então, lavrar a terra a gente não podia. Para plantar a mandioca, 
nós tínhamos que ir arrastar com um boi, ou um arado, um trator, ou 



uma coisa. Porque também nós plantávamos… Esse terreno todo 
aqui… Nós ia plantar esse terreno todo aqui e o outro ali que eu moro 
ali, nós plantávamos, eram três ou quatro hectares de terra. (Irmãs 
Nascimento, do Engenho das Três Irmãs, em Três Barras, município de 
Palhoça) 

 

Dinha, Maria de Lourdes Andrade Padilha, ao contar sua trajetória de vida no 

engenho, conta também sobre um tempo em que seu pai lhe ensinava todo o trabalho, 

passando de geração em geração os conhecimentos que hoje precisam se adequar, como 

a prática do “acero”, que, assim como a coivara, constitui atualmente crime ambiental 

segundo a lei nº. 9.605/1998 (lei de crimes ambientais). Ela fala sobre a importância da 

mulher nos engenhos, onde existe uma divisão sexual do trabalho bem delimitada. 

Existem “trabalhos de mulher” e crianças, como raspar e lavar e “trabalhos de homens”, 

como fornear e prensar (embora algumas de nossas informantes também hoje forneiem). 

Esse tema apareceu diversas vezes, mas sem gerar conflitos, apenas ponderando que a 

divisão existe e é considerada, de certa forma, “natural” dado o tipo de trabalho, mais 

pesado no caso dos homens e mais leve e minucioso, no caso das mulheres. 

Olha, eu fui na roça até os meus dezessete anos, frequentemente né, 
depois fui deixando de ir, meu pai também ficou muito velhinho e 
parou de ir. Mas hoje a gente vai na roça de novo, lá no Pacuca onde 
plantamos a mandioca para preservar a espécie, a gente vai lá ajudar, 
plantamos, sei plantar, sei cuidar de uma roça, o pai ensinava desde o 
princípio que é fazer o “acero” da roça, que é cortar o mato em volta, 
depois cortar todo o mato, antigamente se colocava fogo, era obrigada 
colocar fogo, até mesmo porque eles achavam que aquela cinza, aquele 
resto de queimada fortalece a terra pro plantio. Aí depois a gente carpia 
tudo, limpava a roça, plantava, e durante aquele um ano e meio, dois 
anos, porque é esse o tempo de cuidar de uma roça, a gente ia lá carpir, 
dá uma capinada, podar, e o pai nos ensinava todo esse trabalho.  

A mulher era muito importante dentro da farinha, pro trabalho da 
raspagem da mandioca, lavar a mandioca, e os homens ficavam com a 
parte mais pesada. Íamos pra roça com o pai para capinar a mandioca, 
a farinha toda a vida foi a nossa base alimentar, desde a infância até os 
dias de hoje, a gente come nosso pirãozinho com a farinha, não 
podemos ficar sem farinha, não gostamos de farinha industrial, a gente 
sente até que nem nos faz bem, gostamos dessa farinha nossa do 
engenho, que ela é toda integral, toda perfeitinha pra gente como a 
gente comia antes. (Maria de Lourdes Andrade Padilha, Santo Antônio 
de Lisboa/Florianópolis) 

Escoar a produção não é tarefa difícil, segundo Sérgio Bittencourt de Oliveira, 



do Engenho dos Oliveira, em Cangueri de Fora, no município de Imaruí. Contudo, o 

valor da mandioca é menos rentável do que fazer a farinha. Seguindo essa lógica (que 

se confirma com nossa observação de campo), uma parte dos engenhos tem sua própria 

roça, sendo independentes de compra de mandioca de terceiros, o que garante a auto-

subsistência e viabilizando fazer uma farinha de melhor qualidade, já que o tempo entre 

a colheita e o início do beneficiamento é crucial para manter uma boa qualidade, como 

já vimos em outros exemplos. Sérgio também cita a possibilidade de pagar alguém para 

ajudar. Em geral, o que vimos são mutirões da comunidade e de amigos e familiares na 

produção da farinha, mas em casos como o de Sérgio, onde essa comunidade ou família 

já não se encontra unida e solidária à farinhada, ou a outras etapas da produção, como a 

colheita e o plantio, a opção de contratação de ajudantes torna viável a produção. 

Só a minha [mandioca] já dá [para produzir], eu trabalho só a minha. 
Às vezes falta, eu compro um pouco e quando sobra, eu também vendo 
para os amigos que até aquele lá de Florianópolis que tu falou eu vendi 
para ele. (...) 

Todo mundo que tem engenho assim, tipo do meu assim, eles sempre 
falam em comprar [mandioca], sempre. Se eu quiser vender, eu nem 
faço, para eles e eu vendo só a mandioca na roça, mas aí eu prefiro 
[fazer farinha] que dá mais. Dá 100% a mais, vamos dizer 1 tonelada 
de mandioca, vou fazer mil reais. Se eu fazer, se eu trabalhar no 
engenho, eu faço dois mil e quinhentos. Mesmo pagando alguém para 
me ajudar, é mais vantagem fazer. (Sérgio Bittencourt de Oliveira, 
Cangueri de Fora/Imaruí) 

As falas de Rudnei Odílio Vidal (Quilombo Vidal Martins, Florianópolis) e de 

Fábio Coimbra Feraz estabelecem interessantes relações entre cultura, cultivo e 

patrimônio, onde a reprodução cultural se dá na medida em que há salvaguarda do 

patrimônio cultural sobre os conhecimentos de como se cultiva a mandioca. Apesar da 

aparente controvérsia em torno de se o plantio da maniva deve ser feito em pé ou deitado, 

vemos que os resultados desembocam na mesma prática cultural, a de tornar perene a 

tradição passada de geração para geração. O saber científico, representado neste estudo 

pela fala do engenheiro agrônomo Enilto de Oliveira Neubert, técnico da Epagri, informa 

que a melhor forma de plantio é com a maniva deitada, o que ajuda a desenvolver o 

tubérculo em um mesmo estrato do solo e facilita a colheita da mandioca. Contudo, 

Rudnei e Fábio afirmam que essa é uma questão cultural, cada um encontra suas soluções 

e meios para o plantio ser mais eficiente a sua maneira e o mais importante é não perder 



a tradição, já que, diferente de outros cultivos, não há como guardar sementes e manivas 

por muito tempo, assim como um bem cultural se perde na medida em que há perda de 

sua memória e ancestralidade, que, segundo eles, precisa ser salvaguardada. As manivas, 

assim como a cultura, precisam ser plantadas e cultivadas para serem preservadas, o que 

mostra ainda mais a importância de salvaguardar esse bem cultural, que é, segundo 

Fábio, preservar e legitimar também a cultura quilombola e indígena, as quais tem 

guardado suas tradições há centenas de anos. 

Meu pai sempre me ensinou, né?, como se plantar. Ele disse que é bom 
plantar isso aqui em pé, porque tem esses brotinho aqui, né? E ela nasce 
com mais facilidade. Melhor ainda, né? Então, a gente pega aqui. Faz 
uma casinha aqui na terra. Mas tem que ser uma terra seca. A terra bem 
seca é boa. A terra úmida já não dá, tem que ser uma terra seca. 

Aqui é só uma amostra, aí ele ensina a plantar aqui. Tem que dar uma 
apertadinha. Deixa assim em pé, assim, né? Que é mais fácil. Se plantar 
deitado? Ela até vem, mas não vai vingar tão rápido. É isso. 

É isso! Tem gente que planta deitado, tem gente que planta de pé, eu 
acho que é bem cultural mesmo.  

Bem cultural mesmo. Depende quem vai fazer o manuseio da planta, 
né? Então é assim. É em pé. A gente planta em pé, uns plantam deitado, 
mas assim é melhor. Aí ela já vai nascendo. Aipim é muito bom, né, 
aipim? Rudnei Odílio Vidal (Quilombo Vidal Martins, Rio 
Vermelho/Florianópolis) 

Eu acrescentaria também, nessa questão do patrimônio, porque assim o 
aipim, além de ser uma cultura nossa, é uma cultura que tem uma 
capacidade de dar um aporte nutricional muito forte. Assim como o 
milho, né? Que o milho é mais da região ali da América Central. Mas 
ele tem essa capacidade de dar esse suporte. Eu acho que vincular o 
aipim à macaxeira, mandioca brava com a cultura ancestral, tanto 
indígena quanto quilombola, vincular com a questão de patrimônio 
histórico é fundamental, porque, diferente de um milho, não dá para 
guardar uma semente congelada em criopreservação, como fazem lá na 
Sibéria, nos grandes bancos de semente. O aipim, ele só se preserva 
sendo plantado. Na agronomia, o pessoal chama de on farm, que é só 
produzindo, né? Pra se conservar tem que se tá sempre plantando, 
diferente de um milho, que tu congela ali, a semente daqui a 30 anos tu 
tem ela mesma, semente ali e faz parte dessa cultura, né? Quilombola, 
ancestral, indígena, negra. Fazer esse trabalho com aipim, então 
vincular como um patrimônio nosso, é também legitimar a cultura 
ancestral. Legitima a cultura quilombola e isso é fundamental. (Fábio 
Coimbra Feraz, Rio Vermelho/Florianópolis) 



O conhecimento indígena, de onde provém boa parte das variedades de mandioca 

que conhecemos hoje, estabelece outra relação com a planta e com a terra. Há uma 

conexão cosmológica entre o plantar e o patrimônio cultural a ser preservado aqui. Não 

se trata apenas de preservar manivas, modos de cultivo e produção de farinha, mas sim 

de uma reciprocidade com divindades e entre aldeias, na troca de sementes e ramas. O 

plantio, por exemplo, deve ser abençoado e orientado pelo pajé e guardado pelas anciãs, 

o que carrega outro tipo de relação e de sentido com o bem aqui salvaguardado. Um 

sentido de pertencimento, de que hoje é  Cunhã Poty Pafe’í Dinha Clarice de Souza que 

transmite o saber e amanhã serão os jovens de hoje, “guardiões do amanhã”. 

Novamente, vemos a transmissão geracional ocorrendo, que nesse contexto gira 

em torno apenas das comunidades indígenas a fim de manter um controle sobre a 

originalidade da ancestralidade genética e cosmológica dessas manivas. “O que mais a 

gente planta na roça é a mandioca, batata, milho, abobrinha, feijão, que a gente mais 

planta na roça”. 

Eles explicitam: 

Quem faz tudo isso é o pajé, o pajé é que dá essa orientação. O momento 
para ser plantado, para ser batizado. E tem que ser respeitado, não é isso, 
é a decisão do pajé. Antes de plantar, tem que levar na casa de reza. Para 
ser batizado e depois de colher também. Tem todos esses processos. 
Começa com o movimento da Arapuã. Leva na casa de reza, ali o nosso 
fica lá em cima, né? E leva a mandioca um pouquinho só. Esse processo 
do plantio começa com o movimento da Arapuã. Que é o movimento 
das sementes plantadas, feita pelas anciãs, por exemplo, aqui a nossa 
anciã é a Joana. A Joana, a Francisca, então elas vão pegar as sementes 
que tem aqui. As mudas vão dizer o que for plantado e vão trocar com 
outras anciãos, por exemplo, vão sair daqui, vão para Imaruí, Joinville, 
qualquer outra cidade, e vão fazer a troca. Aí elas levam o que levaram 
daqui para outras comunidades e trazem de outras comunidades para 
serem plantadas aqui. 

Quando interpeladas de como conseguem reconhecer a diferença entre as raízes,  
ressaltam: 

Na verdade, as nossas, por exemplo, que são plantadas dentro da 
tradição, elas são criolas. Então há uma diferença, apesar de que, no caso 
da mandioca, não tem muita interferência, mas é a terra, né, onde é 
plantada, mas geralmente não, não entra nada de fora, sem passar pela 
inspeção do pajé, das lideranças espirituais, mas que são os anciãos, 
porque eles são os portadores do conhecimento, que é onde que a gente 



aprende, todos nós aprendemos com eles a identificar. Se tá modificada, 
se é nossa. Por isso que a troca é feita só entre os Guarani mesmo, pelas 
senhoras anciãs. Não, não é um jovem sair daqui e fazer esse movimento. 
Então, cada semente que é trocada nesse movimento, ela veio para o 
pajé. E aí varia assim. A lua é muito importante pra gente. Também é 
uma aliada. Esse é o tempo do plantio. A gente olha bastante a lua. Olha 
não, segue. Tem esse respeito muito grande não só pela mãe natureza 
como pela lua, pelo sol. Todos os processos do plantio desse movimento 
sempre os mais jovens estão acompanhando para aprender, porque o 
mais jovem é o ancião do amanhã. É o nosso futuro. Chama a gente, 
sempre tem essa. Porque eles que são os guardiões do futuro, né? Então 
é eles que vão estar aqui amanhã, falando, transmitindo, ensinando. 
(Cunhã Poty Pafe’í Dinha Clarice de Souza, Aldeia Tekoa Tava’í – 
Canelinha) 

A plantação de espécies crioulas é uma prática que, junto com a troca de ramas 

da mandioca, valoriza a biodiversidade local e preserva o patrimônio cultural e ecológico 

das comunidades. Essas espécies, que são nativas da região, representam uma conexão 

profunda entre as pessoas e o ambiente onde vivem. Cultivar espécies criolas ajuda a 

manter a etnobiodiversidade, ou seja, a diversidade de plantas que fazem parte do 

conhecimento tradicional e das práticas culturais dessas comunidades. 

Além disso, essa prática contribui para a conservação da flora local, promovendo 

uma relação sustentável com o ecossistema. Muitas vezes, as comunidades mantêm 

coleções de sementes e plantas crioulas, preservando variedades que podem ser 

utilizadas na alimentação, na medicina tradicional ou em rituais. Essa coleção de 

espécies é uma forma de proteger a diversidade genética e garantir que essas plantas 

continuem a fazer parte do patrimônio natural e cultural, fortalecendo a identidade e a 

sustentabilidade das comunidades. 

  



 8.1 Engenhos de farinha de mandioca 

 
Aquarela 9 – Engenho. 

 
Fonte: Cleidi Albuquerque, 2024. 
 

Como vem sendo explicitado neste dossiê, uma das partes do bem patrimonial 

são os próprios engenhos de farinha de mandioca artesanais, que representam para os 

detentores a materialização de seus sonhos, de suas histórias e de luta pela sobrevivência 

desses lugares tidos como identitários, relacionais e históricos (Augé, 1998). Mergulhar 

na pesquisa sobre os engenhos de farinha de mandioca no litoral catarinense implica 

extrapolar a ideia consagrada de narrativas de que a produção de farinha de mandioca 

continua pelo trabalho e esforço dos imigrantes europeus em Santa Catarina: alemães, 

italianos, poloneses e portugueses, prioritariamente açorianos. Nosso esforço foi o de 

tentar abrir as comportas para a entrada das populações relegadas ao segundo escalão, 



como negras e populações originárias7. Ou seja, contemplar a reparação histórica, 

abrindo a pesquisa para todos aqueles excluídos que vivenciaram, possuem e praticam de 

tempos idos o saber fazer de tecnologias e práticas artesanais referentes ao circuito da 

produção de farinha de mandioca na faixa litorânea de Santa Catarina. Na problemática 

citada há que abrir um parêntese para entender o lugar dos açorianos no contexto da 

imigração europeia, dado que o reconhecimento e os louros atribuídos às origens e 

virtudes dessa migração para o estado não foram precisamente igualitários. 

 Para os autores Farias (1998) e Santos (2004), o processo de imigração dos 

açorianos para a Ilha de Santa Catarina iniciou-se em 1746 quando, por decisão do 

Conselho Ultramarino, Portugal decidiu enviar parte da população do arquipélago8 para 

habitar a região Sul do Brasil. Agindo assim, a coroa portuguesa acreditava resolver dois 

problemas de uma só vez: diminuir a densidade demográfica das ilhas açorianas, cuja 

população sofria em consequência da escassez de terras; e prover de infraestrutura a 

região sul brasileira, importante para seu plano de domínio e expansão territorial. Esse 

fluxo migratório, que ocorreu de 1748 a 1756, trouxe cerca de 5.000 pessoas ao litoral 

do Estado de Santa Catarina. Os recém-chegados à costa litorânea catarinense foram 

distribuídos em pequenas freguesias que tinham suas atividades econômicas voltadas às 

necessidades da colônia. O território era ocupado pelas populações originárias, indígenas 

Carijó9, dizimadas e/ou escravizadas pelos colonizadores e africanos e seus 

descendentes trazidos na condição de escravos à região10. 

                                                 

7 Pacheco de Oliveira (1996) alerta para a supressão da contribuição indígena nas narrativas a respeito 
da formação histórica da identidade nacional brasileira. Muitas vezes, a presença de elementos da cultura 
indígena fica limitada à designação de toponímias, que vão desde acidentes geográficos até logradouros 
públicos. Mesmo diante de um vasto vocabulário originário da língua Tupi, porém, o lugar do indígena na 
constituição da identidade do País ainda fica no passado, reforçando a ideia de que sua presença na 
sociedade contemporânea está restrita a vestígios remotos. 

8 O arquipélago de Açores situa-se no meio do oceano Atlântico, entre a Europa, a América e a África; 
dista cerca de 1.500 km de Lisboa e 8.000 km de Florianópolis e foi povoado por portugueses desde o 
início do século XV. 

9 Carijó é uma denominação europeia ao grupo indígena da nação Tupi-Guarani estabelecido na região. 

10 A presença africana em Florianópolis é retratada na recente coletânea “História Diversa: Africanos e 
Afrodescendentes na Ilha de Santa Catarina”, que traz elementos para pensarmos a presença negra na 



Mas Lacerda (2003) vai argumentar que a busca por uma identidade cultural 

específica dos açorianos, especificamente em Florianópolis, remete à década de 1940 

quando, seguindo a linha nacionalista do governo Getúlio Vargas, procura-se consolidar 

o papel histórico dessa colonização11. Havia um sentimento de inferioridade da região 

em relação ao resto do estado, relacionado com o fato de a cidade ser colonizada por 

portugueses, que eram vistos como indolentes, amarelos e manezinhos e não por alemães 

ou italianos, como no interior. No bicentenário da colonização açoriana em Santa 

Catarina, em 1948, entre suas festividades houve espaço para discursos de autoridades 

locais que exaltaram a bravura e a coragem dos que se dispuseram à travessia do 

Atlântico rumo ao desconhecido. Segundo Flores (2000), neste momento, houve a 

“criação de memória” relativa ao fenômeno migratório que até então não estava 

consolidado na pauta dos historiadores catarinenses12. Nesse contexto, todas as minúcias 

do trabalho e da vida dos colonizadores foram destacadas: 

O árduo trabalho da agricultura; o desenvolvimento de artes e ofícios, como 
cerâmica, o engenho de farinha de mandioca, o tecido feito em tear doméstico, a 
renda de bilro etc.; a dedicação à pesca de subsistência ou à pesca da baleia em 
alto-mar; a defesa militar; o trabalho recrutado para as obras públicas; a 
sedimentação da língua, da cultura, da religião, das instituições de origem 
portuguesa. Diziam que os açorianos construíram um pedaço de Brasil no sul do 
continente americano. (Flores, 2000, p. 72).  

A enunciação de traços constituintes das práticas cotidianas aspira mostrar as 

supostas habilidades destes imigrantes na reelaboração de sua cultura a partir desse 

marco histórico. Neste momento de efervescência da memória açoriana, e ainda no 

âmbito das comemorações do bicentenário, surge o I Congresso Catarinense de História 

(1948) com a incumbência de trazer à tona a história do povoamento açoriano. Como 

                                                 
cidade, especialmente entre os séculos XIX e XX, e sua invisibilidade na memória histórica (Mamigonian 
e Vidal, 2013). 

11 Há que destacar que a coesão dos grupos germânicos e ítalos era motivo de preocupação das 
autoridades políticas nacionais, que temiam a ampliação das influências de seus países de origem em terras 
brasileiras. Assim, inicia-se uma forte onda de repressão àqueles que não se identificavam com a cultura 
luso-brasileira. Para os nacionalistas, a história do País deveria ser escrita e contada em língua portuguesa, 
em detrimento dos grupos indígenas, dos africanos e seus descendentes, dos germânicos, dos ítalos e de 
quem seja. Neste cenário, a herança luso-açoriana precisava ser consolidada em solo catarinense. 

12 O referido congresso, organizado pelo Instituto Histórico e Geográfico de Santa Catarina, foi 
conduzido por Henrique da Silva Fontes e Oswaldo Rodrigues Cabral, que já se debruçaram em escritos 
a respeito da temática. Neste sentido, a ocasião mostrou-se oportuna para o nascimento de uma forma 
mais sistemática e extensa de registro a respeito da história da colonização açoriana em Santa Catarina. 



consequência, uma série de ações foram realizadas visando à reafirmação cultural de 

Florianópolis; são algumas delas: a) de 1950 a 1970 – busca pela consolidação da 

história e do folclore dos açorianos; b) de 1970 a 1992 – reafirmação da história e do 

folclore consolidado no período anterior através das semanas culturais realizadas pela 

Universidade Federal de Santa Catarina em conjunto com a Universidade dos Açores; 

e c) de 1980 a 1990 – transformação das antigas comunidades pesqueiras em centros 

turísticos. 

Sendo assim, 

A açorianidade, que era projeto de elites intelectuais, estava em vias de 
tornar-se massiva, seja na forma de uma territorialização simbólica de 
suas fronteiras, na criação de festas de evocação, na busca das raízes de 
além-mar e no cultivo da auto-imagem da figura do “manezinho”. 
(Lacerda, 2003, p. 95). 

Com isso, o tema da açorianidade ganha maiores proporções e consolida a 

imagem dos chamados açorianos-descendentes, que agora possuem uma história, uma 

tradição e uma origem. O “manezinho” passa a ocupar um lugar dentro do “mosaico 

étnico-catarinense” (Garcia Jr., apud Lacerda, 2003, p. 85), elemento que vai fixar as 

diferenças entre as etnias que colonizaram as diversas regiões do Estado. 

 O processo de descoberta e reivindicação da identidade açoriana em Santa 

Catarina é retratada também por Leal (2007) como uma ação cultural justaposta à ação 

política que culmina em um alargamento da noção de cultura açoriana, assumindo-se 

quase como um substituto, se quisermos, para designar a cultura popular local. Para este 

autor, há uma construção de discurso acerca da açorianidade e da identidade açoriana 

que é, certamente, capaz de produzir diferenciação, continuidade e dinamismo. 

Em que pese que um dos objetivos da presente pesquisa seja justamente 

contemplar o processo de produção de farinha de mandioca para além do que os olhos e 

o senso comum enxergam, apresentaremos na próxima seção intitulada “Tipologias dos 

Engenhos” um esforço para abarcar a diversidade dos aspectos e nuanças que se 

traduzem nas singularidades que sustentam as práticas, saberes e fazeres associadas aos 

grupos étnicos que detém e compartilham uma gama de conhecimentos atinentes a este 

sistema cultural e simbólico. 



8.1.1 Tipologias dos engenhos 

 Entre os engenhos identificados na faixa litorânea dos municípios visitados de 

Angelina, Bombinhas, Biguaçu, Canelinha, Florianópolis, Garopaba, Imaruí, Imbituba, 

Laguna, Palhoça, Pescaria Brava e Sangão, existem desde engenhos ativados, 

desativados, como também rastros de engenhos cultuados e preservados nos sítios 

frequentados. O engenho tradicional como é evocado na sua grande maioria pelos 

detentores e pelo qual se reivindica o registro de patrimônio imaterial se caracteriza 

através de uma série de nuances, uma ampla variedade que pode se classificar como 

engenhos tradicionais originais, mistos e/ou remontados; engenhos tradicionais 

recriados ou transformados. Os originais podem funcionar com equipamentos de tração 

animal, boi, ou rodas d’água ou “ao braço” (conforme narrativas de afrodescendentes). 

Os engenhos mistos são aqueles onde a eletricidade entrou para amenizar o esforço e dar 

maior velocidade ao processo, afirmam seus proprietários. Esses engenhos apresentam 

partes do equipamento original transformadas, substituindo ou reduzindo a força braçal 

ou animal, embora as transformações não excluam a presença dos totens tradicionais, 

como as prensas gigantes e poderosas, algumas delas relíquias de quase 300 anos. Na 

tipologia dos remontados, alguns de seus proprietários, após as suas aposentadorias na 

pesca ou agricultura, voltam às origens familiares, dando continuidade à prática herdada 

e socializada na juventude e infância. Mas também existem engenhos remontados 

gerenciados por casais jovens, dando mostra maciça de continuidade do processo, 

embora alguns dos informantes de mais idade considerem que após suas mortes, os 

engenhos e a farinha morram também. Os engenhos recriados são aqueles que 

ressignificam suas funções tradicionais em prol do trabalho da educação patrimonial 

dirigida a diferentes idades e esferas de atuação. Os engenhos transformados, 

salvaguardando de formas diversas sua natureza de saberes e fazeres tradicionais, 

apontam a desenvolver estratégias que contemplem as exigências ambientais e da 

vigilância sanitária. 

 Os engenhos tradicionais ativados podem ser gerenciados individual ou 

coletivamente, tocados por faixa etária e gênero diferenciados. Entre essa variedade, há 

que mencionar engenhos que possuem ainda plantios de mandioca ou aipim em suas 

propriedades para sobrevivência ou comercialização em seus sítios para amigos e/ou 

conhecidos. Produtos, conforme um dos nossos informantes, que “se vendem antes de 



serem produzidos, isso pela qualidade reconhecida dos produtos”. Entre os engenhos 

desativados, muitos deles continuam em pé. Outros são testemunhas, marcas no 

território e nas memórias, vestígios de épocas passadas, como no caso dos quilombos 

visitados. 

 Mas há que reforçar que muitas dessas tipologias identificadas se transformam 

e/ou recriam, resultando em novas configurações materiais e imateriais. Configurações 

que acompanham as mudanças temporais em nível econômico, social, político dando 

lugar à continuidade do bem, como veremos oportunamente neste tópico dos engenhos 

de farinha de mandioca. 

 Entretanto, como característica notória dessas variações identificadas, pode-se 

presenciar em quase todas as visitas feitas na realização de suas farinhadas − abertas ao 

público ou restrita aos farinheiros − elementos comuns, dentre eles: visibilidade de seus 

fluxos, cheiros, fumaça branca envolvendo os corpos, identidades olfativas e visuais. 

 
Foto 51 – A identidade dos corpos.  

Fonte: Acervo Caruso. https://acervocaruso.wordpress.com/albuns/. Acesso em: 23/4/2025. 

 A recorrência narrativa de nossos informantes é rememorar a vida passada nos 

engenhos de farinha de mandioca, concordando que os engenhos não podem morrer 

porque fazem parte da “tradição”. Esse termo emerge carregado de significados e 

replicado muitas vezes como bastião de seus relatos. Com base na tipologia identificada, 



apresentamos fragmentos de pesquisas etnográficas e levantamentos construtivos, usos 

e implantações paisagísticas no intuito de estruturar o que entendemos como formas de 

continuidade desses saberes e fazeres dos engenhos tradicionais. 

● Engenho tradicional original: Engenho do Quinca, bairro Pinguirito 
(Garopaba). 

● Engenho do Neca, Sertão do Ribeirão (Florianópolis). 
● Engenho da Família Gelsleuchter, bairro Garcia (Angelina). 
● Engenho tradicional remontado: Engenho de Ademir e Engenho de João 

e Cida, bairro Macacu (Garopaba). Engenho de Licio e Zenaide, Ratones 
(Florianópolis). 

● Engenho tradicional recriado: Engenho dos Andrade, Santo Antônio de 
Lisboa (Florianópolis). 

● Museu Comunitário Engenho do Sertão, Sertãozinho (Bombinhas). 
● Espaço Cultural Engenho do Miminho, José Amândio (Bombinhas). 
● Engenho tradicional transformado: Engenho Coletivo da Acordi, Areais 

da Ribanceira (Imbituba).  

8.1.1.1 Engenho tradicional original  

Engenho do Quinca – Garopaba 

O engenho se localiza no município de Garopaba, bairro Pinguirito, a nordeste do 
limite municipal. O bairro em que se localiza é limítrofe entre o centro urbano de 
Garopaba e uma extensa gleba demarcada como Área de Proteção Ambiental. Em maior 
abrangência, há relativa proximidade com duas grandes faixas de areia que delimitam as 
principais praias da região, assim como da Lagoa de Garopaba, significativo corpo 
d’água conformado a sudeste do engenho. 



 
Mapa 10 – Imagem de satélite da cidade de Garopaba com a localização do Engenho do Quinca. 
Fonte: Imagem do Google satélite com edição feita pelos autores. 

 As análises realizadas no entorno imediato do engenho revelam um conjunto de 

quadras relativamente consolidado e densificado, divergente do padrão que usualmente 

compõe o entorno de um engenho de farinha, que operava - via de regra - em áreas 

tipicamente rurais ou semirrurais. Ainda assim, o bairro e a quadra configurada se 

localizam distantes do núcleo central e são limítrofes entre o perímetro urbano e uma 

significativa área de conservação ambiental. A narrativa dos entrevistados contabiliza a 

presença de roças de mandioca mais próximas e de um curso d’água ainda existente, 

hoje não mais viável para atividades produtivas. 

Continuidade histórica e transformações 

 A configuração urbana lindeira ao engenho ocorreu com o passar dos anos. Dona 

Maria Helena e seu Quinca relatam que o processo foi pela subdivisão familiar e 

utilização da gleba para novas construções de parentes, consolidando-se com mudanças 

da legislação ao longo dos anos. Para além do engenho, essas edificações se caracterizam 

por serem majoritariamente residenciais unifamiliares, cujos acessos se dão ou pela 



Servidão Jovino da Silva, via local nomeada de acordo com o nome do patriarca da 

família, ou por pequenas passagens informais que derivam desta. O engenho é acessado 

a partir da servidão referida, que desemboca na entrada principal da construção. 

 

Foto 52 – Imagem aérea com aproximação da quadra onde se localiza o Engenho do Quinca.  
Fonte: Fotografia de drone e edição pelos autores. 

 

 

A casa de Quinca, o dono do engenho, à direita de quem chega, guarda um 

corredor estreito e uma passagem coberta entre a casa e o engenho que evidencia a íntima 



ligação entre a esfera do trabalho e da moradia [foto 53]. 

 

Foto 53 – Fachada externa do Engenho do Quinca mostra conexão com a residência dele.  
Fonte: Acervo dos autores. 

O engenho, construção de madeira com telhado cerâmico capa-canal de duas 

águas - sentido frente e fundos - de aspecto singelo, é feito com fechamento em tábuas 

de madeira pregadas na direção vertical (de diferentes réguas e origens, já que vão sendo 

realizados reparos eminentemente funcionais, ao longo do tempo) [foto 54]. A adoção 

deste sistema construtivo é usual e recorrente em alguns dos engenhos analisados, por 

exemplo, o Engenho do Neca, localizado na comunidade tradicional do Sertão do 

Ribeirão, em Florianópolis, posteriormente apresentado. 



 

Foto 54 – Parte da fachada do Engenho do Quinca.  
Fonte: Acervo dos autores. 

A cobertura do Engenho do Quinca tem duas águas principais, dando para frente 

e fundos, sem calhas. A cumeeira não é simétrica, tendo um prolongamento em direção 

ao fundo e criando uma área de menor pé direito que acomoda o principal equipamento 

de forno fixo do engenho [foto 55]. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Foto 55 – Vista interna do Engenho do Quinca.  
Fonte: Acervo dos autores. 

 As peças estruturais mesclam madeira nobre e de grandes seções com toras de 

eucalipto roliças. É possível notar que houve sucessivas substituições e reforços ao longo 

do tempo, evidenciados por escoras e peças de encaixes e espécies bastante distintas. As 

tesouras são simplificadas e as estruturas de caibros e ripas, reduzidas ao mínimo 

necessário [foto 56]. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Foto 56 – Vista interna do Engenho do Quinca.  
Fonte: Acervo dos autores. 

O engenho tem seus fechamentos com madeiras pregadas na vertical, em duas 

etapas: até a altura das linhas das tesouras são bem fechadas e têm estruturas horizontais 

de apoio; a partir desta altura, o oitão é fechado de forma menos caprichosa, permitindo 

frestas consideráveis [foto 57]. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

Foto 57 – Interior do Engenho do Quinca.  
Fonte: Acervo dos autores. 

As aberturas são pequenas, com folhas de correr internas - com exceção da porta 

principal por onde entravam os carros de boi, que permite uma abertura em duas folhas 

(para fora). 

Transmissão do saber e aprendizado 

Segundo Seu Quinca, a explicação para que o engenho conserve uma atmosfera 

reclusa − ainda que mantenha os acessos frequentemente abertos − é de que o fazer da 

farinha se dá nos meses frios, não devendo absorver umidade enquanto é ou depois de 

ser forneada. 

A construção corresponde a um galpão (ilustração 8), com o máximo 
aproveitamento interno possível [foto 58]. 



 

Ilustração 8 – Planta baixa do engenho do Quinca. 
Créditos: Acervo dos autores. 

 

 

Foto 58 – Interior do Engenho do Quinca.  
Créditos: Acervo dos autores. 

Não existem divisórias internas, porém são os equipamentos que delimitam o 

espaço e o fazem de forma bastante aberta, dando lugar aos usos. Neste sentido, as 



estruturas dos grandes equipamentos, como fusos, cochos e forno, ficam fixos e 

requerem adequações estruturais para alocação. 

O engenho conserva uma luz modesta, bastante difusa, que se aproxima da 

penumbra quando são fechadas as janelas e portas [foto 59]. 

 

 

Foto 59 – Fotografia interna do Engenho do Quinca.  
Créditos: Acervo dos autores. 

Os fechamentos permitem boa filtragem da luz, ainda que configurem constantes 

frestas por falta de retificação das peças. Ficam destacadas, na ocasião da visita, as teias 

de aranha, que assim como telhas, tesouras e caibros, conservavam uma forte 

pigmentação branca por conta do processo de forneamento da farinha [foto 60]. 

 

 

 

 



 

Foto 60 – Interior do Engenho do Quinca.  
Créditos: Acervo dos autores. 

O piso da entrada de carros de boi conserva grandes pedras colocadas pela 

família para garantir o bom estado do equipamento dentro do engenho. As demais áreas, 

todas de chão batido de barro, hoje encontram-se reestruturadas na figura de um 

contrapiso. Ainda assim, as pedras foram mantidas na entrada veicular. 

Meio, cultura material e processo produtivo 

Embora os equipamentos se encontrem localizados frente às paredes, 

estabelecendo uma organização do trabalho bastante perimetral, não se segue o ritmo 

produtivo correspondente. As faces próximas ao acesso veicular e ao acesso lindeiro à 

residência alocam espaços de depósito, reservando cestos, tonéis para farinha, lenha e 

utensílios menores. Estes tonéis armazenam restos de talos de mandioca, que serão 

utilizados para alimentar o gado [foto 61]. 

 



 

 

Foto 61 – Interior do Engenho do Quinca.  
Créditos: Acervo dos autores. 

Frente à fachada lindeira, em especial, fica alocada a singular prensa de quatro 

fusos, produzida com madeiras especialmente grossas e de origem nobre [foto 62]. 

 

Foto 62 – Interior do Engenho do Quinca.  
Créditos: Acervo dos autores. 

  A fachada que fronteia a servidão aloca cochos de conservação de massa 

polvilhada e de água utilizados no processo de produção da farinha. Sobre eles ficam 



pendurados e amarrados artigos variados de relação com a memória, como cestos, tipitis 

antigos, cruzes ou mesmo latas de depósito de pequenos detritos [foto 63]. 

 

Foto 63 – Interior do Engenho do Quinca.  
Créditos: Acervo dos autores. 

Na parede oposta, que corresponde à mais baixa, ficam alocados os 

equipamentos de fornos e fogão a lenha. Ao lado do forno central, circular, se localiza o 

moedor movido a motor [foto 64]. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Foto 64 – Interior do Engenho do Quinca.  
Créditos: Acervo dos autores. 

O moedor reserva a massa pronta para fornear, permitindo um fluxo de trabalho 

bastante circular. Há uma janela que permanece aberta durante o processo de 

forneamento para evitar o acúmulo de farinha dispersa, ainda que haja bastante dispersão 

no sentido dos telhados, que vaza por entre as frestas das telhas. Há uma extensão 

construída posteriormente e que avança além do polígono do engenho, onde foi alocada 

uma cozinha que atende às necessidades dos trabalhadores envolvidos no processo de 

produção do engenho. 

Espalhados pelo engenho ficam diversos utensílios de plástico, alguns deles 

novos, de armazenamento, que contrastam em cores vibrantes com os utensílios antigos, 

constituídos em materiais naturais já mais desgastados [foto 61]. 

 

 

 

 

 

 



Engenho do Neca, Comunidade Tradicional do Sertão do Ribeirão – Florianópolis 

O Engenho do Neca (como é carinhosamente conhecido na comunidade) é 

acessível a partir da Rua Indaiá, rua de terra batida sinuosa em aclive. Como 

singularidade, o núcleo do engenho é conformado - além da construção específica que 

serve de engenho - pela residência familiar, cercado para as galinhas e construções 

menores subentendidas como depósito e garagem em frente, do outro lado da rua. Não 

há limites definidos para o lote, as edificações e cercados delimitam o espaço da rua. A 

casa e o engenho, situados justapostos com relativa proximidade, são ligados por 

estrutura caramanchão de bambu.  

 

 

 

Ilustração 9 – Planta e Corte do Engenho do Neca.  
Fonte: Acervo dos autores. 

 

 A residência apresenta uma área coberta (alpendre) com cozinha que funciona 

como transição espacial entre a rua e o interior da casa. Depósito de lenha, também 



coberto e aberto. O engenho possui três acessos diretos e dois indiretos (para o alpendre, 

de onde há mais um acesso direto para o engenho “fechado”. Um dos acessos fica 

voltado para a rua, quase escondido junto ao anexo de lenha. Os outros dois estão 

voltados para a residência. Uma porta que fica fechada, mas tem a metade de cima como 

janela (que fica aberta quando do funcionamento do engenho). 

Meio, cultura material e processo produtivo 

 O engenho tem planta que tende ao quadrado com as águas da cobertura caindo 

para a rua da frente e para os fundos, onde ocorre desnível abrupto com vegetação nativa 

até o curso d’água em seu ponto mais baixo. O aspecto geral é muito singelo, mas se 

pode notar um esmero em sua origem, devido à utilização de madeiras nativas [Foto 65]. 

A fachada mais próxima à rua não se sobressai devido à pouca altura do engenho, seus 

materiais construtivos e à vegetação existente. No alpendre semifechado e coberto 

anexo, junto ao barranco, se desenvolve uma série de atividades, e é esta fachada frente 

à residência que pode ser considerada a principal. Mais próximo à rua há um anexo que 

serve de depósito de lenha, também coberto e aberto. A outra porta é um grande portão 

de duas folhas por onde se acessa à parte do engenho que é livre de equipamentos e serve 

para a primeira fase de descasque da mandioca. 

 O engenho é construído com estrutura de troncos roliços de madeira, inclusive 

suas tesouras, e fechado externamente com tábuas verticais de madeira com dimensões 

regulares (25-30cm), em duas fiadas divididas na altura do frontão, sempre com mata-

junta. Nota-se que o alpendre lateral e o anexo da lenha foram construídos em etapa 

posterior e com menos esmero. Ao mesmo tempo, o engenho foi construído com janelas 

reaproveitadas e nota-se que as manutenções de fechamento são realizadas com tábuas 

reaproveitadas. A cobertura é feita de placas de cimento-amianto e a cumeeira apresenta 

a peculiaridade de ser “presa” com pedras para evitar levantar com o vento. Não há 

calçadas externas ao engenho, sendo o desgaste da vegetação e o solo aparente marcas 

dos principais fluxos externos, à exceção de ligação em rampas convergentes que criam 

um eixo entre engenho e residência, que recebe uma rampa em concreto ascendente à 

cozinha/alpendre, e uma rampa de pedras (menos íngreme) de acesso ao engenho. 



 

Foto 65 – Interior do Engenho do Neca.  
Créditos: Acervo dos autores. 

 

O Engenho do Neca se configura basicamente como pavilhão, concentrando as 

principais atividades dentro deste mesmo espaço. À exceção, ocorre um alpendre anexo 

semifechado, ou seja, coberto e fechado somente em sua fachada sul [foto 66]. 

Este alpendre lateral tem piso de terra batida, mas apresenta um tablado de 

madeira tipo deque elevado alguns centímetros do solo, adequado à finalidade de 

lavagem da mandioca. Neste espaço se distribuem: um tanque, duas caixas d’água e uma 

banheira com funções complementares de depósito e lavagem da mandioca descascada. 

O alpendre ainda conta com uma churrasqueira artesanal aberta, alguns tonéis, prateleira 

de apoio, e até um jirau, todos com utensílios (algumas cestas de taquara antigas em 

desuso) e uma série de objetos e ferramentas pendurados pela parede contígua ao 

engenho propriamente. 



 

Foto 66 – Alpendre do Engenho do Neca.  
Fonte: Acervo dos autores. 

O interior do engenho é igualmente simples, porém conta com um contrapiso de 

cimento alisado. Os equipamentos (prensa, forno, ralador), como no caso do Engenho 

do Quinca em Garopaba supracitado, se encontram de forma perimetral. No Engenho do 

Neca, existe um espaço generoso junto à entrada principal que serve para descascar a 

mandioca (trabalho em grupo de 5/6 pessoas). A entrada é a principal fonte de 

iluminação e ventilação natural do engenho e comunica-se em eixo com o alpendre da 

residência. 

Dentre os equipamentos fixos, destacamos o forno de concreto e a prensa de dois 

fusos [fotos 67 e 68] sob uma pesada base de madeira de lei. Sob a base, concavidades 

no piso que serve para escoar o líquido que flui da massa, dirigido até o exterior, por 

gravidade, para uma caixa d’água convencional. 

 

 

                   Foto 67 – Forno em concreto.                                                   Foto 68 – Prensa de dois 
fusos. 



Fonte: Acervo dos autores. 

 

A estrutura da construção é toda aparente, com esteios e tesouras de madeira e 

fechamentos em tábuas regulares de madeira na vertical (30cm), com mata-junta. Nota-

se que os reparos nas paredes de fechamento não consideram o mesmo esmero 

construtivo e estético da origem da edificação. As paredes já foram pintadas, mas 

atualmente mantêm apenas resquícios, apresentando um aspecto de desgaste pelo tempo. 

O engenho, como o resto dos engenhos visitados (à exceção do Engenho da Acordi, 

posteriormente apresentado), não apresenta forro, mas jiraus nos entre vãos das tesouras. 

Também as “linhas” são utilizadas para apoiar objetos como escadas e cestas. As 

estruturas de madeira aparente estão sujeitas ao depósito do pó da farinha e as teias de 

aranha, como vimos no Engenho do Quinca [foto 60], também ficam “pintadas” de 

branco. 

Engenho a Roda d’água da Família Gelsleuchter – Angelina  

O Engenho da Família Gelsleuchter está localizado na área rural do município 

de Angelina/SC. Esta localidade difere das demais estudadas por não ser uma cidade 

litorânea [foto 69]. Angelina está a cerca de 80 km da costa catarinense e no início da 

Serra Geral. É uma área de colonização alemã e suas marcas predominam na paisagem 

formada por casas construídas na técnica enxaimel, caraterística desse grupo. Percebem-

se porém aspectos que divergem com essa paisagem e demonstram a diversidade de 

moradores nos dias atuais. 



 
Foto 69 – Imagem de satélite do terreno que comporta o Engenho da Família Gelsleuchter.  

Fonte: Imagem Google Earth 2023, edição dos autores. 

 O Engenho Gelsleuchter é um exemplar interessante para se compreender a 

relação entre o engenho de farinha e o sítio natural no qual se insere. Implantado solto 

no lote, ele se ajusta aos desníveis topográficos do terreno e, principalmente, com o 

corpo d’água que é utilizado como força motriz da produção de farinha graças à 

existência de uma roda d’água [foto 70]. 



 
Foto 70 – Fotografia externa do Engenho da Família Gelsleuchter mostra a roda d’água.  

Fonte: Acervo dos autores. 

A proprietária do engenho é Catarina Francisco Gelsleuchter (professora 

aposentada, 71 anos) e seu marido, Celso Gelsleuchter (agricultor aposentado, 74 anos). 

O casal teve sete filhos e, neste momento, apenas o filho Ricardo (33 anos) está 

trabalhando no engenho. Sobre sua origem, Catarina conta que a família é de franceses 

e portugueses e a família do seu marido, que deu origem ao engenho, é de alemães. 

Continuidade histórica 



 
Foto 71 – Fotografia interna do Engenho da Família Gelsleuchter.  

Fonte:  Acervo dos autores. 

Dona Catarina nos conta que as peças do engenho, construídas pelo seu sogro 

alemão, foram feitas ali mesmo e que seu marido já nasceu naquele terreno. Calcula que 

o engenho tenha cerca de 80 anos e que permanece basicamente com a mesma estrutura 

desde sua fundação [foto 71] . Sobre a origem e identificação étnica do engenho da 

família, Ricardo afirma que a propriedade é “um engenho alemão e não açoriano”, pois 

“a família do meu pai que morava aqui era descendente de alemão”, o que difere dos 

demais engenhos visitados. 

 



 
Ilustração 10 – Desenho na planta baixa do Engenho da Família Gelsleuchter.  

Fonte: Elaborado pelos autores.  

Transmissão do saber e aprendizado 

Outra particularidade deste engenho é que ele é movido a roda d’água [ilustração 

10]. Segundo relatos, o curso de água que movimenta a roda foi desviado especialmente 

para esse fim e a roda atual é uma réplica construída por seu marido e seu filho Ricardo. 

Sobre a opção de ter um engenho movido a água, comentam que: “A água na verdade é 

um recurso que nos favorece, que a gente tem à disposição (...) pela abundância, aqui 

qualquer propriedade tem água, então economicamente é favorável”. (Ricardo 

Gelsleuchter). 

 

Ricardo nos conta que seus pais ainda são os responsáveis pelo engenho, mas 

que ele já assume algumas tarefas: “O melado e o açúcar ainda é o pai o responsável, eu 

não toco sozinho, já a farinha eu consigo sozinho fazer”. Ou seja, ele aprendeu com o 

pai a manufaturar a farinha e hoje já se responsabiliza pela produção e seu pai cuida dos 



derivados da cana-de-açúcar. Ricardo diz que se mantém na atividade, embora já tenha 

ido trabalhar na cidade com construção civil e voltado, principalmente para “manter a 

cultura”. Além da produção da farinha, eles se ocupam com a manutenção das peças do 

engenho, pois adquiriram conhecimento sobre carpintaria com seu pai, que aprendeu 

com seu avô e assim sucessivamente. 

Aquela roda de água foi meu marido e meu filho que fizeram, em outro 
turno. Até disse assim pra minha nora, no dia que forem fazer isso a 
gente nem fala, porque isso vai sair fumaça da cabeça deles, eles foram 
ali, olharam a [roda] velha, mediram, foram lá, fizeram com bastante 
facilidade, porque meu marido desde menino ele sempre acompanhou 
na roça, em trabalhos assim, daí ele tinha lembranças de como é que 
eles iam fazer, do próprio pai consertando, ou de outro carpinteiro que 
ajudasse, ele tava lá olhando (Catarina Gelsleuchter).  

Demandas 

Há cerca de 15 anos, ainda vendiam os seus produtos – farinha e também 

“produtos da roça” –  para a CEASA. Atualmente, a família destina a sua produção a 

uma cooperativa de Santo Amaro da Imperatriz, que passa para recolher as caixas que 

já estavam dispostas na beira da estrada. 

Ricardo nos diz que quer manter a atividade, mas que “é apertado” pela condição 

financeira: “É um dia na água e outro dia no forno”. Ricardo relata sobre a rotina no 

engenho. Segundo ele, são cerca de 40 dias de forneadas por ano. Ricardo comenta as 

dificuldades econômicas de manter a atividade. A família pontua a necessidade de se 

pensar em formas de melhorar a sustentabilidade financeira. Dentre os planos, 

conjecturam a atividade turística: 

A gente teria que pensar bem, fazer algum dia de campo, talvez até a 
gente conseguisse fazer algumas instalações aqui de chalé para estar 
recebendo algumas famílias para pousarem aqui nos fins de semana. 
Porque como a gente faz o serviço geralmente em dois dias de trabalho, 
então seria interessante para que o público pudesse vir e ter onde se 
instalar para acompanhar todo o processo, ver como funciona a vida na 
propriedade e no entorno (Ricardo Gelsleuchter). 

     Já as possibilidades em aumentar a produção da farinha para comercialização em 

maior escala parecem irrisórias por visualizar as dificuldades em adequar a estrutura e a 

forma de produção às normas da vigilância sanitária: 



Pra mim colocar a farinha no mercado, eu teria que ou perder 
completamente essa estrutura, perder ela toda, ou fazer uma nova 
edificação para produzir farinha (Ricardo Gelsleuchter). 

8.1.1.2 Engenho tradicional remontado 

Engenhos do Ademir, Costa do Macacu, Engenho da Cida e João em Macacu, 
Garopaba e Engenhos do Lício e Zenaide em Ratones, Florianópolis 

Continuidade histórica e transformações 

Nos bairros do Macacu e da Costa do Macacu (Garopaba), os engenhos de 

Ademir (pescador agricultor de meia-idade avançada) [foto 72] e o do João e da Cida 

(casal novo) [foto 73], respectivamente, são engenhos que retomaram a atividade, que 

havia sido interrompida pela geração anterior em algum momento por fatores diversos 

(falta de retorno econômico, desinteresse das novas gerações e dificuldade de 

conciliação com outros empregos, aposentadoria e limitação física dos pais etc.). É 

possível pensar, portanto, que o conhecimento tradicional é tanto um bem que os sujeitos 

valorizam, retomam e praticam “para não se perder tradição”, quanto um recurso que 

dispõem para sua autonomização e autossuficiência em determinadas circunstâncias de 

vida. Ademir deixa bastante claro esse ponto quando relata que retomou o engenho após 

se aposentar porque não queria “ser mandado por ninguém”. 

 
Foto 72 – Engenho do Ademir, na Costa do  Macacu, Garopaba. 

Créditos: Rancho Cultural, 2023. 



 
Foto 73 – Engenho do João e da Cida, no Macacu, Garopaba. 

Créditos: Rancho Cultural, 2023. 

As três entrevistas, salvando a diferença de idade, sugerem que transformações 

podem ocorrer e inovações técnicas podem ser incorporadas desde que não 

descaracterizem o aspecto artesanal da atividade. Não chegam a uma definição clara e 

explícita do que seria isso, mas apontam elementos significativos: manualidade 

(Ademir: “É cansativo, porque nós aqui é tudo manual. Você vê que a gente trabalha no 

morro, é com enxada, foice. Não tem máquina, não tem motor, não tem nada, então é 

tudo manual”), pequena escala da produção e heterogeneidade, tanto do processo, quanto 

do produto que caracteriza cada engenho (em contraste com a padronização da produção 

industrial).  

Inovações e transformações que não necessariamente descaracterizam o caráter 

artesanal são aquelas ligadas à economia de tempo e esforço físico, como a roçadeira 

(no cultivo) e o motor (na tração do engenho). Ademir relata:  

Era tocado a boi, daí nós pegamos para facilitar para o pai, compramos 
motor, o motor é meu, do meu cunhado e do meu irmão, o Adão, meu 
cunhado também. Daí nós compramos o motor e montou pro pai para 
ficar mais tranquilizado para o pai. 

Por outro lado, João aponta como elementos “inegociáveis” do engenho 

tradicional o forno a lenha (“se tu por um forno tocado a gás... uma fornalha imensa e 

com outro tamanho desproporcional, que não seja esse padrão nosso, vai mudar toda a 

tua farinha também”) e a prensa (“se botar uma prensa industrial lá, mudou toda tua 



farinha”). Mencionou esses elementos ao ser instado pela entrevistadora a pensar o que 

seu filho poderia mudar no engenho sem que ele deixasse de ser 

artesanal/tradicional. [foto 74]  

 
Foto 74 – Engenho do João e da Cida - Garopaba. 

Créditos: Rancho Cultural, 2023. 

O Engenho do Lício e Zenaide em Ratones (Florianópolis), casal de idosos, tem 

cerca de dois anos e foi construído com peças e partes de outros engenhos, vindos do 

município de Palhoça, em sua maioria [foto 75]. O engenho era o sonho de Lício, que o 

construiu com ajuda de sua esposa Zenaide e de seus filhos. Zenaide e Lício viveram em 

torno de engenhos de farinha durante toda sua infância, aprendendo tudo o que sabem 

sobre o processo de produção de farinha de mandioca por meio da transmissão do 

conhecimento tradicional. Zenaide, quando criança, frequentava diversos engenhos em 

bairros como Ponta das Canas. Já os avós de Lício eram proprietários de um engenho, o 

qual foi herdado por seus pais. Eles venderam o engenho localizado na Praia Brava para 

compradores em Santo Antônio. Portanto, os entrevistados relatam uma época em que 

boa parte dos engenhos da região foram vendidos ou desmontados. Após esse período, 

as famílias começaram a viver de outras fontes de renda, que já vinham sendo sustento 

delas, como agricultura e pesca. No caso da família do casal Lício e Zenaide, eles 

obtiveram sua renda, durante boa parte de suas vidas, de um restaurante e da pesca. 



 
Foto 75 – Engenho do Lício e Zenaide em Ratones, Florianópolis. 

Fonte: Rancho Cultural, 2023. 

A busca de Lício por realizar seu sonho de construir um engenho no final da sua 

vida veio carregada de um imaginário e de memórias de sua infância e juventude e que, 

portanto, visaram reconstruir e reconstituir toda a estrutura e funcionamento de um 

engenho tal como vivido por ele naquele tempo. As alterações, segundo ele, foram 

poucas, em relação a como era o engenho de seus pais: 

A estrutura do engenho de lá, que era de meus pais, era bem baixo o engenho, 
sabe, era bem baixinho e era bem menor do que esse. Aí eu resolvi fazer esse 
bem grande para ter bastante ventilação, para ter espaço para o pessoal que agora 
(...), vem tudo aí (...) aí eu fiz gigante. Aí eu fiz com 14 metros de fundo, com 10 
de frente, aí ficou um espaço bom. 

As madeiras e peças compradas por ele e utilizadas para construir seu engenho 

em Ratones vieram de outros engenhos, assim como de demolição de casas e outras 

construções. Pequenas alterações na estrutura do engenho foram feitas para agilizar o 

processo de produção, que antigamente era muito lento. Contudo, Lício aponta o fato de 

seu engenho ser movido a boi, que, segundo ele, define um engenho tradicional, não 

deixando de levar em consideração as boas práticas de cuidados e bem-estar animal. 

Zenaide sugeriu que o engenho fosse movido por motor elétrico, mas Lício se opôs, 

deixando claro seu desejo por “manter as tradições” de como era antigamente, para que 

as próximas gerações possam ver como era naquela época. Zenaide conta que um de 

seus filhos comprou madeiras para a construção de uma roda da estrutura a qual ele teve 

de olhar na internet para aprender como se produziam algumas das peças. Outras peças 



foram perdidas, como uma prensa, comida pelos cupins, que precisou ser substituída. As 

práticas e conhecimentos tradicionais, com isso, são reconstituídas por outros meios, 

como pela internet, pelas gerações mais novas, que buscam manter as tradições e o 

patrimônio de seus pais. Zenaide relata diversos conhecimentos culinários, dentre os 

quais alguns foram apreendidos a partir da família de Lício, como, por exemplo, os 

modos de se fazer o beiju, o cuscuz e a rosca de polvilho. 

Outros elementos complementam a tradicionalidade do processo de produção 

artesanal de farinha de mandioca, como, por exemplo, o carro de boi, o qual Lício 

enfatiza sua importância e seu uso frequente no transporte da mandioca retirada de sua 

roça para o engenho. Zenaide cita algumas mudanças de práticas em relação à higiene: 

Tem que usar a touca na cabeça. O forneiro tem que usar um boné. E todos que 
raspam a mandioca botam a touca também na cabeça. Também protege, né?, 
daquela massa que vem no cabelo da gente. Eu acho assim uma luva para 
proteger as mãos, pra não ficar muito preta. Então, muita gente diz, ah, patricinha, 
que é assim, muitas não querem não, que vem muito. 

Nesse sentido, o Engenho de Lício visa seguir os preceitos e modos de produção 

tradicionais, assim como objetiva reproduzir os ambientes e formas de  sociabilidade 

que ocorriam antigamente, nos tempos de seus pais e avós, buscando reunir ao máximo 

os mesmos elementos materiais e imateriais que compunham o universo em torno dos 

engenhos. 

Transmissão do saber e aprendizado 

As três entrevistas do Morro do Macacu e do Macacu (Garopaba) destacam o 

caráter familiar e intergeracional do aprendizado. Todavia, é interessante pensar em uma 

transmissão “horizontal” (entre afins ou famílias diferentes), além da mais clássica, 

“vertical” (em uma mesma linhagem). João destaca o papel do sogro na sua retomada da 

atividade e o aprendizado contínuo junto a pessoas mais velhas da comunidade (seu 

Zeca): 

Eu sempre gosto de olhar, sou muito curioso, olhar como é que é o ponto da 
farinha de um. Ah, como é que um puxa a prensa de um jeito. E vou montando o 
meu jeito de trabalhar, meu jeito de tocar o meu engenho, então eu hoje consegui 
chegar num ponto de farinha que é muito procurado aqui. 



O conhecimento é adquirido na prática, por meio da habituação e da observação 

guiada (Cida: “eu via muito a minha mãe. Minha mãe fazia os beijus e eu tava sempre 

ali, ajudando ela ali em cima do forno, né?”). Teoricamente, é possível pensar esse 

processo como “educação da atenção” e “aprendizado engajado”, cf. Ingold (2010). 

Entrevistados usam termos como “gostar”, “vai gostando”, “criando gosto” para se 

referir à sedimentação do conhecimento. O “gosto pela coisa” é um elemento importante 

na manutenção da atividade. Há certa preocupação com o desinteresse das novas 

gerações por uma atividade que é vista pela sociedade como excessivamente trabalhosa 

e pouco rentável. A respeito de seu filho, João diz: 

Eu estou batalhando e tentando levar ele [o filho] para esse mundo. Ensinando o que eu 

sei, passando o que eu sei. Com vivenciamento, com fotos, com (...) não obrigando mais, 

mas trazendo ele junto comigo, levando ele para as roças. Vivendo o dia a dia comigo, 

foi assim que eu aprendi. Espero que assim ele aprenda também. Se ele vai tocar, vai ser 

uma escolha dele. Eu não posso escolher por ele, mas eu acredito que ele está gostando. 

João usa os termos “essência” e “minha essência” para se referir ao 

conhecimento legado. Para ele, cada geração tem uma margem de escolha face ao 

conhecimento passado pela geração anterior, margem essa que possibilita 

transformações e adaptações a novos contextos. Tradição como substrato que permite a 

inovação e adaptação a novos contextos. 

Cida relata inovações que desenvolveu a partir do conhecimento herdado da sua 
mãe: 

Ela só fazia o básico, né? Que era o beiju sem sal, ali, sem nada natural, e o 
salgado e o doce, né? Aí, aí eu coloquei o amendoim na massa. O pessoal gostou. 
Eu também já fiz com coco, mas daí é muita coisa pra uma pessoa só, a gente foi 
eliminando. O cuscuz é o básico, todo mundo gosta, e a bijajica. 

Também utilizam bastante a ideia de “sangue”, “estar no sangue”.  

Nos depoimentos do casal Lício e Zenaide, em Ratones (Florianópolis), o 

conhecimento sobre a construção e manutenção do engenho, do cultivo da mandioca, da 

produção da farinha, das receitas e modos de preparo de alimentos com base na farinha 

de mandioca foram transmitidas entre as famílias e amigos [foto 76]. A exceção está nas 



novas gerações. Os filhos que se interessaram pelo engenho buscam informações em 

outras fontes que não a tradicionalmente transmitida, ou seja, via oral e intergeracional. 

Quando os entrevistadores perguntaram para Lício sobre seu aprendizado sobre as 

práticas de cultivo da mandioca e de produção da farinha, ele disse o seguinte: 

É importante para mim porque eu aprendi muita coisa. Eu aprendi com meus pais 
também. Aí depois eu ia no engenho dos outros, olhava como é que era, como é 
que não era aquilo. A gente foi gravando na cabeça, foi indo.  

Sobre a transmissão dos conhecimentos e do engenho para seus filhos, Lício 
explica: 

Eles têm que cultivar o filho e os filhos deles para manter bem vivo o engenho, 
para não deixar [ele] acabar. Eu fiz isso aqui, não foi mais tanto para mim, eu fiz 
para os meus filhos. Para os netos, para o pessoal, vim para visitar o engenho. 

 
Foto 76 – Interior do Engenho do Lício e Zenaide em Ratones, Florianópolis. 

Créditos: Rancho Cultural, 2023. 

Meio, cultura material e processo produtivo 

No Morro do Macacu, Ademir ressalta a vinculação tradicional entre engenhos 

e cultivos em sistema de corte e queima itinerante, hoje proscritos pela legislação 

ambiental. Há uma toponímia ligada a antigos pontos de roçado, que toma como 

referência árvores plantadas pelas gerações anteriores (pinheiro, jambeiro...). 

Ademir aponta a diversidade de plantio existente e também o que era plantado 
antigamente: 



Daí a gente planta o amendoim também. O amendoim é no mês de setembro, a 
mandioca nós plantemos em agosto. Plantamos feijão. A gente colheu o feijão, 
colhemos 70 kg de feijão agora, essa semana. Plantemos milho também, tem o 
aipim. A gente também colhe uma batatinha-doce pra gente tomar um café. E é 
tudo coisa natural. É tudo natural, né? Então, não tem veneno nas planta nossa. 
No passado, plantava-se também cana.  

A diversidade dos produtos é elencada por Cida:  

● Beiju natural - só massa, sem adição de nada 
● Beiju salgado - leve adição de sal 
● Beiju doce - adição de açúcar e canela  
● Beiju com amendoim - adição de açúcar, amendoim torrado e canela 
● Cuscuz - adição de farinha de milho (torrado) 
● Bijajica - apenas cozida  
● Farinha de amendoim (torrada) 
● Farinha de milho (torrada) 

Também a divisão do trabalho entre homens e mulheres é evocada por Cida 

através da categoria “ajuda”, “ajudo o meu marido”. Por outro lado, aparentemente, é 

Cida quem faz capacitações profissionais externas com mais frequência. Também dá a 

entender que ela administra e gerencia mais diretamente o contato e a recepção de 

visitantes e turismo de base comunitária. 

Interessante notar que o engenho de João e Cida foi construído a partir de peças 

de engenhos antigos, desativados. A reutilização de muitas peças e artefatos se dá pelo 

desaparecimento do conhecimento tradicional associado à sua feitura, assim como da 

matéria-prima. Nesse processo, um cocho que pertencia ao bisavô de João acabou 

retornando à família, depois de circular por outros engenhos. Objetos são portadores da 

memória social, disparando vínculos e recordações. 

 

Trabalho e percepção da produção de farinha de mandioca entre homens e mulheres 

● A roça e o engenho são os espaços compartilhados por homens e por mulheres.  
● A pesca, o manejo com os animais e a feitura da farinha são funções dos homens.  
● As mulheres são responsáveis pela cozinha e pelos cuidados domésticos e com os 

filhos. 



Interessante essa divisão entre duas categorias de qualificação de um engenho de 

farinha de mandioca nos moldes tradicionais atualmente, tal como imaginado e 

idealizado por Lício. Um engenho como esse, a partir de um ponto de vista prático ou 

utilitarista talvez, poderia servir apenas para contemplação, admiração ou para ilustrar 

tempos e modos de vida que não podem voltar. 

Por outro lado, um engenho realmente produzindo farinha, e não apenas “para os 

outros verem”, segundo ela, pode mostrar para as futuras gerações (principalmente 

escolas, citadas por Zenaide), como é o sabor de uma farinha artesanal, que para ela é 

completamente diferente da industrial. 

Lício e Zenaide ponderam o fato do engenho mais como uma estrutura de 

acolhimento da comunidade, de reunião de amigos e de proteção e salvaguarda de um 

patrimônio que permitirá manter sua cultura e todas as práticas, saberes e crenças que 

giram em torno desse espaço de encontro do que propriamente um espaço de produção 

de um gênero alimentício manufaturado. O Engenho Vivo é, portanto, um espaço que 

salvaguarda relações e sentimentos de pertencimentos a uma comunidade que busca 

manter laços afetivos e tradições. O Turismo de Base Comunitária, nesse sentido, se 

ajusta plenamente a essa realidade, já que aqueles e aquelas que visitarem estarão  

vivenciando coletivamente essa cultura, ao participarem das farinhadas e do cotidiano 

de uma família que busca salvaguardar memórias não engessadas e descontextualizadas 

da complexidade de suas vidas. Alguns processos de musealização também acabam por 

produzir memórias vivas e vividas nos processos de sociabilidade. Quando questionado 

sobre a importância do turismo, Lício afirma que o turismo ajudou e ainda ajuda muito 

a eles. Entretanto, ressalta a dificuldade dos produtores de obterem terras para cultivo: 

Mais importante é o cara ter que plantar mandioca para fazer a farinha. Tem que 
ter terra, pessoal que não tem terra, vê se o governo dá uma terra pro pessoal 
capinar, trabalhar. Dá uma força, governo, para o pessoal? Eu não. Eu ainda tenho 
uma terra para plantar, para fazer 40, 50 sacos de farinha por ano. Eu tenho 
terreno para fazer, mas tem muitos coitados aí que não têm onde plantar, que não 
têm para manter o seu engenho vivo, mas se não existe terreno para plantar 
mandioca, planta no terreno dos outros. O governo dá uma força? 

Quando questionado sobre a queima do roçado, ele explica: 



Antigamente a gente fazia isso, mas isso aí é besteira, a gente está tirando a 
vitamina da terra [...]. Que a queima, aquilo ali não fica tipo uma cinza, aquilo 
ali não é bom, é bom a gente virar com aquela palhada toda com capim e [...] 
tudo ali é que eu faço ou tem uma rotativa, né? Tenho uma rotativa, aí eu viro o 
capim todo, aí eu boto o esterco, vou virando tudo misturado, tudo, depois eu 
abro a área toda. 

Conjuntamente com a mandioca, ele cultiva batata-doce, feijão, cana, cebola e 

banana. Tem diversos animais sendo tratados em sua propriedade assim como ainda faz 

feira com seus produtos orgânicos: 

Eu também trabalhei seis anos com orgânico aqui também. Ainda trabalho, né?, 
com verdura, com orgânico, tá? Tinha feira no centro também, nos sábados e às 
quartas. Trabalhei bastante, também. Arrumei muita amizade lá com o pessoal, 
lá do interior. Aí ele disse, ‘olha, isso não sai da feira, não sai.’ Eu disse, ‘olha, 
eu vou sair, porque para mim já não dá mais. Já estou ficando cansado e os filhos 
cada um tem o seu serviço e não podem trabalhar com a gente. 

Lício explica o sistema de medidas e armazenamento utilizados como padrão na 

época dos antigos: 

Sabe o que a gente fazia para a gente não esquecer? A gente pegava um carvão e 
ia lá na parede e marcava tudo assim: quantos alqueire fazia por semana. Quando 
chegava no final da farinhada, a gente somava tudo quanto é que dava. 
Antigamente também a gente botava, tinha uns paiol, né?, como antigamente 
como se bota milho, né? Mais os paiol pra farinha (...) têm que ser um negócio 
bem caprichado, bem feito, pra não entrar barata, não entrar nada, né? Tudo 
direitinho. Aí o meu pai tinha um paiol que cabia 50 alqueire de farinha, 50 
alqueire. Aí aquilo ali você dava pro ano todo pra comer. Antigamente só comia, 
como bendizer, só farinha, nós aqui manezinho, nós daqui do interior era mais 
farinha. Antigamente, arroz era só em final de semana. 

 

8.1.1.3 Engenhos tradicionais recriados 

Engenho dos Andrade em Santo Antônio de Lisboa, Florianópolis  

O Engenho dos Andrade localiza-se na Estrada Caminho dos Açores, Bairro 

Santo Antônio de Lisboa no município de Florianópolis/SC [ilustração 11]. Este bairro, 

que se formou a partir de uma freguesia, hoje é um importante ponto de atração turística, 

o que vem alterando significativamente sua paisagem. 



 

Ilustração 11 – Planta do Engenho dos Andrade, Santo Antônio de Lisboa. 
Fonte: Acervo dos autores. 

A região passa por um processo relevante de densificação urbana, com uma 

perceptível alteração do perfil tipológico das edificações, inclusive conjunto vertical de 

habitação em construção [foto 77]. 

 

 



 

Foto 77 – Entorno do Engenho dos Andrade, em Santo Antônio de Lisboa, Florianópolis. 
Fonte: Acervo dos autores. 

O conjunto se concentra entre a estrada geral do bairro, Estrada Caminho dos 

Açores, em frente ao lote que dá acesso às edificações, e uma pequena servidão que dá 

acesso às residências de familiares e vizinhos de longa data. 

O engenho e seu entorno são formados por um conjunto de edificações, dentre 

elas pequenos galpões, residência, depósitos e banheiros para visitantes. O conjunto 

costumava estar relativamente isolado no lote. Entretanto, conforme o desmembramento 

do lote e os processos de densificação urbana, conformou-se uma pequena “vila” onde 

os familiares próximos construíram edificações quase limítrofes ou mesmo dentro dos 

atuais limites do terreno. Demais vizinhos também se localizam bastante próximos. 



 

Ilustração 12 – Localização das Edificações do Engenho dos Andrade. 
Fonte: Acervo dos autores. 

 

No centro do terreno encontra-se o Casarão, onde residia a família do antigo 

proprietário e que atualmente segue conservada e preservada. Anexo ao Casarão 

encontra-se o engenho propriamente dito [foto 78]13. 

Na justaposição dos dois principais volumes edificados se formou um pátio 

externo. Conformado em piso de alvenaria, este era sazonalmente utilizado como espaço 

para secamento de grãos. Atualmente, um conjunto de pequenas tendas tensionadas são 

ocasionalmente montadas ali para a ocorrência de festividades e eventos culturais 

estabelecidos na agenda do engenho. 

 Em frente à entrada do casarão principal, localizado na fachada nordeste, se 

conformam pequenas estruturas dedicadas ao armazenamento de barcos e ao apoio a 

animais. Há um singelo galinheiro e uma estrutura de apoio para o boi. 

 Como antes especificado, a edificação do Engenho dos Andrade está associada 

ao Casarão luso-brasileiro destacado na ilustração 12. 

                                                 

13 O casarão foi construído em 1860 e faz parte de um conjunto composto por casa residencial e um 
engenho de farinha. Foi tombado pela Fundação Catarinense de Cultura FCC em 2002. 
https://www.cultura.sc.gov.br/a-fcc/patrimoniocultural/patrimonio-material/listagem-de-bens-
tombados#florianopolis acesso 1.7.2025. 

 



 

Foto 78 – Casarão anexo ao engenho. 
Fonte: Acervo dos autores. 

Se bem sua fachada é imponente e se destaca do entorno paisagístico,  

internamente a ambiência é similar aos outros engenhos estudados graças ao pé direito 

baixo e exposição do madeiramento do telhado, já que não há presença de forro. 

As atividades produtivas ocorrem sazonalmente e de forma bastante casual. O 

salão principal, onde acontecem muitas das atividades de educação patrimonial, tem piso 

com chão batido e a presença de grande parte do acervo, como a prensa, moedor de cana 

e forno. A extensão do raio da roda-de-boi é demarcada por um conjunto de folhagens 

que amortecem o pisoteamento do boi e evitam maior desgaste por parte do uso e do 

eventual recebimento de dejetos orgânicos. Um conjunto de pilares centrais de seção 

transversal e malha variada agrega o forno e reparte a área de armazenamento dos 

insumos – concentrando cocho, peneiras e o acesso à prensa – enquanto o setor que 

faceia o pátio externo organiza o conjunto da roda-de-boi e moedor, além de um moedor 

de cana. 

 Aos fundos, estão conformadas uma área de alimentação composta por uma longa 

mesa com bancos contínuos e uma área de cozinha. Esta se encontra bastante alterada 

em face de sua materialidade original, tendo sido revestida em paredes com azulejos 

brancos e pisos com cerâmicas vermelhas e recebido equipamentos industriais para 

atendimento das demandas culturais recebidas. Há um forno a lenha que parece menos 

vinculado às atividades produtivas diretas que ocorriam. Esta área dá acesso a um 



pequeno depósito, cuja abertura ocorre em direção à área de armazenamento dos 

insumos. 

O engenho conserva uma luz modesta, no salão principal, recorrentemente 

complementada com uso de lâmpadas, ao passo que as áreas de cozinha já são mais bem 

iluminadas. 

A organização do trabalho se estabelece consoante a localização dos objetos, 

alternando entre o salão onde se concentra a roda-de-boi [foto 79] e as áreas de 

armazenamento. 

 

Foto 79 – Roda-de-boi do Engenho dos Andrade. 
Fonte: Acervo dos autores. 

Um conjunto de bancos longos indica os locais onde os trabalhos de ralagem e 

de acompanhamento da produção ocorrem, sendo majoritariamente estendidos paralelos 

às paredes e conformando-se perimetralmente ao raio de dois grandes portões que 

organizam a entrada de pessoas e equipamentos, sendo o de maior vão-luz o dos fundos, 

por onde entram hoje o boi e os veículos utilizados. O conjunto de esquadrias escuras 

permite que haja, quando abertas, visibilidade do pátio externo para a área de produção. 

Continuidade e transmissão do conhecimento 



Aquarela 10 – Retrato. 

 

Fonte: Cleidi Albuquerque, 2024. 

O antigo Engenho dos Andrade no contemporâneo, em prol de dar continuidade 

à tradição dos saberes e fazeres da produção de farinha de mandioca de épocas passadas, 

se recria, pode-se dizer, como um museu vivo aberto à comunidade, abrigando as suas 

freguesias, através de farinhadas, eventos festivos e religiosos, assumindo o papel 

educador da transmissão dessa tradição, dedicando grande parte de seu tempo à educação 

patrimonial das crianças em idade escolar [imagens 80 e 81]. Nesse viés, a organização 

espacial do engenho e adjacências busca conservar a estrutura produtiva, mas se permite 

acrescer de novos aparelhos e itens que agreguem no processo pedagógico. Há sobre as 

paredes uma série de elementos de subsídio à educação patrimonial e de manifestações 

marginais ao processo produtivo. Entre eles, destacam-se os artigos religiosos, bastante 

comuns em outros engenhos, e um conjunto de estantes expositoras de modelos em 

cerâmica de casas de característica luso-brasileira, realizadas pelas crianças durante as 

oficinas ofertadas. Alguns equipamentos em desuso, como uma canoa de um tronco só e 

um carro de boi bastante reduzido com fechamento em vime buscam consolidar este 

apoio pedagógico. Há também quadros e placas residuais indicando fotografias 

familiares, roteiros culturais e eventos de reconhecimento do engenho. Fora estes 



conjuntos também há uma série de equipamentos soltos, majoritariamente pendurados, 

vinculados a atividades secundárias. É possível encontrar peneiras, tipitis, panos e 

pedaços de madeira que eram utilizados no processo, todos com materialidade bastante 

tradicional e nível de conservação relevante. 

 

 

Fotos 80 e 81: Engenho Escola dos Andrade, Santo Antônio de Lisboa, Florianópolis. 
Fonte: Instagram do Engenho dos Andrade. 

 

O Engenho do Miminho e o Engenho do Sertão em Bombinhas – SC são também 

lugares onde se recriam saberes e fazeres dessa tradição, abrindo as suas portas em prol 

da continuidade e transmissão do conhecimento herdado, apresentados a continuação. 

 

 Engenho do Miminho, Bombinhas – SC 

O Espaço Cultural Engenho do Miminho [ilustração 13] carrega este nome em 

homenagem a um dos membros da Família Vieira, filho de Margarida Conceição e 

Venceslau Vieira. Miminho, o quinto filho de oito irmãos, sempre foi uma figura tão 

importante quanto as mulheres da sua família, porque foi ele que assumiu o trabalho 

masculino dentro do engenho, quando o seu irmão, Chico, responsável pela lida no 

engenho, veio a falecer. 



 

Ilustração 13 – Planta baixa esquemática do Museu Engenho do Miminho, Bombinhas-SC. 
Fonte: Acervo dos autores. 

 

Luiz Antônio Patrício (técnico da Fundação Municipal de Cultura de Bombinhas) 

relata que o engenho foi adquirido diretamente do senhor Nico Santos no bairro do 

Perequê no ano de 1968. Na ocasião, foi Chico, irmão do Miminho, que trouxe a ideia 

de comprar um engenho para sua família. Desta forma, o engenho foi trazido de carro 

de boi junto com José Amândio da Silva, que é quem dá nome ao bairro onde o engenho 

hoje se encontra. Naquele marco histórico, a estrutura foi instalada na frente do Paço 

Municipal, atual prefeitura municipal. Todas as peças adquiridas das mãos de Nico 

Santos já estavam em sua família há três gerações. Por sua vez, o terreno que abrigou o 

Engenho da Família Vieira, em frente ao Paço, foi doado por uma tia de Miminho e 

Chico que não tinha herdeiros. O espaço seguiu sendo habitado pelos Vieira até o ano 

de 2014, quando a última das irmãs veio a falecer. Foi neste momento que as peças do 

antigo engenho, agora sob a guarda de um dos sobrinhos, o Rude Vieira, foram doadas 

à Prefeitura Municipal de Bombinhas. As terras da família já haviam sido vendidas à 

construtora que pretendia instalar um empreendimento imobiliário. Mas, em 



contrapartida, houve uma mobilização da comunidade para que houvesse o tombamento 

da edificação ali mesmo em frente ao Paço Municipal. Como resposta à manifestação 

popular, a Fundação Municipal de Cultura acionou o Conselho de Patrimônio Cultural 

e decidiu-se celebrar um Termo de Ajuste de Conduta para alocar o engenho, tal e qual 

era em um terreno público, no bairro José Amâncio, onde ele permanece até os dias de 

hoje. Conforme funcionários da Fundação, o lugar, atualmente, abriga um museu e um 

espaço cultural, que utiliza peças de um engenho que foi desmontado e montado ali 

naquele terreno público, após a morte da última irmã Vieira que ainda fazia farinha, 

então os herdeiros doaram o engenho, ou seja, sua estrutura material, para a prefeitura 

de Bombinhas [foto 82]. 

 

Foto 62 – Vista externa do Engenho Museu do Miminho, Bombinhas-SC. 
Fonte: Acervo dos autores. 

O Engenho do Miminho tem quase 70 anos e no ano de 2017 foi reinaugurado 

nos moldes em que se encontra hoje. Nesta nova fase, ainda que o seu maquinário não 

esteja funcionando plenamente, com exceção do tacho de cobre, o espaço vem acolhendo 

eventos da prefeitura e da comunidade do Zé Amândio. Tábata, funcionária da Fundação 

Municipal de Cultura de Bombinhas, conta da preocupação em retomar as atividades 



que ocorriam antes da pandemia de Covid -19, entre elas, destaca as “tardes de beiju”14 

voltadas para mulheres da comunidade, que ocorria sempre na primeira quinta-feira dos 

meses de junho e julho. No evento, as mulheres confeccionavam o beiju, que é assado 

no tacho de cobre, a partir de uma massa que é adquirida, pela Fundação, de uma família 

produtora em Tijucas, mas salientam que o preço é simbólico e não gera lucro a quem 

vende. Paga-se dois reais e 50 centavos pelo quilo de massa de mandioca, que já está 

processada. Ainda em Tijucas, também citam a fábrica da farinha Édina, que por vezes 

também fornece a massa. A casa desta família fica ao lado. Elas ainda complementam 

que a cozinha instalada ali dentro é funcional e atende às mulheres que se reúnem e 

confraternizam, e deu como exemplo o preparo de galinhadas. Embora o engenho não 

produza farinha, há objetos originários do tempo da Família Vieira, que coexistem com 

peças atuais como panelas e outros utensílios de cozinha [foto 83]. Além da tarde do 

beiju, o local também costuma acolher a festa de São João, padroeiro do bairro, bem 

como reuniões de conselhos e associações comunitárias que habitualmente solicitam o 

espaço para uso. 

                                                 

14 É um encontro que reúne as matronas da comunidade tradicional bombinense, em torno de uma 

fornalha de cobre centenária, para fazer e ensinar a arte do beiju, promovendo a manutenção da cultura 
local. O evento é realizado no Espaço Cultural “Engenho do Miminho” e reúne a comunidade, visitantes, 
estudantes e pesquisadores da cultura popular, para uma conversa gostosa com a degustação do beiju, que 
é um prato típico da gastronomia local. A lida nos engenhos de farinha de mandioca é uma forte 
característica na identidade cultural bombinense e, por isto, o encontro é muito aguardado e prestigiado. 

(disponível em: https://turismo.bombinhas.sc.gov.br/o-que-fazer/item/tarde-do-beiju, em 08/06/2023) 

 



 

Foto 83 – Vista interna do Engenho Museu do Miminho, Bombinhas-SC. 
Fonte: Acervo dos autores. 

Embora o Museu do Miminho não seja tombado como patrimônio material pela 

municipalidade, Luiz destaca a importância de manutenção do engenho para a 

comunidade: 

A Fundação Municipal de Cultura manter um espaço desse é a forma de garantir 
a identidade de quem somos, né? Onde estamos e para onde vamos. Porque a 
gente só vai valorizar e respeitar aquilo que a gente conhece. E se a gente não 
tem esse espaço para oportunizar às escolas visitarem, visitantes virem para cá e 
a comunidade se reencontrar aqui novamente, provavelmente daqui a alguns 
anos as pessoas não vão se identificar ou não vão conseguir entender o que é um 
engenho de farinha. A gente não quer que um engenho de farinha seja apenas 
uma figura num livro de história e sim que ele esteja vivo dentro da comunidade. 
(Luiz Antônio Patrício, técnico da Fundação Municipal de Cultural de 
Bombinhas) 

Outra atividade recorrente que nos foi relatada é a visita de escolares ao espaço, 

com foco na educação patrimonial, o que faz aquele espaço físico ser também um espaço 

cultural, uma vez que, para além de expor as peças do tempo do Miminho, ele também 

tem a função de abrigar e acolher as sociabilidades comunitárias. Em outras palavras, 

estamos diante de um caso em que o poder público se apropria dessas práticas, 

fomentando um espaço de memória e sociabilidade. 



 Museu Comunitário Engenho do Sertão, Bombinhas  

O Espaço de Cultura composto pelo Museu Comunitário Engenho do Sertão, pela 

Casa da Memória, pela Escola da Terra e por um armazém que vende artigos produzidos 

na localidade fazem parte do Instituto Boimamão15. 

 

Foto 84 – Vista externa do Museu do Sertão, Bombinhas-SC. 
Fonte: Rancho Cultural, 2023. 

 

A instituição é presidida por Rosane Luchtenberg, conhecida como “Rô do 

Engenho”, natural de Blumenau e erradicada na região há cerca de 30 anos, cuja trajetória 

e a do Instituto Boimamão caminham juntas. Rosane iniciou o trabalho como produtora 

cultural local e captadora de recursos via editais públicos. Neste contexto, funda, no ano 

                                                 

15 O Instituto Boimamão de Preservação e Fomento da Cultura, sediado no município de Bombinhas e 

fundado em 1998, é a Organização Social Civil (OSC) responsável pela gestão do Museu Comunitário 
Engenho do Sertão. Nesses 23 anos de atividades, a instituição desenvolveu um “acervo histórico em 
movimento” e, na qualidade de espaço de ações socioeducativas e de participação popular, promoveu o 
patrimônio cultural e aproximou a comunidade da construção de suas próprias narrativas. (disponível no 
site: https://institutoboimamao.org.br/ acesso em: 8/6/23) 

 



de 1998, a ONG Instituto Boimamão, que acolhe o museu (montado em 2001, em terras 

cedidas por um empresário que, segundo ela, se beneficia das isenções fiscais por abrigar 

sede de uma ONG no seu terreno. Ela relata o apoio recebido de instituições como o 

NEMO e do NEA da UFSC para a implementação do complexo ancorado no seu Instituto. 

 

Ilustração 14 – Planta baixa esquemática do Museu Engenho do Sertão, Bombinhas-SC. 
Fonte: Acervo dos autores. 

Rô do engenho cita alguns feitos que foram possíveis através de editais estadual 

e municipal, tais como: plano museológico, realizado em 2021 com recurso do edital 

estadual Elizabete Anderle; Memórias de Cozinha, pelo edital municipal Mestra Elza; do 

livro “Lida de engenho” e do documentário “Farinheiros digitais”, ambos realizados 

durante a pandemia. 

Segundo consta no livro Lida do Engenho, as peças hoje constantes do museu 

foram adquiridas do engenho centenário da família Zé Amândio e, posteriormente, do 

Engenho da Família do Seu Bielinho. No livro, ela se autodenomina “guardiã das Vidas 

de Engenhos”. 



 

Foto 85 – Vista interna do Museu do Sertão, Bombinhas-SC. 
Fonte: Rancho Cultural, 2023. 

Dentre os destaques na trajetória do museu, está o fato de ele ter sido nomeado 

Ponto de Cultura a partir do ano de 2008, receber o Selo Cultura Viva e ter sido intitulado 

Ponto de Memória em 2013. 

Eu acho que o papel da instituição hoje, aqui, ‘Instituto Boimamão, Museu 
Comunitário Engenho do Sertão’, é essa parte de território, é fazer o que a gente 
vem fazendo, registrando, né?, com fotografia, com filme. Essas “vidas engenho” 
era o que eu precisava realmente fazer e agora a gente conseguiu também 
inventariar algumas peças de alguns engenhos que já estão no site de consulta, 
de pesquisa, que é o acervo de território. (Rô do engenho, Bombinhas) 

Atualmente, a instituição vem se consolidando como um espaço de múltiplos 

usos, com destaque para ações de educação patrimonial, recebendo e acolhendo escolas 

e grupos de turistas interessados em conhecer o modo de vida local, ligado ao universo 

dos saberes e fazeres atinentes ao engenho de farinha. 

8.1.1.4 Engenho tradicional transformado 

Engenho Coletivo da Acordi em Areais da Ribanceira, Imbituba 



O Engenho Coletivo da Acordi, que se autodeclara pertencente à Comunidade 

Tradicional dos Areais da Ribanceira (tópico desenvolvido em Comunidades 

Tradicionais deste dossiê), situa-se numa área localizada na confluência entre o corpo 

d’água da Lagoa da Ibiraquera e o mar. Numa planície litorânea caracterizada pelas 

formações de dunas fixas às margens da Zona de Proteção Ambiental delimitada pelo 

Plano Diretor e se situa sobre a influência de uma reserva extrativista da pesca artesanal 

(RESEX da Pesca Artesanal de Imbituba e Garopaba). Esta região, de aproximadamente 

240 hectares, trava uma resistência histórica para o reconhecimento das mais de 100 

famílias de agricultores e pescadores que ali habitam enquanto região rural e de práticas 

tradicionais. 

O terreno onde o engenho da Acordi se encontra é acessível a partir da Avenida 

13 de setembro, que desemboca na Rua Airton Floriano, por onde se dá o acesso. A 

gleba não apresenta limites evidentes e se caracteriza pela horizontalidade das poucas 

construções e vegetação dispersas pelo terreno. O engenho encontra-se isolado no lote, 

tendo a fachada principal voltada para a rua em orientação noroeste. A roça, implantada 

lindeira à edificação, contribui para a produção de farinha, embora não seja a única fonte 

de mandioca utilizada. Outras fontes de mandioca empregadas na produção são 

provenientes das roças do Seu Nem e do Seu Faria, que, no entanto, não estão localizadas 

dentro do terreno da Acordi. 

O terreno não é utilizado exclusivamente para a produção de farinha. Outras 

edificações fazem parte dessa implantação. Dentre elas, destacam-se o Centro 

Comunitário, que sedia farinhadas e outras festividades, uma cozinha de apoio para 

eventos e para a produção de derivados da farinha, além de edificações residenciais e 

áreas de plantação de outros cultivos. 

A Acordi também recebe, ao longo do ano, diversos estudantes e pesquisadores 

de diferentes partes do País, que acampam no terreno e realizam seus trabalhos de 

pesquisa. 

A construção se difere da maioria dos outros engenhos visitados por conta da 

materialidade e da adoção de sistemas construtivos convencionais [foto 86]. Isso se deve 

a uma diretriz que a associação resguarda de tornar a produção de farinha uma atividade 



regulamentada pela vigilância sanitária, observando critérios sanitários que refletem 

materiais e acabamentos construtivos que preservem o processo produtivo. 

 

Foto 86 – Fachada Lateral Engenho da Acordi, Imbituba-SC. 
Fonte: Acervo dos autores. 

A parte frontal do engenho (que engloba o processo de ralagem, prensagem, 

cozimento e embalo da farinha) é construída a partir de estrutura pré-moldada em 

concreto armado modular que conforma um espaço retangular de 9,60m x 4,80m com 

pé direito de 4,80m de altura. O fechamento é de alvenaria de tijolos cerâmicos. 

Exteriormente, as paredes de tijolos não recebem reboco e apresentam janelas de 

madeira e vidro em duas folhas, com folhas externas em madeira venezianada 

(possivelmente provenientes de construção anterior) e portas de tábuas verticais de 

madeira sólida com mata-junta. Como exceções, há uma janela de vidro fixo sem 

camadas complementares de fechamento na fachada frontal, e no mesmo compartimento 

(sala de fornear), uma janela alta, visivelmente aberta após o término da construção, que 

não possui fechamento (no momento da visita). A cobertura é constituída por laje plana 

pré-moldada com preenchimento de blocos cerâmicos, sem cobertura de telhas. 

 

 

Outra característica construtiva que se nota próximo à fachada frontal do 

engenho externamente junto ao chão, próximo a uma das portas (compartimento de 



ralagem e prensagem da massa) é a vala de recolhimento (por gravidade) do líquido 

proveniente da prensagem da massa de mandioca. Este é recolhido manualmente e 

distribuído como adubo nas hortas. 

A parte de fundos da edificação apresenta um forte contraste com a parte frontal 

e um aspecto construtivo bastante simples. A construção é estruturada com troncos de 

madeira roliça e quadrangulares, tem fechamentos de madeira (tábuas verticais de 

largura predominantemente em torno de 20cm com mata-junta na maior parte da 

construção), cobertura com estrutura também em madeira revestidas com telhas 

cerâmicas tipo capa-canal em uma água direcionada para os fundos do engenho. Esta 

parte traseira do engenho apresenta pé direito mais baixo que a parte frontal e não 

apresenta forro, sendo as tesouras aparentes em telha vã. Não há separação espacial entre 

um sistema construtivo e outro, as partes compartilham paredes internas. 

Internamente, o engenho é dividido ou separado parcialmente em quatro 

compartimentos: a) sala de descasque, lavagem e secagem da mandioca; b) cozinha que 

também contém a boca do forno, ambas na parte traseira da construção (estrutura de 

madeira ainda na época da pesquisa e a parte frontal de alvenaria; c) sala de ralar a massa 

e fornear; d) sala de ralar a mandioca e prensar a massa, que indicam um fluxo produtivo 

[Ilustração 15]. 



 

Ilustração 15 – Planta baixa Engenho Coletivo da Acordi com indicação da parte frontal em 
laranja. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 

 

A mistura de sistemas construtivos e divisão interna peculiar desse engenho 

surgiu a partir de uma tentativa de adaptar o engenho tradicional aos parâmetros 

sanitários para produção de alimentos da vigilância sanitária separando a “área limpa” 

da “área suja”, vislumbrando a comercialização formal do produto. A sistematização de 

funções entre salas pretende impedir a contaminação do alimento a ser produzido. A 

prática, no entanto, demonstra que a compartimentação não incrementa ganhos reais em 



um sistema produtivo de pequena escala, atrapalhando a fluidez da circulação, 

característica de outros engenhos. Em uma possível tentativa de abrandar esse problema, 

há aberturas desaconselhadas pela vigilância: aberturas de tamanho padrão de portas de 

passagem livre (entre a sala de ralar/prensar e a sala de fornear e entre a sala de fornear 

e a cozinha). Como há também uma janela de vidro fixo entre a área de 

raspagem/lavagem e a sala de ralar/prensar [foto 87] que permite a comunicação visual 

entre os farinheiros. 

 

Foto 87 – Vidro fixo que conecta a sala de ralagem e a de prensa. 
Créditos: Acervo dos autores. 

A cozinha (aglutinadora de diversas atividades de apoio ao processo produtivo), 

tem fogão a lenha, duas pias, mesa e a alimentação do forno de farinha, que se dá por 

este compartimento. Junto à boca do forno há uma armação de tijolos baixa a modo de 

churrasqueira. Este compartimento também funciona como depósito de lenha e de 

materiais diversos. 

A sala de descascar e lavar tem uma porta dupla para o exterior, de onde chega a 

mandioca e uma área livre onde fica depositada no piso de cimento regularizado já 

“manchado” e notadamente mais escuro que os dos demais cômodos, apesar da 

semelhança construtiva. A mandioca vai ao descascador automático que fica no fundo 

do cômodo. Os restos de casca são recolhidos e postos para secar para virar adubo ou 

alimento para o gado. A mandioca é “revisada” e há um processo manual de retirada de 

imperfeições antes de ela ser lavada e deixada de molho por um curto período antes de 

ser ralada. 



A sala de ralar fica contígua e separada por uma passagem livre das dimensões 

de uma porta tradicional. Tem todo seu perímetro de alvenaria de tijolos rebocados sem 

pintura (no momento da visita), piso de cimento regularizado e uma altura de pé direito 

de 4,8m. A ralagem é feita também a partir de um sistema motorizado, mas de forma 

tradicional, assim como o recolhimento e o envase da “massa” em sacos de ráfia são 

feitos também manualmente. 

No mesmo compartimento, ainda há a prensa de dois fusos, um equipamento 

grande de estrutura de madeira, mas já transformado com roscas em metal, que são 

apertadas primeiramente à mão e, após um determinado limite, de forma mecânica com 

um sistema artesanal de engrenagens. Como já indicado anteriormente, o líquido que 

escorre pelas fendas das “barricas”, por gravidade, é direcionado a uma vala de 

armazenamento que fica do lado de fora do engenho, junto ao chão. 

A sala de fornear tem seu perímetro todo rebocado (sem pintura). Apresenta a 

passagem a modo de porta já citada com a sala de ralar e prensar, outra com a cozinha, 

e uma porta para o exterior e abertura superior para exaustão do calor emanado do forno. 

Apresenta piso de cimento regularizado e pédireito de 4,8m. Janela para o exterior na 

parede lateral e um vidro fixo na fachada frontal. A sala de fornear conta com prateleiras 

baixas de tábuas para o armazenamento dos sacos de massa seca e outro equipamento 

de ralar esta massa, antes de ir para o forno. A boca de alimentação do forno, conforme 

já dito, fica no compartimento contíguo, ou cozinha. 

8.1.2 Singularidades e similaridades entre tipologias de engenhos  

Dessa diversidade identificada dos engenhos, sejam originais, remontados, 

originais recriados, criados de estaca zero, transformados, gerenciados familiarmente ou 

de forma coletiva, dentre outras, os engenhos não se limitam a sua função utilitária da 

sobrevivência familiar, à produção em pequena escala para comercializar nas 

comunidades de origem ou aspirar a poder competir também no mercado. Deles se 

depreendem outros usos e significados que lhes outorgam valor simbólico compartilhado 

entre seus membros, parentes e chegados, elementos decisivos ou complementares da 

pesquisa. Se bem os exemplos expressam situações díspares entre eles, nosso 

pressuposto é que a diversidade se dilui no exercício de práticas comuns que unificam e 



congregam parte do circuito da produção de farinha de mandioca no estado de Santa 

Catarina. No interesse do desenvolvimento desse pressuposto, focamos a seguir na 

análise comparativa referente a três dessas tipologias:  o Engenho do Quinca em 

Pinguirito (Garopaba), o Engenho dos Andrade em Santo Antônio de Lisboa 

(Florianópolis) e o Engenho da Acordi nos Areais da Ribanceira (Imbituba). 

           O Engenho do Quinca pode se caracterizar como um engenho tradicional original 

localizado em Garopaba, na Servidão Jovino da Silva, nome dado em homenagem ao 

pai do Quinca, fato similar identificado no engenho dos Andrade, em Florianópolis, onde 

a servidão também recebe o nome do pai. Aproximadamente vinte e cinco anos atrás, 

segundo o detentor, foi um dos primeiros engenhos movidos a motor (para forno e 

ralador). Os utensílios de trabalho são tradicionais e novos. Quinca herdou seu engenho 

do pai que, por sua vez, herdou do avô. 

           A escolha para a análise deste engenho, entre outros existentes no município de 

Garopaba, foi por ter a informação de que a malha urbana comprimia esse engenho 

original, localizado no bairro periférico Pinguirito. E houve a constatação de que 

representava uma amostra a mais do urbano comprimindo o rural. 

           Nessa visita, dentro do engenho, nos defrontamos com situações de aberturas de 

janelas e portas a espaços alheios ao local de trabalho. Descobrindo após nova pesquisa 

de campo com uso do drone e novas conversas com os detentores que no entorno lindeiro 

do engenho, fundo e laterais, muitas das construções eram moradias pertencentes aos 

familiares do Quinca [foto 51]. Constatando outras das similaridades encontradas em 

relação ao Engenho dos Andrade (como veremos após nesse outro engenho), podendo 

comprovar em relação ao Engenho do Quinca que as janelas e porta aberta, observadas 

na visita anterior, abriam para corredores e pátios dessas moradas. Inclusive, que a porta 

lateral do engenho protegida externamente por cobertura [foto 53] abre à servidão 

familiar e se comunica com a casa do proprietário do engenho, o sr. Quinca, expressando 

uma mostra maciça dessa relação estreita entre laços familiares e o local de trabalho: 

casa-engenho. 

      Este engenho, sem terras de plantio (área progressivamente ocupada pelas 

construções familiares), apresenta como estratégia para a produção da farinha e 

alimentos derivados a negociação com dono de lote à venda para plantar a mandioca 



nessa terra. Por outro lado, a geração anterior tinha parcerias com a comunidade dos 

Areais da Ribanceira de Imbituba para o cultivo nessas terras, área onde hoje funciona 

a Associação Comunitária Rural de Imbituba e encontra-se localizado o Engenho 

Coletivo da Acordi. 

           O engenho original do Quinca representa por um lado, uma matriz construtiva e 

funcional recorrente de engenhos dessa tipologia, por outro, uma amostra clara de como 

famílias do meio rural despossuídas na atualidade de bens materiais para restauro e 

manutenção dos engenhos, sem terras para o cultivo, sem recursos para cuidados do 

próprio engenho, cultuam modos de vida, referente a formas de ocupação do território e 

ao desenvolvimento das diferentes atividades que fazem parte desses saberes e fazeres. 

O Engenho dos Andrade, em Santo Antônio de Lisboa (Florianópolis) representa 

duas das tipologias antes identificadas: engenho tradicional movido a tração animal e 

engenho tradicional recriado, tanto como engenho-escola quanto como engenho-museu. 

Trouxemos um pouco de história deste engenho, que fazia parte de antiga freguesia: o 

terreno ia (minimamente em termos de usos) da beira da praia ao topo do morro. Uma 

família numerosa de 14 filhos em que todos trabalhavam na roça, no engenho e na pesca. 

O “progresso” toma conta da região, se constrói a rodovia SC-401, ligação norte-sul da 

Ilha de Santa Catarina, a propriedade sofre uma redução drástica em tamanho, nos 

cultivos de sobrevivência, e ocorrem mudanças progressivas do entorno, tipo de 

construções, vizinhanças, anonimatos etc. 

           Falecidos os pais, a família numerosa se reorganiza e um deles assume o destino 

do engenho, Cláudio Agenor Andrade. Ele se assume como produtor de projetos de 

cultura em prol da manutenção do engenho. Parte da família continua trabalhando no 

engenho e nos projetos que afirmam legibilidade e continuidade à prática dos saberes e 

fazeres dos engenhos artesanais. Como afirma sua irmã: 

Porque se a gente tivesse parado quando o pai e a mãe faleceram, aí teria 
aquela divisão, né?, divide tudo, e aí cada um puxa a sua vida, casa, mas 
o Cláudio manteve esse engenho aqui que ele ficou na casa, ele manteve 
pra gente produzir, nem que fosse uma, duas vezes por ano pra continuar 
a tradição, e isso aconteceu e hoje temos muito, temos muito que 
agradecer a ele por isso, de manter.                                                                              
Maria de Lourdes Andrade (Dinha) 



         Embora o avance arrasador do progresso, do point turístico criado, de cartazes 

distribuídos na entrada ao bairro convidando os turistas a visitar o engenho artesanal, a 

família dos Andrade se reorganiza morando parte dela no que restou da propriedade 

original, trabalhando ao redor das atividades do engenho e suas dependências. 

           Nessa reestruturação e criatividade, um dos irmãos, José Roberto de Andrade, o 

Beto, se torna especialista em construção e restauro das peças de engenho e é ele que se 

encarrega de dirigir a oficina “Transmissão de conhecimentos tradicionais de engenho”, 

oficina parte de um projeto de Cláudio executado com recursos do Edital Elisabete 

Anderle de Apoio às Artes e à Cultura do Estado de Santa Catarina. Nesse mesmo 

movimento, por iniciativa de Cláudio, o Engenho dos Andrade, considerado o mais 

velho na ativa, é tombado em 2002 como patrimônio histórico-cultural do município e 

do Estado (conforme nota de rodapé n°13 deste dossiê).     

        Uma irmã, a Maria de Lourdes Andrade, a Dinha, trabalha com Cláudio na recepção 

de escolas transmitindo o conhecimento tradicional do engenho artesanal para as 

crianças (fotos 80 e 81). Trabalha também na cozinha com a cunhada, esposa de Cláudio, 

produzindo a comida “típica” nas farinhadas do engenho, quando o lugar se enche de 

visitantes. 

Às vezes tem muitos eventos aqui no engenho, onde a gente faz farinhada. 
E usamos, então, essa farinha também para fazer, para apresentar para os 
outros a nossa culinária, a nossa comidinha típica, que é o pirão, que tem 
o pirãozinho com linguiça aqui, que é o nosso carro-chefe. Maria de 
Lourdes Andrade (Dinha) 

                  

            O irmão menor se forma em museologia e, desde seu lugar de trabalho na Casa 

da Memória (Florianópolis), nos rememora o passado da vida de engenho, os mistérios 

do Casarão. Pode-se afirmar que, numa região turística elitizada como bairro de Santo 

Antônio de Lisboa, em Florianópolis/SC, povoada de condomínios de alto padrão, existe 

uma propriedade, onde o valor da terra se dá na reorganização familiar ao redor de 

práticas transmitidas e herdadas dos pais, tendo como elemento fundante o circuito da 

produção de farinha de mandioca. Lugar onde se cultuam bens patrimoniais materiais-

imateriais como o engenho movido a tração animal ou o Casarão tombado dos Andrade. 

Onde se praticam ações de educação patrimonial recriando o engenho original e suas 

dependências em engenho-escola - engenho-museu. Onde se divulga para os de fora, 



mas em convívio com os de dentro, a tradição culinária ou mesmo religiosa. Onde nesse 

recorte territorial acorde às práticas dos saberes e fazeres dos engenhos persistem modos 

de vida compartilhados. 

       Na comparação proposta, de realidades construtivas diferenciadas, de bairros 

periféricos e bairros elitizados, de engenhos restaurados com projetos de cultura 

implementados e engenhos deteriorados pelo tempo e uso, com escassos recursos para a 

sua manutenção, em ambos engenhos se apresentam formas de ocupação do território 

que respondem a modos de vida rural das famílias extensas, onde os terrenos se dividem 

para abrigar novas famílias nucleares. Onde os nomes dos ancestrais são rememorados 

nas servidões das ocupações. Onde se continuam práticas de sociabilidade características 

da vida dos engenhos de farinha de mandioca de outras épocas. 

Nas narrativas locais, existe um pressuposto implícito de que o território dos 

Areais da Ribanceira, em particular, abriga e dá identidade a essa comunidade. Se bem 

deslocamentos populacionais, migrações compulsórias, perdas de território são variáveis 

socioespaciais contemporâneas que dominam politicamente os contextos locais, 

nacionais e internacionais, os movimentos sociais, como o da Acordi em Imbituba e o 

do Sertão do Ribeirão em Florianópolis reivindicam nas suas lutas a pertença nesses 

“seus” territórios. Se nos posicionamos sob a perspectiva do circuito da produção da 

farinha de mandioca, como um todo, nas narrativas dos detentores da Acordi, a questão 

da matéria-prima − a mandioca e seu plantio −, ganha mais destaque do que a produção 

da farinha em si, embora o Engenho Coletivo da Acordi seja tanto o carro chefe de 

resistência dos Areais da Ribanceira como seja objeto de transformações planejadas em 

prol da comercialização futura de seus produtos. Na pesquisa, identificamos as marchas 

e contramarchas tanto das ações como dos discursos: “O engenho quanto a sua tipologia, 

difere dos demais por ser um engenho comunitário, [ele] é diferente, ele não é engenho 

da família tal, ele é um engenho que, de certa forma, várias famílias são donas [...] 

(Marlene Borges, Areais da Ribanceira/Imbituba). 

Este engenho é relativamente novo, foi construído em 2010 e sua construção, 

nesse molde comunitário, está diretamente relacionada com os conflitos que a 

comunidade enfrenta para permanecer neste território. A fase mais violenta ocorreu em 

2010 quando o governo estadual de Santa Catarina iniciou um processo de reintegração 

de posse. E até o Engenho da Acordi, que não era objeto da reintegração, tentaram 



reintegrar e derrubar em plena farinhada, como a entrevistada explicita: “O engenho 

tinha sido inaugurado naquele ano, esse engenho, em 2010, eles reintegrando de um 

lado, e nós inaugurando de um outro. Então assim foi uma luta, né?” (Marlene Borges, 

Areais da Ribanceira/Imbituba). 

Na condição de engenheira agrônoma, Marlene Borges argumenta que a perda de 

áreas de cultivo decorrente do processo de reintegração de posse produz o que ela 

denomina de “processo de erosão genética”, perda de etnovariedades de mandiocas que 

eram plantadas na localidade, com a consciência de que essas perdas atingem também 

outras escalas. 

Mas não foi só a comunidade que perdeu, foi a sociedade de uma maneira geral, 
o Brasil perdeu. Porque a partir desse momento várias e várias famílias pararam 
de plantar, porque deixaram de ter o acesso às terras e, com isso, se desenvolveu, 
desencadeou um processo de erosão genética. (Marlene Borges, Areais da 
Ribanceira/Imbituba). 

A conjunção dos saberes e fazeres da experiência e do conhecimento científico 

lhe permite a esta detentora defender a “singularidade” do bem, expresso neste caso 

pelas variedades crioulas do lugar e a sua riqueza em polvilhos, como pelos saberes e 

fazeres herdados dessa produção. Cabe destacar que a farinha polvilhada da qual se faz 

referência pertence à metade do litoral sul do estado de Santa Catarina. Na faixa 

litorânea, mais ao sul, a farinha que se produz é mais grossa. Mas sem abalar o peso 

relativo atribuído pelos informantes da faixa litorânea mais ao norte do estado − ser ou 

não uma farinha mais ou menos polvilhada − o que observamos é que, entre os próprios 

detentores existem diferenças em relação às virtudes da farinha de mandioca catarinense. 

O Engenho Coletivo da Acordi também difere dos demais engenhos na sua 

tipologia construtiva. Isto é, não foi construído reproduzindo a lógica espacial e de 

processos e equipamentos para produção da farinha de engenhos pré-existentes na região. 

Conhecendo as dificuldades dos engenhos de farinha familiares em se adequar à 

legislação ambiental e sanitária, no momento de concepção deste engenho comunitário 

foram pensadas estratégias para contornar esta situação. Fazendo parceria com a 

Companhia Integrada de Desenvolvimento Agrícola de Santa Catarina – Cidasc e, 

seguindo orientações do técnico da Cidasc decidem dividir principalmente a área do 

forno, fazer a área mais alta na questão de ser esse item 5 metros de pé direito, por quê?  



Para a questão do pó da farinha, para ele ficar mais para cima, para a gente pensar em 

basculantes, como ocorre ali, que são saídas para o pó da farinha poder sair e pensar, e 

pensando na estrutura dele, para que no futuro a gente consiga ter uma farinha quando 

empacotada e com o selo de segurança mesmo, né? da vigilância sanitária. Adequada à 

legislação ambiental, também com o tratamento das águas residuais (Marlene Borges)  

Cabe sinalizar que existe um caráter criativo sobre o que é ou deve ser um 

engenho. Embora pensado como sinônimo de resistência e tradição, ele não é estático, 

imutável, ele é sujeito a idealizações e mudanças construtivas quando almejadas. Porém, 

mesmo sendo construído “do zero”, e com transformações no espaço e no modo de 

produção, a detentora Marlene Borges defende que a produção não perdeu o status de 

ser artesanal (destaque este usado por diferentes proprietários de engenhos tradicionais 

e também mistos). Com o que se deduz que o tido como artesanal não é precisamente a 

ideia de um modelo seriado, ele pode ser, quando necessário, recriado. 

A mudança no processo deste engenho foi facilitar também a etapa de descascar 

a mandioca que geralmente é manual e é considerada como a parte mais desgastante para 

os envolvidos na produção da farinha. A inventividade e interesse em aperfeiçoamento 

do processo é presente nas falas da Marlene, seja em relação a conseguir separação entre 

áreas sujas e limpas dentro do engenho, como em relação à continuidade das 

sociabilidades dos engenhos tradicionais, ou mesmo para sua comercialização. Até 

projetando a idealização da construção de padaria na mesma área da cozinha e engenho, 

como ela comenta: 

Futuramente a ideia aqui é fazer uma loja para que a gente venda os produtos 
como se fosse uma padaria. Essa foi a ideia que se teve. Como se fosse uma 
padaria que as pessoas pudessem estar ali comprando um produto daqui e 
olhando a produção do outro lado, né? (Marlene Borges)  

         Retomando nosso pressuposto inicial de que a diversidade se dilui no exercício 

de práticas comuns que unificam e congregam parte do circuito da produção de farinha 

de mandioca no estado de Santa Catarina comparando o Engenho da Acordi nos Areais 

da Ribanceira (Imbituba), de tipologia “Transformado”, em relação aos engenhos antes 

visualizados, Engenho dos Andrade em Santo Antônio de Lisboa (Florianópolis) e 

Engenho do Quinca em Pinguirito (Garopaba), ambos de tipologias originais, temos 

duas observações em relação ao tipo de ambiente criado no coletivo. Em relação à 

primeira, nos encontramos frente a uma construção dupla altura, janelas altas 



basculantes para eliminar o tradicional pó, piso cimentado, forro, características todas 

que eliminam os telhados dos engenhos originais povoados de teias de aranha e restos 

de pó da farinha de mandioca nas suas estruturas expostas das coberturas. E que, pelo 

tipo de construção se observa outro tipo de luminosidade diferente do característico dos 

ambientes em penumbra dos engenhos originais resultante, em grande medida, pelo tipo 

de divisórias, janelas, portas, cobertura feitas todas em madeira e cerâmica, assim como 

pelos equipamentos também feitos em madeira. Em relação à segunda diferença, temos 

que as transformações feitas no engenho coletivo mudam o tipo de fluxos de trabalho 

característico nos processos de produção dos engenhos originais, onde o espaço tipo 

galpão sem divisórias comporta a dinâmica de trajetos, de recantos por gênero e trabalho, 

dinâmica preestabelecida pelo hábito e experiência nesse saber fazer. Com um destaque 

relevante, em todos os momentos da produção, o contato físico e/ou visual e a “magia” 

como alguns o caracterizam, da identidade corporal do pó cobrindo os detentores, esses 

costumes e identidades se perdem no coletivo. 

As sutilezas dos que gerenciam o Engenho da Acordi aparece na negociação de 

manter as aberturas entre os locais. Além disso, houve a tática de instalação de uma 

janela fixa numa de suas divisórias, o que socializa minimamente o contato visual. Como 

na própria narrativa de Marlene Borges, existem argumentações sobre a continuidade da 

produção artesanal. 

Mas isso tudo sem perder o status de ser uma produção artesanal, a mandioca 
chega, vai para o raspador, do raspador ela sai e fica do lado. A gente faz a roda, 
onde se faz o acabamento. Nesse processo, a gente mesma vai identificando 
coisas que a gente pode ir melhorando. Melhorar a questão da lavação da 
mandioca, enfim vai melhorando o processo. (Marlene Borges, Areais da 
Ribanceira/Imbituba). 

Ou seja, embora haja divisões das atividades de trabalho, eliminando identidades 

corporais, visuais, do pó e das penumbras dos ambientes tradicionais, o trabalho coletivo 

grupal lhes permite “melhorar” o processo, lhes permite identificar-se com a natureza 

dos engenhos tradicionais. 

9. Processo produtivo da mandioca  
 

Nas comunidades tradicionais como nas tipologias dos engenhos de farinha, já 

foram elencados elementos constitutivos do processo produtivo da mandioca. Nesta 



seção, o objetivo é articular essas diversas formas de conceber o processo, das maneiras 

de agir identificadas entre os grupos vivenciados, no intuito de desenhar um tecido 

descritivo e argumentativo que mostre padrões referentes ao beneficiamento da produção 

da mandioca na faixa litorânea de Santa Catarina. 

A cadeia produtiva da farinha de mandioca [ilustração 16] está composta de seis 

etapas bem delimitadas na seguinte sequência de fases: raspar, lavar, sevar/ralar, prensar, 

peneirar e fornear. Esse processo de beneficiamento da mandioca também produz outros 

derivados que se diferenciam apenas em suas duas últimas etapas, peneirar e fornear, uma 

das mais importantes no ciclo produtivo. Como veremos adiante, as etapas desse ciclo 

são descritas sempre nessa ordem, compreendendo assim um conhecimento unificado e 

compartilhado sobre os modos de fazer farinha em distintos e, por vezes, distantes 

engenhos, locais de produção e grupos sociais e étnicos. 

 

Ilustração 16 – Processo de Beneficiamento da Mandioca. 
Fonte: Acervo dos autores. 

 
Além dessas etapas, temos também as atividades que antecedem e sucedem o 

beneficiamento em si, como, por exemplo: a troca de ramas/manivas, o ciclo produtivo 

da mandioca (que inclui preparação da terra, plantio, capina e colheita), a distribuição e 



armazenamento (que inclui ensacar, rotular, destinar os produtos em locais de compra e 

a venda ou doação em eventos como as farinhadas) e o consumo em si, seja in natura, 

seja nos vários pratos produzidos a partir da farinha pronta ou de sua massa. 

 

 

 

 

 

 

 

Ilustração 17 – Cadeia da mandioca. 
Fonte: Acervo dos autores. 

 

Para dar início às narrativas dos modos de saber-fazer de cada etapa de produção 

da farinha, vamos apresentar primeiramente uma narrativa geral de todo o processo para 

termos ideia da totalidade da arte de produzir farinha de mandioca. Seu Maurílio é 

liderança quilombola do Morro do Fortunato em Garopaba e participou ativamente da 

produção de farinha nos engenhos do quilombo. 

 



A farinha tem um segredo, a farinha tu fez hoje, tu arrancou a mandioca, 
tu sevou, tu secou, amanhã tu já tem que furniar. Tu não pode deixar 
um dia pra deixar de furninhar. Porque a farinha, ela, de hoje pra 
amanhã, ela tá doce. Da manhã para depois, ela está amarga, porque ela 
azeda. Então, a mandioca tem que colher num dia e secá, arrancá, raspá, 
sevá, secá e fabricá no outro dia. Então, nós nunca deixamos farinha 
para fazer dois dias depois. Não. Seca hoje, furneia amanhã. Tudo 
tirado. 

Faz uns 30 anos aqui tinha três engenhos de farinha. O Engenho do 
Lourenço e do João, o Engenho da Alice e o Engenho do Manuel. Três 
engenhos. Como tinha três engenhos, esses três às vezes faziam tudo 
numa época só. Por quê? Porque às vezes dois plantavam numa roça só. 
Então, plantava meia. Tinha que fazer tudo numa época só. E, quando 
nós plantávamos no terreno dos outros, de terceiros… Então, quando 
eles vinham fazer, queriam arrancar farinha, aí nós partíamos na roça. 
Nós partíamos no meio da roça e deixávamos a parte deles. Mas era 
tudo feito... Às vezes faziam tudo numa época só. A farinhada aqui era 
uma alegria. Quando começava a falar, olha, está chegando o mês de 
maio. Eu disse, opa, estou doido que chegue. Por quê? No mês de maio. 
Porque o mês de maio e junho é um mês frio. Então todo mundo 
começava a farinha no mês de maio. Nós de maio já começava a farinha. 
Nós saíamos de casa 4h30 da manhã para ir para o morro, arrancar a 
mandioca. Porque 9h, 8h30, 9h, nós tínhamos que estar com 1.000kg 
de mandioca dentro de casa. Que era para eles raspar, que demorava, 
que era tudo à mão. Tinha que raspar. Você vai secar, porque no outro 
dia tem que estar pronto. Então era farinhada, era época de jogar 
baralho, época de jogar dominó, tudo isso ali dentro do engenho. Tocar 
pagode, tudo ali dentro do engenho. Tudo acontecia dentro do engenho. 
Treinar terno de reis dentro do engenho da farinha. (Maurílio Machado, 
Quilombo Morro do Fortunato/Garopaba) 

 

Maurílio nos conta com saudosismo essa época das farinhadas, uma época de 

alegrias, de encontros, de sociabilidade e fartura. Fazer farinha não apenas movimentava 

a vida de toda a comunidade em um grande mutirão coletivo, era também um dos 

principais meios de sobrevivência, seja através do consumo direto da farinha e de seus 

derivados, seja através da venda e da troca dela por outros produtos e insumos de 

subsistência das comunidades, como era (e ainda hoje é, possibilitado pelo Turismo de 

Base Comunitária e por doces produzidos e vendidos, por exemplo) o caso do Quilombo 

do Morro do Fortunato. 

A fala de Maurílio nos ajuda também a compreender que o processo de 

beneficiamento tem segredos que apenas o modo artesanal e tradicional detém. Em 

diversas narrativas coletadas nas entrevistas podemos notar a presença da distinção feita 

pelos detentores das especificidades da farinha produzida no modo artesanal em 



comparação com o modo industrial. Dentre elas podemos destacar, tanto na fala acima de 

Maurílio, quanto em várias narrativas presentes nesse capítulo, a rapidez e disciplina 

necessárias na colheita, raspagem e sevagem (quando a mandioca é ralada), secagem, 

assim como na arte de “furniar”, ou fornear, onde há a necessidade de sensibilidade e 

técnicas muito apuradas para chegar ao ponto correto da farinha, que depende do gosto e 

das características desejadas por cada forneiro. 

RASPAR 

 

A mulher era muito importante dentro da farinha pro trabalho da 
raspagem da mandioca, lavar a mandioca, entendeu? Na minha época, 
a mandioca chegava aqui no monte de engenho e já formava uma roda 
de pessoas raspando essa mandioca. E era vizinhos, né, que eles vinham 
pra ganhar também o quinhão. Tinha um quinhão que eles ganhavam, 
que era o biju ou a farinha. Então vinha a vizinhança, ficava juntamente 
com a família, e a gente raspava essa mandioca. E já ia um pro seivador, 
que era pra seivar essa mandioca. 
Então tinha que ser rápido. Por isso que existia o jogo do capote no 
monte da mandioca. O jogo do capote era um jogo que tu raspa um 
pedaço da mandioca e já joga o outro pro lado e ali não pode… Se tu tá 
acumulando a mandioca, ali, se tu tá com a mandioca acumulada, tu 
perde. O jogo do capote, tu raspa um pedaço, joga a mandioca, se tudo 
tá acumulando, tu tá perdendo. E se tu tá pedindo a mandioca, dizendo 
anda, anda, a pessoa tá perdendo. Então isso faz com que fique muito 
rápida a raspagem. E tinha esse jogo, e daí todos iam, meus irmãos que 
trabalhavam, que faziam a parte mais pesada, quando chegava nove 
horas da noite, eles já estavam muito cansados, e a mãe dizia, vão 
dormir, tomam banho e vão dormir, que nós ficamos aqui raspando o 
resto para cinco horas da manhã, quatro horas da manhã, já estar no 
seivador de novo. 
Também servia, sem eles perceberem, serviu também para a limpeza, 
para a higiene da mandioca. Porque eu só segurava na parte… toda vida 
eu ia segurar na parte com terra. Nunca ia tocar na parte limpa. E a 
pessoa estava com a mão limpa, só segurava na parte raspada já. Então 
isso também adiantava a higiene. Quando ia para o cocho de lavagem, 
ali já era mais rápido a lavagem. Que quando a gente pega nas duas 
partes, suja muito a mandioca. Então esse capote aí, o objetivo era 
mesmo adiantar a raspagem da mandioca. (Maria de Lourdes Andrade 
Padilha, “Dinha”, Santo Antônio de Lisboa/Florianópolis) 
 

 

Dinha nos exemplifica bem o caráter comunitário e solidário das farinhadas, 

contando-nos que existia reciprocidade no trabalho de mutirão. Todos que trabalhavam 

na raspagem, por exemplo, ganhavam (e ainda ganham) beiju ou um pacote de farinha no 

final da farinhada, assim como acontece na pesca artesanal da tainha. Nessas atividades 

artesanais que demandam uma escala industrial em certa parte de seu processo, como na 



época de pesca de arrasto da tainha ou nas farinhadas, a prática envolve necessariamente 

um número grande de mãos raspando e lavando a mandioca o mais rápido possível (ou 

um grande número de braços puxando a rede na pesca) para que a farinha produzida saia 

dentro dos padrões de sabor, textura e cheiro esperados. Portanto, é um trabalho em 

equipe que depende de um nível de habilidade e organização de todos para que os 

resultados saiam com a qualidade que principalmente o forneiro espera encontrar na etapa 

final do processo. A raspagem, por meio do jogo do capote, deve ser eficiente para a 

higiene da lavagem ser eficiente, e assim por diante. Dada a necessidade criada dessa 

escala pré-industrial, digamos assim, podemos compreender a importância e a 

necessidade correspondente dos maquinários, motores e “modernidades” associadas ao 

engenho tradicional a fim de não perder produção ou por não ter mais os elementos que 

compunham o contexto em torno dos engenhos, como por exemplo uma comunidade 

unida na tarefa de mutirão, quando necessário. Nesse sentido, podemos entender que 

mesmo sendo o Engenho “dos Andrade”, por exemplo nesse caso da narrativa da Dinha, 

esse engenho é de certa forma coletivo, é um engenho para e de todos, onde todos da 

comunidade vão usufruir dos seus resultados na medida que há participação e integração 

social no seu entorno. 

 

LAVAR  

 

E o nosso é diferente por quê? Porque a gente partiu do zero. A 
gente partiu do zero, da instalação, então foi mais fácil. Mas isso 
tudo sem perder o status de ser uma produção artesanal, porque 
mesmo tendo… ah, o engenho é elétrico? É. Só porque a 
mandioca chega, vai para o raspador, do raspador ela sai e fica do 
lado. A gente faz a roda, onde se faz o acabamento, se tira o quê 
da mandioca? É raspada, né? Em termos de casca ali, né? Da pele 
ali da mandioca e dali vai lavar. E nesse processo, a gente mesmo 
vai identificando coisas que a gente pode ir melhorando. 
Melhorar a questão da lavagem, da lavação da mandioca, enfim 
vai melhorando o processo, né? E aí é isso. 
Então por isso que a gente fez. E aí a separação entre a área suja, 
que toda a indústria hoje tem essa parte, né? Que é a área suja. 
Por isso que se subdivide, né? E, inclusive, a ideia de se colocar 
vidros entre os espaços, entre essas partes dessas subdivisões, 
justamente para que as pessoas se vejam. (Marlene Borges, 
Areais da Ribanceira/Imbituba) 

 

O Engenho da Acordi tem suas particularidades, ele busca se adequar às normas 



técnicas sanitárias para viabilizar e legalizar a comercialização. Marlene nos explica que 

a lavagem da mandioca se tornou mais eficiente com a construção do engenho disposto 

com áreas separadas entre parte suja e parte limpa e controlada. Ela argumenta que usar 

motor e produzir com essa separação entre alas do engenho não impede de ele ser 

considerado como artesanal, já que boa parte de sua produção é feita pela comunidade e 

manualmente, contudo, seguindo os preceitos e regras da segurança alimentar e sanitária. 

Interessante aqui pontuar que Marlene, ao argumentar que o engenho é artesanal, explicita 

a sociabilidade e conexão entre as pessoas que lá trabalham como um atributo da 

artesanalidade. As pessoas precisam estar conectadas no trabalho e não alienadas entre si 

e suas tarefas, como ocorre na indústria, onde, em geral, um trabalhador fabril executa 

apenas uma função na esteira de montagem sem consciência do que e como ocorrem as 

demais etapas do processo. Por isso, como já foi antes sinalizado na caracterização do 

engenho tradicional de farinha de mandioca transformado, os vidros seriam novos 

atributos de originalidade e artesanalidade, que ressignificam a tradicionalidade tida 

como um padrão de expectativa para um engenho de farinha de mandioca tradicional. 

 

RALAR/SEVAR 

 

Nessa farinha, ao fazer lá no Engenho dos Andrade, em Santo Antônio, 
até por causa de carência de ter o engenho aqui também, que a gente 
quer retornar com o nosso engenho aqui, e por isso até pedimos recursos 
para isso, a gente fez e a gente pôde ver no sevar, que nada mais é que 
ralar, ralar, não raspar, ralar a mandioca. Depois de raspada, depois de 
lavada, se procede o sevar, que é como ralar, se ela tinha mais fibra, se 
tinha menos fibra, se ela gerava mais amido, menos amido, se ela tinha 
mais polvilho, que faz a rosca, menos polvilho, ou seja, foi feito, foi 
visto de cada espécie as suas características. (Ataíde Silva, 
Campeche/Florianópolis) 
 

*** 
 

Depende da família e depende também do que a gente vai produzir com 
a farinha, com a massa, a gente faz fina, faz grossa. A grossa vai render 
mais. E aí, no caso, depende da receita que tu for fazer, no caso, a 
grossa, a gente usa muito para fazer bolinhos, vamos dizer assim, né, 
que são os tipa. A base de farinha de mandioca é também farofa. E a 
fina a gente cozinha, usa mais assim para comer com feijão. Com 
qualquer, na verdade, a gente usa no prato, né? (Cunhã Poty Pafe’í 
Dinha Clarice de Souza, Aldeia Tekoa Tava’í – Canelinha) 
 

*** 
 

 



Não, tudo a braço. Não, tinha o boi que sevava. O boi sevava. O boi só 
sevava. E o resto era tudo no braço. Furnear, secar a massa, também era 
tudo a braço. Amassou a massa, esfarelar a massa, era tudo no braço, 
não tinha nada, tudo no braço. O boi só fazia uma coisa, cevava. Vinha 
do morro, vinha com a carrada, nos deixava descansar, botava trato e, 
uma hora depois, ele entrava no engenho. Trabalhava duas, três horas, 
no engenho, sevando a mandioca. Quando nós sentíamos que o boi 
estava cansado, tirávamos ele, puxava outro, botava ali. Aquele ia 
descansar. E assim trabalhávamos dois, três bois por dia. Não se podia 
se tocar no boi, não podia sovar um boi. Então, tinha-se esse cuidado, 
nós tinha todo esse cuidado. (Maurílio Machado, Quilombo Morro do 
Fortunato/Garopaba) 
 

*** 
 

Aí, os boi estava andando no engenho, meu pai botava de madrugada, 
e a gente estava deitado ali [dormindo]. Eu, como era muito curioso, 
quando chegava a coisa, só via o barulho do engenho por aqui, ó, o meu 
pai… E também eu e o mais velho, nós fizemos farinha também, 
bastante. Eu e ele sozinho. Eram cinco, quatro, com quatro filhos. É, o 
Mario levantava 3 horas da manhã, acabava de raspar mandioca, né? 
Aquela época, aí quando chegava as 5 horas eu botava sevar, porque 
naquela época demorava a sevar, porque era daquela roda grande, sabe, 
que ia, demorava muito, demorava, uma carrada de mandioca que era 
400 kg demorava quatro, cinco horas para sevar, era. O cara ficava ali 
sentado, como eu estou aqui. Aí a roda vinha aqui, assim a gente ia 
sevando aí. Quando saía dali ela ficava ou ia para o morro. Era longe. 
Levava uma hora de carro de boi, só para ir. É, aí botava os boi no carro, 
ia embora de morro acima. Saía dali era meio-dia. E chegava em casa 
de noitinha, carregado de mandioca. Aí, botava, descarregava, e nós ia 
raspar. (Adalicio Vitor da Silva, “Seu Lício”, Ratones/ Florianópolis) 
 

*** 
 
O boi tem que ser ligeiro, né? Rápido. Quanto mais ele anda, melhor 
pra tocar aquele maquinário. Sendo um boi lerdo é ruim até para sevar 
a mandioca. Perde tempo. Nós tinha uma junta de bois, lá do homem lá, 
era 5 minutos para sevar um balaio de mandioca. O cara tinha que ser 
bom na roda, é uma mão aqui, outra que, embora lá e vai, pega e toca. 
Quando não ia uma ponta do dedo na chapa, tirava um pedaço. (Anilton 
Souza Sabino, “Nei”, Areais da Ribanceira/Imbituba) 
 

*** 
 

Acabou, agora vamo sevar né? Cadê o sevador, cadê o sevador? Ou o 
engenho ou compra aquele liquidificador bem grandão que me 
mostraram. O menino da CEPAGRO me mostrou o liquidificador bem 
grandão, que ele tanto seva, tanto corta, bota a mandioca dentro bem 
cortadinha, tu bota ali dentro do liquidificador, ele vai ralando tudo e 
vai ralando. Ele já vai tirando tudo… como é o nome que eu falei?  
Aquilo quando sai da massa, do tipiti… o polvilho é, é o polvilho agora 
lembrei. Aí ele já vai saindo o polvinho e a massa dali do liquidificador, 
ela já vai saindo sequinha pra fazer a farinha. O menino da CEPAGRO 
falou pra mim, desse tamanho, o liquidificador, já tem tudo pra ele, 



igual se fosse um engenho. (Jucelia Beatriz Vidal, Quilombo Vidal 
Martins/Florianópolis) 

 
 

As narrativas acima apresentam diferentes aspectos dessa etapa aparentemente 

simples, que é sevar ou ralar a mandioca, mas que demonstram bem a complexidade e as 

nuances relacionados a ela que fazem parte de uma arte de saber-fazer muito particular 

aos engenhos de farinha. Na primeira narrativa, de Ataíde, vemos como o ralar a 

mandioca faz deixar à mostra uma série de características das variedades de mandioca, 

por exemplo. Resultados específicos também são esperados na forma Mbyá Guarani de 

produzir alimentos, como o beiju e a farinha, no momento de usar as diferentes espessuras 

e tipos de ralos do ralador. Já as falas de Maurílio, Lício e Nei nos contam as diversas 

relações e formas de manejo e tratamento dos bois utilizados no engenho para mover as 

engrenagens que movimentam a roda utilizada para sevar a mandioca. Existe uma 

preocupação grande atualmente com os maus tratos aos animais em suas falas, assim 

como na fala de Maurílio, uma ênfase na maneira como os bois eram usados, apenas para 

sevar, o resto era “tudo no braço”. Lício conta de uma época em que tudo era mais 

demorado e mais trabalhoso, mas que mesmo assim não troca o uso dos bois para 

movimentar a roda, menor e mais veloz hoje em dia, usada para sevar. Como veremos no 

capítulo sobre cultura material, existem elementos que compõem os engenhos que são 

inegociáveis, que sem eles o engenho não é um engenho, sem bois tocando o engenho, 

para seu Lício, a cultura se perde, porque se deixa de utilizar um legado em troca de uma 

busca por eficiência e rapidez. O exemplo dado por Lício, contando as horas de trabalho 

de um boi e o revezamento dos bois, demonstra bem que não se trata de uma busca pela 

matriz energética mais eficiente a ser utilizada, se energia elétrica ou se força animal, mas 

sim daqueles elementos que constituem a paisagem de um engenho e que, por isso, fazem 

um engenho de farinha ser quem ele é, vivendo como vive e como sempre viveu (na 

lógica do: sempre foi assim e deu certo, e agora vamos continuar). Afinal, segundo ele, 

são apenas algumas horas por ano em que os animais são utilizados, não fazendo tanta 

diferença assim nos quesitos qualidade da farinha e eficiência do engenho. Usar ou não 

os bois torna-se, por isso, um grande debate, já que seu uso implica em quebra de 

protocolos de vigilância sanitária, em defesa dos direitos dos animais e em um 

conhecimento sobre como tocar um boi, como vimos na narrativa de Nei. De acordo com 

ele, o uso dos bois depende de um bom treinamento deles em tocar as engrenagens do 

engenho, que devem ser rápidos e constantes, para que a sevagem da mandioca se torne 



rápida e precisa também, sem perdas nem danos ao sevador nem à massa final de 

mandioca sevada. Nesse caso, a narrativa de Nei nos leva a concluir que seria preferível, 

e até necessário (já que o boi, segundo ele, não pode mais ser usado), o uso de um motor 

elétrico para fazer girar a engrenagem. 

Enfim, existem controvérsias internas ao mundo dos engenhos sobre o uso de 

força animal, a qual também seria utilizada para levar o carro de boi, que em diversas 

localidades já foi substituída por tobatas e tratores, mas que permanecem com os carros 

de boi como decoração, exposição ou cenário, no caso dos engenhos-museus. 

Por fim, temos a fala da Jucélia que nos conta sobre a substituição e mecanização 

quase completa da sevagem por um grande processador ou uma espécie de despolpadeira, 

que seria utilizada para triturar a mandioca e chegar no mesmo resultado: produzir a 

massa que vai ser a base para a produção de farinha. Diante desses relatos, nos 

questionamos: Quais os critérios utilizados nesse contexto para carregar de 

tradicionalidade a farinha de mandioca produzida no litoral catarinense? Podemos afirmar 

que o que une todas as histórias é que todas essas farinhas são produzidas no âmbito de 

culturas vivas, em que uma comunidade no seu entorno vive intensamente o engenho ou 

o processo de beneficiamento da mandioca de tal forma que ele faz parte de todos os 

momentos de suas vidas, constituindo assim esses mesmos sujeitos. 

 

PRENSAR 

 

 

Aí chega a mandioca, a gente limpa ela, seva, leva para a prensa. Depois 
ela leva uma hora, na prensa, uma hora, duas horas. Se tu tiver aqui 
trabalhando, ela leva uma hora, se tiver outro serviço para fazer, leva 
duas horas que daí tu está aqui na presença está toda hora. Daí, tira da 
prensa, bota ela ali, fica ali descansando, fica ali parada. E já botar 
outra. E vai até quando tiver um montante bom para começar a torrar.  
Entrevistadora: E se deixar muito tempo a massa na prensa, tem 
problema? 
Não, não, ela vai ficar bem mais seca. A massa também dá para dar 
farinha melhor, ela tem que sair da prensa bem seca também. Se ela sair 
úmida, já não dá uma qualidade boa. Ela já não dá uma farinha bem 
boa, ela fica mais grossa e quando ela sai bem sequinha da prensa, ela 
fica uma farinha mais gordinha, mais fininha. (Sergio Bittencourt de 
Oliveira, Cangueri de Fora - Imaruí) 
 

*** 
 

Bote o chapéu dentro da barrica e vai impressando ele até sair a última 



água da massa. Você não pode puxar de repente, se puxar de repente sai 
todo o polvilho da farinha. Então, a nossa farinha tem polvilho, porque 
o cara não tira o polvilho dela. Você tem que estar dentro da barrica e 
deixar só dar um toquezinho. Ela vai murchando devagarzinho. Depois 
de colar o polvilho no saco que vai dentro do saco, né, a massa. Daí ele 
não sai mais, ele fica ali lacradinho, daí é onde vai para a farinha, é onde 
faz pó. É, você viu bastante pozinho, não é? Ela viu bastante pó, então, 
é assim. Então, tem a prensa e a barrica e o chapéu. E tem ali é o saril, 
depois daí, esse aí é o maçoador. Maçoador era na mão. O cara 
maçoava, ele aqui na mão aqui, rodava ele na mão, né? Agora já tem o 
motor, já facilitou mais que o cara só bota dentro. (Ademir Rosalino, 
Costa do Macacu – Garopaba)  

 
*** 

 
Eu posso dizer para vocês que a água de prensagem da mandioca, que 
era um mito, o seu uso, nós podemos dizer que, de forma alguma podia 
trabalhar com essa água. Essa água teria que ser descartada para bem 
longe da propriedade, porque o gado, quando bebia dessa água, um 
animal, ele morria de forma rápida. E esse mito nós conseguimos 
quebrar, porque essa água de prensagem da mandioca, quando 
trabalhada de uma forma mentalmente correta, e nós fizemos uma 
normativa para isso, no qual o nosso trabalho colocou alguns 
parâmetros, como descansar essas águas, por no mínimo 15 dias, faz 
com que as águas de prensagem de mandioca, elas reduzem a sua 
demanda bioquímica por oxigênio, como também reduz através de uma 
volatilização do cianeto, do veneno da mandioca. O agricultor chama o 
veneno da mandioca. E quando o agricultor percebeu que isso era 
possível, ele hoje alimenta o próprio animal, seus animais com esse 
resíduo, que ele é muito rico em energia. Então, ocorre que, no inverno, 
as pastagens de verão são prejudicadas. Porém, nós temos um insumo 
natural, orgânico, que é a manipueira, que hoje é servida para os 
animais. E é interessante porque essa manipueira, quando servida para 
os animais, ela causa uma reação no animal, no qual o animal, o 
agricultor diz que ele se limpa. Então morre carrapato. (Marco Antonio 
Remor, Sangão) 

 

Sobre a etapa da prensa, que antes era feita pelos indígenas por meio de sacos 

trançados com palha chamados tipitis, podemos refletir sobre a duração do tempo total 

gasto e a temporalidade da tradição em que cada processo desses levava horas para ficar 

pronto, como vemos no relato de Sérgio. A prensa, assim como em outras etapas, também 

pode ser crucial para a modificação do resultado final, configurando mais um dos 

conhecimentos sobre quanto tempo deixar a massa na prensa, quanto úmida ela deve estar 

para ser peneirada e ir para o forno. Também a quantidade de polvilho da massa é 

determinada pelo torque da prensa. Há um saber em apertar o suficiente para retirada do 

líquido da massa sem retirar todo o polvilho, como explicou o Ademir. Já Marco nos 

explica que a água que sai da prensagem, que antes era considerada um veneno (a 

manipueira), hoje pode ser reutilizada para diversos fins, evitando assim a contaminação 



com resíduos da produção em rios e córregos.   

 

PENEIRAR 

Dineia relata que também peneirar é interessante: 

Da mandioca aparece que a gente aproveita tudo, né? Tudo. A 
mandioca tu raspa, tu faz farinha. Aí para ti raspar, raspa, peneira, 
aquela coisa que tu tira, aquela casca grossa que sai, que tu não vai fazer 
a farinha, aquilo ali tu bota para secar e aquilo ali se chama caroeira. Tu 
seca a caroeira e depois tu bota no sol. Aqui do lado tem uma pedra que 
era onde a minha mãe botava, tem uma pedra aqui, bem aqui do lado, 
cheia de tijolinho, a minha mãe botava a caroeira ali. Era essa que não 
fazia farinha, né? Aquela, o grosso. Botava ali, aí secava. Depois de 
sequinho dava para a galinha comer. (Dineia Ricardina de Souza: 
Sertão do Ribeirão - Florianópolis) 
 

*** 
Interpelados sobre a diferença entre beiju de talhada e beiju de montinho, Sérgio nos 
explicita: 

É que o de talhada é feito com uma peneira, com um talo de banana. E 
o outro é feito de montinho com a mão. Aí a gente espalha ela no forno. 
Como é que eu vou me explicar? Que eu aprendi com a mãe, que é das 
antiga, né? Então, elas faziam uma redinha de talo de banana no forno, 
uma telinha. E aí coava a massa em cima daquilo ali. Aí deixava ela 
endurecer a massa um pouquinho. Depois tirava aquelr talo e ficava 
todo ele quadradinho assim. Daí, enrolava e já estava pronto. (Sergio 
Bittencourt de Oliveira, Cangueri de Fora - Imaruí) 
 

*** 
 

A quilombola Jucelia complementa: 
Aí, depois que raspavam os dois lados, a gente lavava. Depois de lavar 
a gente sevava, é uma sevadeira que vai sevando, que ia ficando tudo 
assim ó, aí a gente depois tirava dali e botava no tipiti e botava em cima 
de duas coisa grande assim. Aí tinha uma roda lá em cima. A roda vinha 
descendo assim, aí ficava. Ficava ali em cima do tipiti, aí aquela gosma 
que eu agora eu esqueci o nome. Aí aquela gosma da mandioca ia 
saindo todinha. Aí depois, com três dias a gente tirava do tipiti. Botava 
no cocho, aí, ali a gente ia esfarelando, assim esfarelando assim, aí 
depois botava na primeira peneira e peneirando. Aí a gente tirava 
coisinha assim, mais ou menos. Ó, isso aqui a gente dava para galinha, 
aí depois a gente botava em outro caixote grande. Dali fazia o fogo, 
meu irmão fazia no engenho, aí botava a massa ali dentro, ia mexendo. 
Vai mexendo com uma pá até a farinha ficá boa. Aí depois ainda dá 
aquela massa a gente deixar um pouquinho peneirava bem bem bem 
peneiradinha. Quem não queria comer aqueles beiju cascudo, que é 
aqueles cascudo é que era bom, que matava bastante a fome. Quem 
gostava só de fininho, peneirava três, quatro vezes aquela massa da 
mandioca que é para poder fazer aqueles beijuzinhos bem fininho. 
(Jucelia Beatriz Vidal, Quilombo Vidal Martins - Florianópolis) 

 
 



Peneirar é um dos processos do beneficiamento em que inicia uma diferenciação 

dos produtos do engenho, que são basicamente o beiju e a farinha. E onde novamente se 

produzem resíduos, como a caroeira, que é dada às galinhas. Entende-se que tudo na 

mandioca é aproveitado, como nos conta Dinéia do Sertão do Ribeirão, ou seja, que a 

rentabilidade do tubérculo é alta em produzir derivados para além do consumo humano, 

e que, portanto, tem grande riqueza trazendo abundância já em uma época de escassez, 

como no século XIX com a vinda dos açorianos. 

Da mesma forma, Sérgio relata esse tempo onde tudo que se tinha à mão era 

utilizado, como o talo da banana, ao contar sobre como aprendeu receitas com sua mãe, 

replicadas até hoje. Portanto, a peneira como vimos, não é utilizada apenas para fazer a 

farinha de mandioca, mas sim diferenciar a massa de outros subprodutos do engenho, 

como o beiju de talhada. Por fim, e para retomarmos e revermos como ocorre todo 

processo, temos o relato da Jucélia, que relembra também um tempo de escassez, do beiju 

que realmente matava a fome, aquele pouco peneirado, e que para fazer um beiju mais 

fininho daria mais trabalho. 

 

FORNEAR 

 

O Nei do Engenho Coletivo de Imbituba manifesta que ele trabalha no engenho para moer 
as massas. “Trabalho na prensa. Trabalho lá também, a hora que eu estou aqui, então eu 
já me chamo lá, vou botar a mandioca no raspador. Trabalho na roça plantá mandioca. 
Trago em engenho. Eu faço de tudo”. E nos relata que ainda que faz e fazia o trabalho do 
forneiro porque “não tinha, não tinha outras pessoas para fornear”. 
 
Consultado sobre quais dessas atividades ele mais gostava, responde que   

 
Farinhada não tem, não tem, peça aí que ninguém gosta de fazer. 
Principalmente para quem, que no inverno lava a mandioca ali dentro, 
dentro daquela água gelada. Aquilo é que é bão quando seca, a mão dura. 
O forno é bom para trabalhar para quê, se você sabe trabalhar e aprender 
naquela profissão, aquilo pra você é um brinquedo. Para mim, é, né? 

 
Reforçando, ainda, que qualquer um pode aprender “Ah, aprende. Tendo um cara 

que ensine: “Ó, o ponto é esse, ó, fica de olho”. Quer dizer, a farinha se passar do ponto 
ela queima, pega fogo no forno”. Nei ressalta que esse conhecimento adquirido foi fruto 
da presença e observação contínua das atividades: 
 

Não eu, porque eu ia, eu já trabalhava no engenho e já ajudava, via a 
turma de trabalho no forno. Eu eles pediam para mim para olhar isso aí, 
para eles ir fora ou almoçar, aí eu ficava ali, forneando até eles voltar”. 
(Anilton Souza Sabino, “Nei”, Areais da Ribanceira - Imbituba) 
 



*** 
Sobre a relevância do forneiro na produção da farinha de mandioca, Enilton, 

engenheiro agrônomo da Epagri, sinaliza: 
 
Mesmo num engenho já modernizado, você tem a figura do forneiro, 
que é uma pessoa que sabe trabalhar no forno, qual é a altura do fogo, 
qual é a intensidade do fogo, qual é a quantidade de material que ele 
coloca naquele forno e naquele tacho, como é que mexe aquilo, qual a 
hora de sair e tirar aquela farinha dali. Porque se você triturar uma 
mandioca – que se faz no ralador – ela sai dali sempre com a mesma 
granulometria. Mas se você botar um fogo mais alto, um pouco mais de 
temperatura, você faz uma farinha mais grossa. E se você botar num 
fogo baixo, você faz uma farinha fina, que chamam de “poenta”, e é 
essa a nossa daqui. Então, isso são saberes, são conhecimentos que 
estão ali, além de toda aquela estrutura, bem tradicional, contando toda 
a história daquela atividade. (Enilto de Oliveira Neubert, Florianópolis) 
 

*** 
 

A experiência, conhecimento prático e herdado dos antigos, identifica o ponto da 
farinha em base aos cheiros, ao tato, às cores… 

 
Então, a gente costuma ter uns que sente pelo toque na farinha, né? 
Outros sentem o cheiro, né, outros vê a tonalidade da farinha. Cada um, 
cada forneiro, que se chama, tem um segredo, tem um ponto de torra, a 
prensa lá também tem um segredo. Pra chegar até o ponto que tu quer 
ali no forno, se tu quer uma farinha mais redonda, uma farinha mais 
fina, uma farinha mais grossa, tudo manda lá, se tu deixa uma massa 
mais mole, se tu deixa uma massa mais seca. Tudo influencia no forno, 
no fogo. Ah, vem uma massa mais mole da prensa, o fogo tu tem que 
diminuir. Ah, vem uma massa mais seca. Já continua o mesmo fogo. O 
tipo de mandioca que é plantada. Tipo de maniva. Ah, tem um tipo de 
maniva que ela produz mais pó, outra já não produz tanto pó que o que 
faz mais pó faz a farinha mais fina. Então, aí tem que se diminuir no 
fogo para ela engrossar um pouquinho. Aí ali tu vai sentindo o tom da 
torra para a farinha. Ela tem dois cheiros. Dia que eu, se eu tivesse 
forneando hoje, vocês poderiam ver como funciona ela dá um cheiro. 
Ela não pra mim, pra muitos, já é o ponto da farinha, mas pra mim não 
é. É o segundo cheiro que ela dá. Ela dá o segundo cheiro. Eu ainda dou 
um minutinho ali, depois vou lá e tiro. Ali é o ponto da farinha para 
mim. Mas isso varia muito de engenho pra engenho, de forneiro, pra 
forneiro, e assim por diante, né? No início, não é fácil, né? A gente erra 
aprendendo. Errei bastante, produzi algumas farinha que não ficaram 
boa, foi vendida, ficaram boa, mas não com a perfeição que eu tenho 
hoje, né. Hoje eu consigo chegar em qualquer um engenho, tirar um 
ponto de torra daqui, eu consigo ver que a farinha tá ficando no ponto, 
então a gente vai pegando a experiência, né? (João Paulo, Macacu – 
Garopaba) 
 

*** 
Identifica também as formas de fazer o forneado para alcançar a granulometria 

grossa ou fina, esta última muito  apreciada pelos engenheiros da farinha na faixa 
litorânea norte de SC. 



 
Depende se o cara botar ou depende se o boi anda muito rápido, o cara 
tem que botar mais um pouquinho de fogo. Se o boi anda mais devagar, 
tem que botar menos fogo, sabe? E tem gente que bota bastante fogo. 
Eu não, eu controlo o fogo direitinho, né?, que eu fundei, eu controlo, 
e a minha farinha sai sempre boa. Se eu quiser uma farinha mais fina, 
eu boto mais um pouquinho de fogo, se eu quiser a farinha mais fina, 
demora mais um pouquinho, mas eu faço uma farinha mais fininha com 
um pouco menos de fogo. (Adalicio Vitor da Silva, “Seu Lício”, 
Ratones – Florianópolis) 
 

*** 
Os segredos do saber- fazer cunhados da observação e experiência prática são 

retratados também pelas engenheiras:  
 

A farinha ela tem o segredo, é o ponto, é o cheiro, é a textura dela que 
tu sente no ouvido. É a forma como sai o vapor. Tudo isso demanda 
nesse segredo. É na hora da prensa, na hora da saída do polvilho, ali 
estão os segredos, até a forma como tu vai raspar também. Então tudo 
tem um processo e o forneiro, ele domina todo o processo. Mas a gente 
diz que ele é um forneiro, porque ele é a atividade mais sutil e que 
demanda mais, ele tem que ter mais conhecimento de saber o ponto 
certo da retirada da farinha. (Marlene Borges, Areais da Ribanceira - 
Imbituba) 
 

*** 
 

Ah, o meu pai, ele raspava, eles carregavam a mandioca no cerão do 
cavalo, né? Ou no carro de boi. Aí depois chegava lá no engenho, 
botava a mandioca toda no chão. Aí a gente, as mulheres, geralmente 
as mulheres, também tinha homem, mas geralmente as mulheres 
raspavam a mandioca. Aí, depois de raspar, a gente colocava a 
mandioca num tanque com água, aí tinha um homem que sevava a 
mandioca. Sevava era ralar, né? Ralava a mandioca. Sevava, a gente 
dizia que era sevava, aí sevava a mandioca. Aí depois de sevar, ficava 
aquela massa muito molhada, assim, aí tinha que pegar aquela massa e 
colocar no “tipitim”. O tipitim era aqueles cestos, né? Aí colocava no 
tipitim e colocava na prensa. Aí apertava, apertava. Ia saindo toda 
aquela água, aí saía aquela água. Aí pegava, ficava duro, aí botava no 
cocho de novo, esfarelava aquilo tudo, peneirava e daí cozinhava, 
botava no forno. Não é para fornear a farinha para assar, né? Para 
cozinhar, para ficar... Como é que a gente diz? A queimadinha, se não 
queimadinha, não é tostadinha, não é tostadinha para torrar, para ficar 
torradinha a farinha. (Dineia Ricardina de Souza, Sertão do Ribeirão - 
Florianópolis) 
 

 

A partir de diversas narrativas como essas, vimos que fornear é uma arte à parte, 

em que o forneiro tem grande responsabilidade e precisa ficar atento a muitos detalhes 

para não perder todo o trabalho realizado anteriormente nas outras etapas de produção. 

Essa é a fase final do processo, onde a farinha de mandioca consumida como produto 



final sai do forno diretamente para o empacotamento e distribuição. No relato de Nei 

(Acordi, Imbituba), vemos que, apesar da responsabilidade, para quem já sabe o ofício, 

fornear é como uma brincadeira, mas que no engenho como um todo não existe tarefa 

fácil ou preferida e todos fazem um pouco de cada uma das etapas, segundo ele. O 

aprendizado se dá da mesma forma que nos demais processos, pela observação, 

participação e auxílio, escutando as orientações dos mais velhos. Contudo, para se fornear 

é preciso um pouco mais do que aprender um conjunto de práticas, ações e modos de 

fazer, é preciso uma sensibilidade aguçada, para provar texturas, cheiros e sabores, assim 

como o chef de uma cozinha determina o ponto e sabor que ao seu gosto corresponde à 

experiência ideal daquele prato ou alimento. E para isso é preciso dominar o fogo a lenha, 

tarefa que demanda experiência e habilidade, como explicado por Enilton (Epagri). A 

depender da intensidade do fogo ou da velocidade do boi (no caso do Lício, Ratones, 

Florianópolis), em que a pá que mexe a farinha no forno é movida a força animal) se pode 

fazer diferentes tipos de farinha, e por essa e outras tantas variáveis existentes no processo 

de beneficiamento da mandioca que existe grande variedade de tipos de farinha de 

mandioca pelo Brasil. Assim como há diversidade de sabores, cheiros e densidades entre 

os engenhos do litoral catarinense, contudo, como afirma Enilton (Epagri), elas têm em 

comum o fato de ser “poenta”, de serem muito finas e com pó (ricas em polvilho). 

O relato do João (Macacu - Garopaba) ilustra muito bem essa arte do saber-fazer 

no fornear, que varia de forneiro para forneiro, cada um produz uma farinha diferente e 

que não se aprende repentinamente, mas sim no processo de tentativa e erro até se chegar 

no ideal esperado. Essa experiência sensorial nos remete à “ciência do concreto” (Lévi-

Strauss, 1989), que utiliza uma linguagem própria e um conjunto de referenciais comuns 

para expressar esse saber-fazer de como produzir farinha. Por outro lado, tomando essas 

experiências como um conjunto de práticas, podemos entender que o conhecimento daí 

produzido consiste em habilidades desenvolvidas no processo de “educar a atenção” e a 

sensibilidade para encontrar o ponto da farinha, por exemplo (Ingold, 2010). 

Enfim, como afirma Marlene (Acordi, Imbituba)  a atividade do forneiro é a mais 

sutil, a que mais demanda um saber sobre todo o processo de beneficiamento. Por fim, e 

para encerrar esse capítulo, temos o relato da Dinéia (Sertão de Ribeirão, Florianópolis) 

que sintetiza todo o processo de produção e acrescenta alguns elementos, como por 

exemplo a mandioca que era levada no cerão do cavalo, em vez de ser levada no carro de 

boi. Sua explicação final de como é o ponto da farinha revela essa dificuldade em expor 

uma experiência da ordem do sensível próprio dessa ciência do concreto que falávamos 



anteriormente. Esse ponto de torra, meio tostadinha, mas meio queimadinha, que nunca 

traduz plenamente o sensível, ou a experiência de experimentar a farinha em específico 

feita no Sertão do Ribeirão, por exemplo, carrega não apenas uma arte de saber-fazer, 

carrega um legado, um patrimônio cultural que narra uma forma de ser e viver, de ser 

engenheiro de farinha e de ser quilombola, de ser indígena ou descente de açorianos que 

fizeram e fazem farinha de mandioca desde que nasceram. 

 

10. Marceneiros, artesãos, recicladores. A natureza material-imaterial dos 
objetos de trabalho  

A cultura da mandioca está relacionada a vários objetos, técnicas de construção, 

técnicas de plantio, conhecimentos de ramas e de estações do ano e seus efeitos no 

cultivo da mandioca e, consequentemente, a fabricação da farinha de mandioca. A 

materialidade de muitos dos saberes tradicionais e das técnicas de construção e de 

confecção de artefatos, objetos, instrumentos e utensílios está vinculada aos saberes 

tradicionais da vida de engenho de fabricar farinha de mandioca. Para isso, estamos 

propondo um “glossário” que tem por objetivo trazer informações básicas sobre esses 

objetos, sobre a arquitetura e técnicas de construção dos abrigos onde são feitas as 

variadas atividades de um engenho, sobre a funcionalidade e composição dos 

maquinários de um engenho. 

O levantamento dos objetos de engenho partiu das informações colhidas nas 

entrevistas e visitas feitas aos locais onde estão os engenhos e nas informações passadas 

pelas pessoas que vivem e viveram a vida de engenho. As narrativas encontradas nas 

atividades locais, com a pesquisa qualitativa, nos trouxeram aspectos da vida pessoal das 

famílias e de pessoas que têm na tradição oral, nas suas crenças, nos seus costumes a sua 

identidade cultural e no que representam esses objetos para essas pessoas. 

A identidade cultural dos engenhos de fabricar farinha de mandioca está viva nas 

pessoas que se identificam com as práticas e os saberes que envolvem o cultivo, a 

produção, o consumo de cultura tão diversa e ao mesmo tempo tão específica que é a 

farinha de mandioca e seus produtos elaborados: rosca de polvilho, beiju, cuscuz, 

bijajica, mané pança, rosca de massa e muitos outros. Há, também, utensílios, objetos e 



maquinários que se caracterizam como sendo integrantes de um engenho. Sejam eles 

objetos e utensílios que estão internamente no engenho, e que têm função essencial para 

a produção da farinha, como aqueles que, estando fora do engenho, têm função 

específica para o cultivo, transporte e a destinação da farinha fabricada. 

Embora todos estes utensílios cumpram funções específicas nas cadeias 

operatórias que resultam na farinha de mandioca e seus produtos, foi possível identificar, 

nas visitas e nas entrevistas, que alguns deles possuem maior destaque e relevância nas 

atribuições de tradicionalidade pelos detentores. Como em outros casos de saberes 

agroalimentares inventariados e registrados como patrimônio (Iphan, 2017, 2008), 

alguns objetos e etapas do processo de produção parecem mais “inegociáveis” que outros 

no que diz respeito à manutenção da identidade do bem e das qualidades desejadas em 

seus produtos finais, como o forno a lenha e as prensas de madeira. 

ALQUEIRE – objeto de madeira para medir a farinha de mandioca. Apresenta variações 

como ½ alquer, ¼ de alquer etc. 

 
Foto 88 – Alqueire do Engenho dos Andrade, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 



 
Fotos 89 – Alqueire do Sítio do Vale Encantado, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 

 
Fotos 70, 91 e 92 – Alqueires do Engenho do Zé, Laguna. 

Fonte: Acervo dos autores. 
 
Antigamente, era em alqueire, nós fazia 20 alqueire por semana de 
farinha. Toda semana fazia 20 alqueire de farinha. Tinha época que a 
gente fazia 80 alqueires, 100 alqueires, 200 alqueires, depende da época 
da coisa, né? 
Entrevistadora: O que é o alqueire?  
O alqueire… tem o meio alqueire. Eu vou te fala para ti. Tem o meio 
selamim, tem um selamim, tem um selamim e meio, tem meia quarta, 
tem meia quarta e meia, tem uma quarta, tem uma quarta e meia e tem 
o meio alqueire. E depois tem um alqueire e depois tem um saco. 
(Adalício Vítor da Silva, “Seu Lício”, Ratones – Florianópolis) 

O alqueire e suas variações, tal como o selamim e meia quarta estão ligados a 

objetos da cultural material relacionados aos engenhos de farinha e na agricultura de 

modo geral, são unidades de medida utilizadas desde a época colonial. Na entrevista 

realizada com Lício, podemos notar que ele destaca a longevidade com que os termos 

têm sido utilizados, enfatizando assim a tradicionalidade da produção de farinha de 

mandioca na região. Alqueire era utilizado tanto como unidade de medida para cereais 

e outras produções, como a mandioca, mas também como unidade correspondente à 



capacidade de grãos para semear uma determinada área de plantio. A palavra tem origem 

árabe e significa medida de capacidade. Ela possui variações regionais, tanto em 

quantidade quanto na pronúncia, como podemos ver na fala de Lício, que pronuncia 

“arquê”. Interessante notar que ele não utiliza uma unidade de medida de 

correspondência, como metros cúbicos ou metros quadrados para explicar o que é um 

alqueire. Mas sim exemplifica com as diversas medidas e as quantidades produzidas de 

farinha de mandioca, antigamente. Isso demonstra o quão usual é a utilização de um 

vocabulário próprio à cultura dos engenhos de tal modo que não se encontram 

equivalentes na busca por tradução desses termos. Em outras narrativas, utilizam-se 

termos como quilos e hectares, contudo em nenhum momento alguém explicou quantos 

quilos contém um alqueire, por exemplo, dada a utilização desses termos apenas 

internamente a essas comunidades, reproduzidas por décadas dessa forma. 

BALAIO (balai, balainho) – cesta grande usada para armazenar alimentos como a 

mandioca. 

 
Foto 93 – Balaio do Engenho do Neca, Sertão do Ribeirão, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 



 

Foto 94 – “Balaio” do Engenho da Acordi, Imbituba. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 
Foto 95 – Em verde, balaios do Engenho do Quinca, Garopaba. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 
Foto 96 – Balaio com mandioca raspada do Engenho do Ademir, Garopaba. 

Fonte: Acervo dos autores. 



O meu pai fazia bastante balaio. Era com cipó. Tinha a época certa de 
colher o cipó. Aí colhe o cipó, fazia com bambu, taquara de bambu. 
Meu pai fazia balaio, fazia tipitim. (Dineia Ricardina de Souza, Sertão 
do Ribeirão – Florianópolis) 

*** 

É, o meu pai fazia muito balaio. (...) Sei [fazer], mas não sei, não sou 
aquele que… bem feito eu não faço. A gente tem que ser sincero. Aí o 
cara, ‘Ah, tu faz um balaio para mim’, então eu faço, não faço bem feito 
igual o meu pai fazia. (Adalício Vítor da Silva, “Seu Lício”, Ratones – 
Florianópolis) 

*** 
CEVI – Cesto com taquara e tiras de plástico.  

Maria Helena, do Pinguirito, explica como é feito o cevi, cesto de taquara. 
 

 
Isso, ó, é taquara. Ele fica com essas taquarinhas, na distância como 
estão aqui, né? Depois, pega isso aqui, entra com um bambu, aí já não 
tem, aí a sorte que essas construção está botando tudo isso fora e ele 
traz e ele vai fazendo e vai indo e vai indo, vai para lá, volta para cá, 
vai lá, faz a volta lá, volta aqui, vai indo e faz, aí tem as emendas, aqui 
já é uma emenda, ó. Só porque não vai direto, não é grande. É igual 
essas coisas que a gente faz de palha de butiá também não é direto. 
Palha de butiá é curta, tem que ser emendada. 

 
Ainda complementa que, se bem continuam fazendo somente do bambu, usam 

também o plástico para emendar, dando sinais das reciclagens que ocorrem na prática da 
construção dos objetos. 
  

É plástico. Esse mês nas construção ele vem amarrando os tijolos, eles 
colocam fora nas praias. Aproveitei, né?, a gente vai olhando pra isso. 
 
Foi ele também que fez, tanto faz de bambu, como faz desse também. 
Aproveitam que, como não existe bambu, então aproveitam as telas, 
fazendo tudo. Fizemos lá para a prensa, faz para o balaio, faz para aqui. 
(Maria Helena da Silva Bernardino, Pinguirito – Garopaba) 

Do mesmo modo que alqueire e tipitim (termos de origem em outros grupos 

culturais que não aquele a que pertencem estes entrevistados), balaio é outro termo 

utilizado com diversos outros cognatos e sinônimos, como, por exemplo, cesto, balai e 

tonel. Os balaios produzidos no Brasil possuem diversas origens, técnicas, materiais e 

modelos, assim como sua produção é realizada com diferentes finalidades, grupos 

sociais e de gênero. No Brasil, as cestarias indígenas são uma referência central, contudo 



o aprendizado e a apropriação das técnicas e modelos indígenas pelos europeus 

modificaram consideravelmente suas características, usos e significados. O artesanato 

indígena não tinha apenas uma utilidade cotidiana, mas continha histórias e significados 

(e ainda contém valor, já que as cestarias e o artesanato têm sido nas últimas décadas 

fonte de renda para essas comunidades), de modo que grafismos, cores e formatos 

representavam elementos da natureza, divindades, mitos e identificavam grupos étnicos. 

Dinéia, do Sertão do Ribeirão, por exemplo, cita alguns dos mesmos materiais 

utilizados por indígenas, como o cipó e a taquara. O tipiti é outro tipo de cestaria criada 

por povos indígenas, o qual será abordado mais adiante. Em geral, as narrativas contam 

sobre a perda dos saberes, práticas e técnicas de produção de balaios e cestos, como no 

caso de Dinéia, que seu pai sabia fazer. O mesmo se dá no caso de Lício, dos Ratones, 

contudo ele aprendeu com seu pai a confeccionar, não tão bem quanto se fazia, segundo 

ele, mas houve a transmissão de um saber que é considerado por ele como não 

aperfeiçoado, ou seja, não é mais como se fazia antigamente. Em Pinguirito, se faz um 

cesto que se chama de cevi, com taquara e tiras de plástico reutilizadas de construções. 

Nesse caso, demonstrado em vídeo, assim como em outros engenhos filmados, podemos 

notar as reinvenções de cestos e balaios com outros materiais que estão mais à disposição 

ou que seriam descartados e que podem ser utilizados, como o plástico. Aqui, podemos 

notar a capacidade de transformação das tradições, mantendo as mesmas características, 

funções e significados. Podemos correlacionar essas práticas tradicionais remodeladas e 

repensadas diante de condições impostas pela modernidade com as noções de bricoleur 

(Lévi-Strauss, 1989) e com a reinvenção do cotidiano (De Certeau, 1998). 

BARRICA 



 
Foto 97 – Barrica aberta do Engenho do João, Garopaba. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 

 
Foto 98 – Barrica do Engenho do Ademir, Garopaba. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 

 
Foto 99 – Barrica do Engenho dos Oliveira, Imaruí. 



Fonte: Acervo dos autores. 

 
Foto 100 – Barrica do Engenho do Neca, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 

Sim, é a prensa. Tá, é a prensa, tem os fusos de madeira. Tem o fuso, 
que é aquele redondo lá e também tinha, naquele tempo, o saril. Agora, 
o saril é esse aí que está aí, ó, isso. Esse aí é que puxava o pau para 
secar a massa. Entendeu? Agora, eu botei um fuso de ferro. Tem o fuso 
de ferro, que o fuso de ferro ficou mais prático. Entendeu? Ficou mais 
prático. E tem um chapéu. E tem a barrica, então, bota o chapéu dentro 
da barrica. Entendeu? Bota o chapéu dentro da barrica e vai 
imprensando ele até sair a última água da massa. Você não pode puxar 
de repente, se puxar de repente sai todo o polvilho da farinha. Então, a 
nossa farinha tem polvilho, porque o cara não tira o polvilho dela. Você 
tem que estar dentro da barrica e deixar, só dar um toquezinho. Ela vai 
murchando devagarzinho. Depois de colar o polvilho no saco, que vai 
dentro do saco, né?, a massa. Daí ele não sai mais, ele fica ali 
lacradinho, daí é onde vai para a farinha, é onde faz pó. É, você viu 
bastante pozinho, não é? Ela viu bastante pó, então é assim. Então tem 
a prensa e a barrica e o chapéu. E tem ali o saril, depois daí, esse aí é o 
maçoador. Maçoador era na mão. O cara é que maçoava, ele aqui na 
mão aqui, rodava ele na mão, né? Agora já tem o motor, já facilitou 
mais que o cara só bota dentro. Ele mói e naquele tempo nós tinha que 
desmanchar e puxar aquilo a mão aqui, ó. Daí, tem que peneirar, tem a 
peneira ali, ó. Você possa pegar a fileira ali para você ver? (Ademir 
Rosalino, Costa do Macacu – Garopaba)  

 

CANGA – peça em madeira usada como suporte para o gado. 

 



 
Fotos 101 e 102 – Canga de boi no Engenho dos Andrade, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 
Foto 103 – Canga de boi no Sítio do Vale Encantado, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 
Foto 104 – Canga de boi no Engenho do Quinca, Garopaba. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 

Os detentores relatam os destinos das peças de engenhos demolidos, assim como 
o circuito de peças dos ancestros   

 
Eu nem sei. Tem muita gente que chega. A peça de gente que vê assim, 
pau assim, tem muita gente que chega a queimar. Jogar fora é, pode 
crer que dá até pena. Ó, vocês estão me filmando ainda. Até senão eu 
ia olhar. Lá tem uma canga, lá, pendurada lá, aquela canga que tem lá, 
eu vou buscar, tem 180 anos. Que era do compadre do meu pai. Era do 
pai do meu compadre. Tem até pra mais de 200 anos, era a canga, lá. 
 
Ela chegou aqui porque eu trabalhei com ela há muito tempo. Meu pai 



guardou e eu peguei. Há muito tempo. (Adalício Vítor da Silva, “Seu 
Lício”, Ratones – Florianópolis) 
 

Já no caso da canga, que é uma peça em madeira usada como suporte para o gado 

ou outros animais puxarem o carro de boi ou carroça, podemos perceber a ênfase que 

Lício do Engenho de Ratones dá à durabilidade ou à efemeridade com que objetos tão 

valiosos são utilizados ou descartados. Podemos ver também a circularidade das peças 

entre os engenhos, quando alguns são desmanchados, doados ou vendidos para serem 

reconstruídos em outros locais, geralmente por familiares ou filhos dos antigos 

proprietários. Esses objetos são carregados de histórias, afetos e por uma grande carga 

de identidade e representação cultural que lhes conferem a autenticidade buscada no 

processo de patrimonialização cultural pelos proponentes. Objetos como essa canga de 

quase 200 anos são símbolos de resistência e de duração no tempo que representam a 

persistência da cultura dos engenhos, já que a mesma dura não apenas por sua qualidade 

de produção e do tipo de madeira utilizada, mas principalmente pela dedicação e 

empenho em preservar e salvaguardar esses bens, seja para a utilização das gerações 

futuras seja para dar sobrevida e memória à cultura ameaçada pela modernidade. 

CANOA DE UM PAU SÓ – canoa entalhada em um único tronco, geralmente de 

garapuvu.  

 

 

Foto 105 – Canoa de um pau só no Engenho dos Andrade, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 



 

 

Foto 106 – Canoas de um pau só no Engenho dos Andrade, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 
 

Usos atuais dessas canoas de um pau só e restrições de corte de árvores de canela 
(permitido somente por órgãos ambientais competentes). 
   

Aquele ali se chama cocho. Aquilo ali é um cocho, de um pau só. Um 
cocho de canela. Aquele ali era o cocho da garapa do caldo da cana que 
nós, né, nós moía de madrugada, que o pai fazia. Era um cocho daquele 
ali, era esse forno aqui cheio. Esse forninho que cheio dá 16 lata de 
caldo de cana, aquela lata de querosene, de bolacha, de óleo. Então, 
dava um forno certinho. Cada cocho é um forno. E o pai tinha uma 
canoinha de canela de um pau só. Entendeu? E nós também tinha uma 
de garapuvu, também de um pau só, que era do meu cunhado. Agora, 
não se pode fazer mais. Deus me livre se você cortar um pau desse para 
fazer uma canoa. Pode preparar a cadeia. Pode preparar. Você não dá 
mais jeito. Não se apruma mais, Deus me livre. 
 
 
Sim, aquilo ali é da massa, é de nós moer a massa dentro dele e fica 
cheio de massa. (Ademir Rosalino, Costa do Macacu – Garopaba) 
 

*** 
 

Para conseguir a madeira, para arrumar rancho de canoa, para arrumar 
canoa de pau só. Porque tu não pode tirar mais um galho de guarapuvu. 
Entendeu? Tu não pode tirar mais um galho de guarapuvu daqui da 
mata. (...) 
O caído na mata? Sim, mas é difícil até um guarapuvu cair. Mas tem 
que ter um tamanho, né? Que a canoa é de um pau só, né? A canoa é 
grande e ela é de um pau só, então é uma madeira só. Por exemplo, tem 
uma lá no meio do Parque do Peri, lá, que é virado o bicho, que era uma 
canela, para fazer um engenho, uma canela preta, que é uma das coisas 
mais lindas. Caiu, mas vai lá buscar para tu ver. Como é que vou fazer 
para eu buscar lá? Vou ter que destruir um monte de árvore, entendeu? 



Pelo caminho. Porque ela está num lugar quase inacessível. Vou ter que 
pegar de helicóptero, entendeu? (Ataíde Silva, Campeche – 
Florianópolis) 

Referente à canoa de um pau só, feita geralmente do tronco inteiro de uma árvore 

de guarapuvu, árvore símbolo da cidade de Florianópolis, podemos citar duas questões 

centrais. A primeira delas se refere à aplicação de técnicas e práticas indígenas pelos 

descendentes de europeus, como já vimos na cestaria e veremos mais adiante no tipiti. 

A construção de canoas feitas a partir de um tronco de uma grande árvore já era utilizada 

por diversos povos indígenas das terras baixas da América do Sul. A técnica consiste 

primeiramente na queima do miolo do tronco até chegar ao ponto de permitir a 

flutuabilidade, estabilidade e a leveza para sustentar pessoas dentro. Após a obtenção de 

ferramentas como machados dos europeus, esse processo foi modificado. Essas canoas, 

como podemos notar na fala de Ademir, também foram utilizadas para outros fins, no 

uso como cocho e para depositar insumos ou rejeitos da produção de farinha. Já o outro 

ponto relevante de ponderar se refere aos conflitos socioambientais, tal como podemos 

notar tanto na fala de Ataíde quanto na de Ademir. O corte ou poda do guarapuvu é uma 

polêmica, principalmente na cidade de Florianópolis, onde seu corte é proibido por lei. 

Os interlocutores da pesquisa se referem a esse corte com ironia, sugerindo certa 

hipocrisia, já que seu uso não caracterizava um desmatamento massivo, mas sim um 

corte seletivo de poucas árvores, dada a durabilidade das canoas produzidas. A proibição 

implica assim na impossibilidade de manutenção e preservação de um dos elementos 

centrais das culturas indígena e luso-açoriana, já que servia não apenas como meio de 

locomoção e deslocamento em rios e mares de águas calmas, mas também para pesca. 

Essa tradição tem se perdido assim no tempo por conta de um conflito entre práticas 

culturais e preservação do meio ambiente, assim como podemos ver na prática da 

coivara. 

CARRO DE BOI – carroça feita de madeira e puxada por bois utilizada para diversos 
fins. 

 



 
Foto 107 – Carro de boi do Engenho dos Andrade, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 
Foto 108 – Carro de boi do Engenho dos Oliveira, Imaruí. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 

 

 



 
Foto 109 – Carro de boi do Engenho da Acordi, Imbituba. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 

Aqui, cada agricultor tinha um carro, dois carros de boi, cada agricultor. 
Porque, se quebrasse um, já tinha que levar a reserva para dar socorro 
naquele que quebrava. Aqui já se deu em uma quantia de 12, 15 carros 
de boi na comunidade. Então, por quê? Porque eu, na época, tinha dois 
carros de boi. Eu tinha duas juntas de boi. Então, se eu tinha que ir para 
o morro, eu levava dois carros de boi ou eu levava um carretão e um 
carro de boi. Por quê? Eu levava machado. Levava a foice. Tudo tinha 
que ter ido dentro do carro de boi. Chegava lá. A gente podia derrubar 
ainda na época. Eu e meu irmão ia junto. Meus irmãos, tem um irmão 
de criação que trabalhou comigo e tal. Então, mano, eu vou pro morro 
hoje, eu vou me derrubar um pau. Derrubava uma árvore. Carregava no 
carretão. E a outra junta de boi que eu levava era pra trazer o trato pro 
gado. O trato do outro pro outro gado. Então... todo mundo tinha carro 
de boi, aqui todo mundo tinha carro de boi, era obrigado a ter. O 
transporte da mandioca quem fazia eram os escravos. Por quê? Porque 
os senhores de engenho não sabiam fazer nada. E quem sabia fazer 
eram os escravos, porque era a melhoria de transporte deles. Porque 
nem plantar os senhores de engenho sabiam. Eles não sabiam. Os 
escravos, sim, eles sabiam plantar. Por que eu digo isso? Eu digo isso 
porque o carro de boi, como é que fizeram o carro de boi? Melhoraram 
o carro de boi. Melhoraram o carro de boi, porque cada lugar, cada área 
tem um carro de boi diferente. Cada área tem um carro de boi. Cada 
produtor da região que ele mora tem um carro de boi diferente. Assim 
eram os escravos. Os escravos que trabalhavam no morro, que 
trabalhavam em morro, o transporte deles era outro. O transporte deles 
não podia correr. Eles tinham que puxar de morro abaixo. Eles não 
podiam correr. Quem trabalhava, o escravo que trabalhava em varja, o 
carro dele tinha que correr. (Maurilio Machado: Quilombo Morro do 
Fortunato, Garopaba) 

*** 



Participo toda hora, eu não perco uma carreata, vou direto.  Nós 
tivemos agora, tivemos em Laranjal. Agora, dia 20 e 21,  teve uma em 
Laranjal. Nós vamos lá, meu filho está dizendo, nós vamos lá no 
Laranjal, nós fomos aqui no Santo Amaro também. Tivemos em Paulo 
Lopes, daquela carreata que teve lá, não teve uma carreata bonita lá? 
Até nós tivemos em primeiro lugar, nós enfeitemos o carro todo, né? 
Botamos, fizemos uma serve, aí forremos a serve com madeirite, assim 
de meia serve para cima. Aí peguei, arranquei quatro balaiada de aipim. 
Botei por cima daquele madeirite para dizer que o carro estava 
carregado, né? Aí a mandioca parecia tudo em cima, né? Aí peguei dois 
molhos de rama, botei em cima também, viemos tudo. Ó, foi uma festa, 
é, é. Aí eu fiz  a cabeçada da corda de puxar o boi, eu fiz de cipó 
também, fiz tudo, tudo como era antigamente, Caprichei bem, uma 
caprichada boa. (Adalício Vítor da Silva, “Seu Lício”, Ratones – 
Florianópolis) 

Os carros de boi são elementos centrais na produção de farinha, citados por 

diversos interlocutores da pesquisa. Eram utilizados para diversos fins, tanto como meio 

de transporte de pessoas, como transporte de cargas, como na colheita de mandioca. 

Existe uma enorme riqueza de detalhes e uma nomenclatura específica para cada parte 

do carro de boi, em que cada madeira é pensada e trabalhada especificamente para um 

fim, levando em consideração sua dureza, maleabilidade, resistência e durabilidade 

correspondente para cada parte do carro. Alguns interlocutores, como Seu Maurílio, têm 

amplo conhecimento sobre a construção desses veículos de tração animal. Nesse 

interessante trecho transcrito ele realiza uma conexão de enorme pertinência para o 

presente dossiê, já que estabele uma relação direta entre os saberes e fazeres associados 

à construção desses carros, com sua utilização para a produção de farinha de mandioca, 

contextualizando historicamente com a escravidão e o fato de os negros escravizados 

realizarem todos os serviços, sendo, portanto, os verdadeiros, segundo ele, detentores 

dos saberes e fazeres relacionados à produção de farinha. E ainda dá ênfase na melhoria 

que os negros africanos escravizados pelos europeus realizaram na construção dos carros 

de boi, que se sugere pela sua fala, foram ensinados pelos portugueses a fazerem. 

Também aponta para conflitos socioambientais atuais ao citar a necessidade de corte de 

árvores e o uso do carro de boi para seu transporte. Em outras partes de sua entrevista, 

cita também as variações do carro, como o carretão. Já na entrevista com Lício podemos 

notar a ressignificação feita pelos detentores do bem. Em diversas comunidades, os 

carros de boi são utilizados para lazer, entretenimento e exposição da cultura, 

apresentando a um público externo às comunidades como um dos seus símbolos centrais. 

Existem, por exemplo, competições pelo carro mais bonito ou mais bem decorado. Os 



carros participam de apresentações e encenações para turistas e visitantes a fim de 

mostrar como se dava a vida cotidiana nas comunidades. Também são realizadas 

corridas e carreatas enquanto um evento cultural entre comunidades, agregando, 

estabelecendo e fortalecendo os vínculos e a integração entre diferentes engenhos de 

farinha e localidades. 

COCHO 

 

 
Foto 110 – Cocho sendo utilizado para lavação da mandioca no Engenho do Ademir, Garopaba. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 
Foto 111 – Cocho cheio de farinha no Sítio do Vale Encantado, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 

Eu acho que devia haver uma forma de regularizar o produto, sem que 
fugisse da essência nossa, do que a gente é, do que é o engenho 
artesanal, do que é hoje. Que a gente conseguisse uma forma de botar 



o nosso produto no mercado sem que houvesse uma fiscalização, uma 
vigilância ou qualquer outro negócio. Podia até ter uma fiscalização, 
ver como funciona, mas que a nossa farinha daqui, produzida num 
engenho artesanal, fosse parar numa prateleira de supermercados sem 
que a gente tivesse que mudar o ambiente, tivesse que  reestruturar tudo 
isso, tivesse que mudar um forno de… um cocho de madeira para um 
cocho de tijolo. Que diferença é que tem? Mudar uma fornalha a lenha 
pra uma fornalha a gás ou um outro produto que eles usam lá, né? Teria 
que construir isso tudo de tijolo e por vidro em tudo. Então, você fica 
meio que numa cadeia, fica tudo meio que normal, tudo meio que 
comum, tudo meio que indústria e foge  disso que a gente tem hoje, né? 
Eu acredito que esse é um dos maiores empecilhos nosso, é isso. 

A biografia dos objetos de engenho expressa, além da dimensão utilitária, os 
valores simbólicos atribuídos a esses bens pelos detentores. 

Então, essas peças são assim, ó, essa prensa era de um senhor da 
Ressacada, o senhor Dadá. Ela foi para o Laranjal, estava trabalhando 
no engenho lá e daí lá o engenho começou a cair. O pessoal parou de 
trabalhar também e eu fui lá e a gente comprou deles essa prensa. Esse 
cocho era de um vizinho meu, aqui embaixo do seu Antônio, por 
coincidência eu comprei esse cocho e ele era do meu bisavô, sem eu 
saber. Ele era do meu bisavô, esse cocho, e daí veio aqui, voltou aqui 
para casa e aqueles outros dois foi um amigo meu também que 
conseguiu para mim lá no Laranjal. A gente comprou lá de um engenho 
também, que estava parando de funcionar. Aí tem ali o que a gente seva 
era do vô da minha esposa, que também o engenho deles parou. Aqui 
também, então, a gente foi juntando de outros engenhos que foram 
parando, a gente foi buscando para montar o nosso. 

O circuito e retorno de uma peça de engenho dos antepassados enche de alegria 
os engenheiros. 

Primeiro, eu fiquei surpreso, né? Porque não é fácil, sai uma peça da 
mão da gente há tantos anos atrás e retorna sem que nem eu soubesse e 
ninguém soubesse também. Eu conversando com o seu Antônio ali, daí 
ele disse ‘era do teu, do teu bisavô, aquele cocho, estava lá em casa e 
lá até era bem grande, ele tinha uns 12 metros esse cocho, aí foi cortado 
ele, foi feito o menor’. E eu fiquei muito contente, porque são coisas 
que hoje tu não consegue, a gente não consegue mais  fazer, não tem?, 
não existe mais madeira, tu não consegue ir no morro hoje cortar uma 
canela com dois metro de topo para tu fazer um cocho. Primeiro que as 
leis já não permitem mais, né? Então são tudo peças raras que a gente 
tem aí que não se consegue mais fazer. Então, a alegria grande da gente 
ter isso com nós ainda, né? 

Revela a rede e alianças existentes entre os proprietários de engenhos e mostra 
também como os objetos constituintes dessas práticas têm agência. 

Na verdade, a gente não identificou ele por ele, ele já era uma pessoa 



de idade, né? Ele comprou da nossa própria família, no caso. Então, a 
gente sabia que voltou por isso, porque foi adquirido de nós mesmos, 
né? E voltou para nós. 

Bom, eu acho que ele contou porque, de certa forma, ele queria que isso 
voltasse para nós, por saber que eu era uma pessoa que gostava disso, 
né? E porque ele também gostava disso, né? Ele também era uma 
pessoa que faleceu no ano passado de Covid. A gente ficou até com 
muita pena, que era uma pessoa bastante boa aqui na comunidade, e eu 
acho que ele também queria que essa peça viesse para nós. Então, eu 
acho que ele contou mais por isso. Porque ele viu que a gente ficou 
contente de ter isso de volta aqui no engenho. (João Paulo, Macacu – 
Garopaba) 

*** 

Mais ainda, esses cochos são lugares embrionários de novas vidas. 

A felicidade delas é que ali era tudo festa, era a roda de conversa, eram 
as cantorias, eram os namoros, muitas engravidaram dentro dos 
engenhos de farinha e eles me contam: ‘Dona Rô, o Fulano foi feito 
dentro desse cocho de farinha’. (Rosane Luchterberg, Sertãozinho – 
Bombinhas) 

 

O cocho é um dos objetos a partir do qual demandas e impasses entre a produção 

artesanal e as condições sanitárias impostas pelos órgãos fiscalizadores e reguladores do 

Estado vieram à tona. O cocho em geral é feito de madeira, material que pode ser um 

local propício para proliferação de bactérias, dada a dificuldade de uma limpeza 

profunda de sua superfície. Não apenas o cocho é feito de madeira, mas boa parte da 

estrutura de funcionamento dos engenhos. João do Macacu questiona sobre as 

dificuldades existentes no processo de regularização e certificação da farinha de 

mandioca nas condições de produção em que se encontram boa parte dos engenhos 

tradicionais, em que a maioria dos elementos centrais que os caracterizam e permitem 

identificá-los enquanto engenhos tradicionais e não industriais, como por exemplo o uso 

de tração animal para movimentar as engrenagens do engenho, estariam fora das normas 

sanitárias. Diante disso, pergunta se todas as normas fossem seguidas os engenhos ainda 

estariam classificados como artesanais e tradicionais, ou ficaria, segundo suas palavras, 

tudo “normal”, ou seja, igual à produção industrializada e padronizada moderna. 

Podemos afirmar que essa produção mecanizada não teria “aura” (Benjamin, 1994), se 



entendermos que há nesse caso uma arte de saberes e fazeres em que os sujeitos se 

projetam e são constituídos por ela. Um cocho feito de concreto, tijolos e azulejos não 

poderia, por exemplo, compor essa espécie de cimento cultural que alicerça a passagem 

do tempo com a permanência dos símbolos que permitem a continuidade, a transmissão 

e a reprodução de uma cultura como essa que estamos analisando. A história do cocho 

contada por João, que retorna para sua família, ilustra muito bem como um objeto como 

esse constitui os sujeitos na trama de trocas e reciprocidades em que, por vezes, alguns 

engenhos que são montados com várias peças de outros engenhos se constituem como 

verdadeiros centros ou celeiros culturais, onde a cultura se recria e se engendra a cada 

nova geração ligada à história desses objetos. Por vezes, um novo engenho se compõe 

de partes de outros engenhos desativados, que circulam por redes vicinais e de 

parentesco. É interessante notar que, ao serem integradas a novos conjuntos técnicos, as 

partes oriundas de engenhos desmontados não perdem a memória de seus antigos 

contextos, articulando coisas, pessoas e identidades. 

Como vimos em Marcel Mauss (1974), a dádiva que representa cada objeto 

desse, doado ou comprado, produz uma circularidade de bens orientada pela lei geral da 

reciprocidade, ou seja, o dar, o receber e o retribuir, onde cada sujeito compõe sua 

história a partir de uma vivência em um território que o constitui e que o localiza como 

membro de uma comunidade. Ele agora não é apenas um indivíduo anônimo, um cidadão 

de uma nação, mas alguém que recebe e deixará um legado cultural para a história de 

um povo, que escreve sua história a partir de um território de objetos, como os aqui 

descritos, em que a herança deixada o contém como um sujeito marcado e construído 

historicamente por meio dos objetos. 

Por fim, temos a interessante fala da Rô de Bombinhas, ao fazer referência aqui 

não apenas à reprodutibilidade cultural, mas também a biológica, imbricada nas 

memórias dos objetos, quando no caso um sujeito da comunidade foi “feito” em um 

cocho. 

PAIOL 

 



 
Fotos 112 e 113 – Paiol do Engenho da Rô, Bombinhas. 

Fonte: Acervo dos autores. 

Antigamente, a gente botava, tinha uns paiol, né?, onde se botava 
milho, né? Mas os paiol pra farinha tem que ser um negócio bem 
caprichado, bem feito, pra não entrar barata, não entrar nada, né? Tudo 
direitinho. Aí o meu pai tinha um paiol que cabia 50 alqueire de farinha. 
Aquilo ali você dava pro ano todo pra comer. Antigamente só comia, 
como bendizer, só farinha, nós aqui, manezinho, nós daqui do interior 
era mais farinha. (Adalício Vítor da Silva, “Seu Lício”, Ratones – 
Florianópolis) 

 

PENEIRA 

 

 
Fotos 114  e 115 – Peneira do Engenho do Quinca, Garopaba. 

Fonte: Acervo dos autores. 



 
Foto 116 – Peneira do Engenho do Neca, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 
Foto 117 – Peneira do Sítio do Vale Encantado, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 
Foto 118 – Peneira do Engenho do Zé, Laguna. 

Fonte: Acervo dos autores. 



O processo é bastante importante. É para tirar todos os gruminhos. 
Geralmente, quando é feito em bastante quantidade, esse processo é 
feito numa peneira. Antigamente, a gente usava peneira normal, mas 
com o processo de higiene e tal, hoje assim já se faz num processo, 
numa peneira de pedreiro mesmo, né? Aquelas que se compra e 
mantém pra fazer esse processo. Que é da farinha mesmo. É também 
peneirar a massa da farinha de milho, que também é feita dentro da 
comunidade. E a pamonha? Também é feito o mesmo processo. Da 
farinha, que precisa ser ralada e precisa ser passada. Então a gente passa 
nessa peneira. Quanto mais ela ficar solta, melhor. (Clarice de Souza, 
“Cunhã Poty Pafe’í Dinha Clarice de Souza”, Aldeia Tekoa Tava’í – 
Canelinha) 

*** 

A peneira, assim como outros objetos da produção, são sujeitos a transformações 
ou mesmo fazem parte da memória dos engenheiros, em parte, pela dificuldade de 
conseguir os materiais adequados, como por causa da morte dos artesãos responsáveis. 

Daí, tem que peneirar, tem a peneira ali, ó. Você pode pegar a fileira 
ali para você ver? Pega a peneirinha ali, só pega a peneira ali, ó. É essa 
aí, é a peneira de peneirar a massa. Essa aí. Isso, pode tirar ela, isso, ó, 
essa aí é a peneira de peneirar massa. Daí o cara bota a massa aqui 
dentro e começa a peneirar ali dentro do cocho. Então, essa aqui é a 
famosa peneira. Essa aí é a peneira que a gente faz isso aí, daí vem para 
cá. Daí vem para cá. Daí a massa vem prontinha, aqui sai o produto 
completo, sai completinho. 

A peneira, agora que ele faz, é essa, porém, quem que faz? Mais 
ninguém está fazendo. Esse é o motivo. Essa peneira aí já é feita há 
tempo, há tempo. Essa peneira aí era do tempo do seu Manuel. Seu 
Manuel que emprestou para nós. Nós agora forremo com aquele. A 
gente está fazendo de alumínio agora, né, com a tela, né, de tela é fácil 
de fazer daí até forremos aquela ali que passa só a massinha. Daí a 
fagulhinha que fica daí, fica tudo fora, né? Daí o cara não vai para a 
farinha. Mas é uma beleza. Mas a peneira não temos mais ninguém que 
faz.  

Há que ressaltar, como mostra de continuidade da prática, que novas formas são 
valorizadas e consideradas até mais utilitárias. 

Essa aí é melhor agora porque é mais miudinha. Porque daí você 
compra a tela como você quer, da granula que você quer, entendeu? E 
na peneira é difícil. Fazer ela miudinha porque tem que gradiar ela, até 
gradiar fica difícil. É bem difícil. Isso tem que ser bem prática. Até nós 
estava achando que essa nossa aí está me agradando. Foi aonde nós 
botemo essa tela por cima, né? Para sair só massinha. Só a caroeira fica 
para a galinha. Mas nós ainda aproveitamos pras galinhas, não vai nada 
fora. Não, não vai nada fora, não. A caroeirinha a gente aproveita pras 
galinhazinha comer. 



A peneira, olha, infelizmente, já morreram. Já era a dona Dulce que 
fazia, uma mulherzinha lá do Macacu. Diz que tem um cara lá que faz 
lá ainda. Diz que faz. Maria Polin diz que faz também, não faz com 
eles. Não sei. Mas é bem difícil. O santinho tentou fazer uma e não 
conseguiu fazer. Meu primo ali não conseguiu fazer. 

A taquara [das peneiras]  é aquilo. É de taquara. A taquara é verdadeira, 
né? Não é de bambu. Taquara especial. 

Em diversos processos dos saberes-fazer, a qualidade dos objetos está 

relacionada diretamente à qualidade do produto final, no caso a farinha de mandioca. 

Esses são os casos do paiol e da peneira, que tal como nos contam os interlocutores, 

devem seguir critérios de qualidade com rigor, precisão e um bom acabamento ao ponto 

em que aquele processo vinculado àquela etapa da produção torna-se fundamental para 

todas as demais etapas do processo. Em outras palavras, há margem de erros em diversas 

etapas da produção artesanal, mas erros cometidos em algumas delas podem levar a 

perder toda a produção, principalmente no caso do armazenamento, no qual todo o 

produto final pode se perder. No caso da peneira, está mais relacionado ao tipo de farinha 

que se busca, a qual, como vimos nas narrativas, tem características singulares da 

regionalidade do litoral catarinense, muito mais fina e polvilhada do que outras 

produzidas no Brasil. Tal como em outros casos já observados, temos aqui os mesmos 

problemas atrelados às questões ambientais, a perda das matérias primas e/ou a perda 

dos conhecimentos do saber-fazer não transmitidos pelas gerações passadas. Contudo, 

soluções são buscadas e, graças ao amplo acesso a bens de consumo da modernidade, 

ferramentas e objetos similares são encontrados, como a peneira de pedreiro. (Ademir 

Rosalino, Costa do Macacu – Garopaba) 

 

PRENSA 

 



 
Foto 119 – Prensa do Engenho do Quinca, Garopaba. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 

 
Foto 120 – Prensa do Engenho da Acordi, Imbituba. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 
Foto 121 – Prensa do Sítio do Vale Encantado, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 



 
Foto 122 – Prensa do Engenho do Neca, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 
Foto 123 – Prensa do Engenho do Quinca, Garopaba. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 

[A prensa] veio lá de São João Batista. Porque a gente está conversando 
hoje, né? Ela tem quatro fusos, quatro fusos, só que dois estava comido 
de cupim. Um é aquele ali e nós vamos mandar fazer dois fusos novo. 
É quatro fusos. 

O conhecimento (o saber-fazer)  e a manutenção dos objetos também circulam 
entre parentes e amigos.  

É o meu filho mais o Beto ali de Santo Antônio, os dois vão fazer. O 
Beto para mim é um filho. Ele não sai daqui, está sempre aqui jantando 
com nós, almoçando aqui, está direto. Está direto aqui, olha a turma dos 
Andrade de lá são muito queridos. Tudo gente boa. Todos eles. É o 
Fausto, o Neril, o João. Ó, todos eles são tudo gente boa. (Adalício 
Vítor da Silva, “Seu Lício”, Ratones – Florianópolis) 



*** 

Quando interpelados sobre a origem de muitas das peças, eles declaram:  

Então essas peças são assim, ó, essa prensa é de um senhor. Ela era de 
um senhor da Ressacada, o senhor Dadá. Ela foi para o Laranjal, estava 
trabalhando no engenho lá e daí lá o engenho começou a cair. O pessoal 
parou de trabalhar também e eu fui lá e comprei deles e a gente 
comprou deles essa prensa. 

Como antes citado, há peças novas que até hoje podem ser mais utilitárias, porém, quando 
se fala de produção tradicional, algumas são insubstituíveis. 

Eu acho que a fornalha ali ela não consegue mudar, porque toda a 
farinha de mandioca, tudo o que passa na farinha de mandioca, a 
produção da farinha de mandioca, ela começa do chão. A hora que tu 
bota ela no chão, toda a qualidade passa pela raspagem, passa pela 
lavagem. Prensa, a sevagem e o forno, mas os dois principais elementos 
disso aí é o forno e a prensa pra tu ter uma farinha com qualidade. Claro 
que tu tem que lavar bem a mandioca, mas isso são coisas mais simples, 
né? O todo complicado do engenho tá lá e tá no forno. Não pode ter, no 
caso da farinha artesanal, que é a farinha polvilhada que a gente chama, 
então lá tem que ter cuidado no forno. Então, essas duas coisas, esses 
dois princípio nunca vai se acabar. Isso acredito eu que não, porque 
quando passa para ser uma prensa industrial, acabou. Se tu botar uma 
prensa industrial lá, mudou toda a tua farinha. (João Paulo, Macacu – 
Garopaba) 

 

Durante o trabalho de campo, vimos diversas peças de engenho sendo utilizadas 

como peças decorativas ou até como estrutura para construções, paradas de ônibus, 

bancos ou móveis de casas. Em geral, essas são peças e objetos de grande durabilidade 

como, por exemplo, a prensa que, como vimos, é um desses elementos inegociáveis que 

caracterizam um engenho tradicional. Diferentemente de outros objetos descritos aqui 

que, ou carregam elementos simbólicos e práticos relacionados à qualidade, ou a 

durabilidade dos processos de produção da farinha, aqui temos uma compreensão dos 

sujeitos de que seu modo de fazer está indissociável dos objetos e ferramenta que usa, 

onde o controle de qualidade se dá apenas e unicamente a partir do uso do forno ou da 

prensa, por exemplo. O controle do fogo e da torção e força usadas da prensa devem ser 

feitos, para João, por exemplo, por meio de uma sensibilidade, habilidade e técnica 

aprendida apenas na experiência e que nenhuma máquina automática poderia reproduzir. 



Já em outros engenhos, boa parte deles inativos ou utilizados apenas para 

demonstração para turistas e visitantes de como funcionava um engenho, boa parte das 

peças tem a função “decorativa”, ilustrativa e/ou pedagógica, tal como um museu. 

Contudo, alguns objetos, como o tacho, curiosamente, ainda têm sua utilidade, 

demonstrando que o conceito de cultura viva pode ser aqui interpretado para além das 

classificações utilitaristas, como, por exemplo, produz ou não farinha de mandioca, 

como um atributo a ser dado a um engenho tradicional ou não. Aqui, eles podem ser 

pensados como motores de uma memória que é ressignificada pelas gerações atuais e 

vindouras, no momento em que há uma busca por tradução e síntese do que era um 

engenho e do que seus antepassados ali faziam (e que, portanto, os constituem 

atualmente), para um público mais amplo que tem curiosidade em ver como se dava a 

vida em um engenho de farinha, por seus diversos motivos, mas em geral, no turismo, 

para a compreensão do seu viver atual, na modernidade, seja para auto-afirmação seja 

para uma reflexão sobre os processos de transformação culturais e econômicas ocorridos 

nos últimos séculos. 

RALADOR 

 
Foto 124 – Ralador. 

Fonte: Acervo dos autores. 

Antigamente, a gente ralava assim, o ralador era fino, então a 
gente não tinha essa opção, porque também o ralador ele era, tipo 
assim, feito por nós mesmo, né? Não é esses ralador comprado. 
Então, só tinha o ralo fino para ralar. Ele era bem artesanal, então 



não tinha a opção de ralar mais grosso. Então, o trabalho era 
maior também, né? 

Hoje em dia, assim, tem duas coisas que a gente até tem por aqui, 
né? Acho que até eu tenho um em casa. Porque esse ralador era 
feito com ossos de animais ou de aves silvestres, né? Geralmente, 
dente, assim era afiado, né? A faca e aí a gente furava uma lata, 
geralmente assim de alumínio, que antigamente tinha aquelas 
latas que vinha o azeite dentro. Hoje, a gente tem a de oliva, então 
a gente usava assim, furava ali e era o nosso ralador. Era assim. 
Aí colocava aquela uma base de madeira, né, ou de bambu, e era 
assim que a gente tinha o nosso ralo. (Clarice de Souza, “Cunhã 
Poty Pafe’í Dinha Clarice de Souza”, Aldeia Tekoa Tava’í – 
Canelinha) 

Notamos na fala de Clarice como alguns objetos são utilizados atualmente como 

substitutos de ferramentas tradicionais. Contudo, no caso relatado do ralador, não há 

uma apropriação ou aculturação, mas sim o alcance de um resultado esperado para 

produção de determinado alimento que necessite ralar “mais grosso”, por exemplo. Esse 

instrumento dos brancos é aqui ressignificado e inserido como instrumento que permite 

a continuidade dos modos de saber-fazer Mbyá Guarani. Assim como existe uma grande 

variedade de raladores em outras etnias indígenas, o ralador dos brancos é utilizado aqui 

como uma das variações para as soluções necessárias a esse momento em que vivem 

dentro de um contexto de demandas e exigências que esses povos tradicionais assumem 

ou lhes são impostos. 

TACHO 

 
Foto 125 – Tacho de cobre do Engenho do Miminho, Bombinhas. 

Fonte: Acervo dos autores. 



 

 
Foto 126 – Tacho cheio de farinha no Engenho do Quinca, Garopaba. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 

 
Foto 127 – Tacho do Engenho da Dona Catarina, Angelina. 

Fonte: Acervo dos autores. 

É, as farinhadas aqui nesse engenho, não, ele é mais contemplativo, né? 
Única coisa que funciona, de fato, é o tacho de cobre. Então, aqui as 
peças elas estão mais pra exposição. (Luiz Antônio Patrício, 
Bombinhas) 

TIPITI 



 
Foto 128 – Tipiti do Sítio do Vale Encantado, Florianópolis. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 

 
Foto 129 – Tipiti do Engenho do Quinca, Garopaba. 

Fonte: Acervo dos autores. 

 

 
Foto 130 – Tipiti do Engenho do Ademir, Garopaba. 



Fonte: Acervo dos autores. 

 

 
Foto 131 – Tipiti do Engenho do Zé, Laguna. 

Fonte: Acervo dos autores. 

Então, o indígena, o que que ele fazia? Ele deixava a mandioca depois 
de colhida dentro de um balaio, de um cesto, né?, dentro de uma água 
corrente. Ali deixava uma semana, algum tempo, aquela mandioca ela 
ficava muito mole, né?, porque está ali em contato com a água. Era 
mais fácil de ir com a mão mesmo espremer toda. Tirar a casca e ficar 
só com o miolo. A massa bastante úmida ia também com a mão 
espremendo, tirando aos poucos. Colocada no tipiti. Que aí é um, 
digamos, um artefato, né? Um utensílio de trabalho específico dos 
indígenas para recolher todo o líquido dessa massa. E esse era o 
processo de produção que ainda hoje é usado nos engenhos, não é? Só 
que com outros equipamentos e com outras técnicas que não se 
conheciam. (Francisco do Vale Pereira, Florianópolis) 

Por fim, temos o tipiti, que apesar de grande semelhança com os produzidos e 

utilizados por povos indígenas, manteve originalmente as mesmas características de 

funcionamento, sem maiores modificações, como, por exemplo, seu formato a fim de 

adaptar-se ao tamanho e forma da prensa. Como explica Francisco, do NEA/UFSC, 

outras etapas do processo de produção da farinha foram replicadas com quase igual 

semelhança pelos europeus. Por outro lado, aqui podemos levar adiante uma reflexão 

sobre se os indígenas conheciam ou não técnicas que poderiam ser utilizadas. Ao 

compararmos diversos processos de produção da farinha de mandioca feitos no mundo, 

veremos que cada um se utiliza de técnicas, materiais, insumos, ferramentas e até etapas 

da produção, produzindo com isso variedades e tipos de farinha muito distintos. Cada 

uma das populações que utilizaram e/ou domesticaram a mandioca produziram seus 

derivados à sua maneira, com suas tradições, trocas, transformações, aprendizados com 



outras culturas e apropriações culturais das mais diversas. Importante aqui pontuar, nesse 

sentido, que não buscamos em nossa análise uma visão nem sincrética, holística ou 

ecumênica nem evolucionista, utilitarista ou funcionalista. Povos indígenas não 

utilizaram técnicas e maquinários como os construídos por açorianos, não porque não 

tinham capacidade ou não estivessem evolutivamente no mesmo estágio de 

desenvolvimento dos europeus, mas sim por suas lógicas produtivas não serem a da alta 

produção e por sua relação com a mandioca não ser a mesma do que a dos europeus. 

11. Sistema alimentar tradicional: corpo, gosto e saúde física e espiritual no 
cotidiano das comunidades quilombolas, Guarani, açorianas e alemã pesquisadas 

Uma das temáticas recorrentes durante as entrevistas realizadas no trabalho de 

campo foram as “comidas de engenho”, mas de forma geral o que prevaleceu foram as 

“comidas à base de farinha de mandioca/aipim”. Durante a análise das narrativas, ficou 

evidente a circulação destes alimentos entre os grupos étnicos, descendentes de 

portugueses açorianos, alemães e africanos trazidos na condição de escravizados e que 

atualmente se identificam como quilombolas, bem como dos indígenas Mbyá Guarani, 

que têm suas práticas e vivências ancoradas nos saberes e fazeres acerca do universo da 

produção artesanal de farinha de mandioca, e suas dinâmicas, no litoral catarinense. 

Neste sentido, surgiu a demanda de compilar, embora sem a pretensão de esgotar, 

as informações acerca destes preparos. Para isso, nos debruçamos na organização dos 

relatos articulados, no formato de quadros discursivos, para a apresentação das 

informações textuais como: nome, modo de preparo e contexto em que o prato ou a 

bebida são produzidos e/ou consumidos entre os diferentes grupos étnicos, detentores 

e/ou praticantes, presentes na pesquisa. 

Neste momento, foram identificados dezesseis alimentos, entre comidas e 

bebidas, com ou sem correspondência imediata, entre os grupos supracitados. Os 

respectivos quadros, inseridos abaixo em uma versão adaptada, para fins de ilustração, 

foram o nosso ponto de partida para o aprofundamento da análise que se apresenta a 

seguir. 

 



Tabela 3 – Tabela de Alimentos 

Grupo étnico Alimento Entrevistados(as) que mencionam o 
alimento 

  

Descendentes de 

portugueses 

açorianos / alemães 

Mané pança Dinha, mulher, x anos, Engenho dos 
Andrade, Florianópolis 

  Bolo em 
cima da 
chapa 

Dinéia, mulher, x anos, Sertão do 
Ribeirão, Florianópolis 

  

Quilombolas Nego 
deitado 

Maurílio, homem, 65 anos, Morro do 
Fortunato, Garopaba 

Indígenas Mbyá 
Guarani 

Mbojape 

 

  

Fonte: Elaboração dos autores. 

  

Tal qual o “mito das três raças”, de Darcy Ribeiro, que explica a miscigenação 

brasileira, de forma simplista e conciliadora, podemos fazer uma transposição dessa 

ideia para a produção da farinha de mandioca e seus derivados. Neste caso, a narrativa 

mais usual encontrada nas pesquisas bibliográficas e em trabalho de campo é de que 

houve certa harmonia entre os diferentes grupos étnicos que habitavam o litoral 

catarinense no momento da colonização europeia. Teoricamente, haveria uma simbiose 



entre as potencialidades destes grupos, a saber: portugueses açorianos, indígenas Mbyá 

Guarani e africanos escravizados. Mas, será que foi isso mesmo? 

Tal simbiose seria o “casamento perfeito” entre os recursos e conhecimentos de 

cada grupo. Os portugueses açorianos, que já eram familiarizados com a domesticação 

do boi no continente europeu, teriam trazido consigo a técnica da moagem já utilizada 

no arquipélago para o processamento de farinha de trigo. Os indígenas tinham domínio 

do manejo da mandioca aqui na América do Sul16, e os africanos, trazidos para o Brasil 

na condição de pessoas escravizadas, por sua vez, detinham técnicas agrícolas e de 

manufatura de recursos naturais, tais como, por exemplo, o da madeira. 

Fico tentando entender como é que começou, é importante quando a gente 
retoma, tentar lembrar como é que surgiu. Como surgiu essa tradição dos 
indígenas aqui? Os indígenas, os guaranis, que começaram a dominar a mandioca 
e domesticaram ela (…) 
Os açorianos trouxeram os maquinários, construíram os maquinários a partir 
deles e de outros modelos de indígenas. Então, de onde veio esses maquinários? 
Porque, na verdade, os portugueses não sabiam fazer nada. (...) Os senhores de 
engenho não sabiam fazer nada. E quem sabia fazer eram os escravos (...) Porque 
nem plantar os senhores de engenho sabiam. Eles não sabiam. Os escravos, sim, 
sabiam plantar. (Maurílio, Morro do Fortunato,  Garopaba) 

Ou seja, na fala de alguns dos entrevistados ficam latentes os mecanismos de 

apropriação cultural europeia em relação às técnicas e conhecimentos já existentes entre 

os povos originários da América do Sul e de África, como também nos conta Clarice, 

uma mulher indígena Mbyá Guarani e Kaingang, durante nossa visita à aldeia Tava’í, 

em Canelinha: 

Aqui em Santa Catarina a gente vê muito isso assim, muita coisa é 
indígena, não só alimentos, mas como? Elementos usados e sendo aí 

                                                 

16 Para Andrade Neto (2023, p. 46)  “a domesticação das plantas de mandioca, tida como uma das culturas 
mais antigas da história da agricultura do planeta, ocorreu há 9 mil anos no extremo sul amazônico e 
atravessou os Andes pelas dispersões indígenas, ganhando o litoral do Peru há 4 mil anos e o norte 
colombiano há 6 mil anos” (Howeler et al., 2013; Neves, 2021). Com o avanço colonial, as mandiocas 
circularam para fora do continente americano e, em 1786, chegaram ao Ceilão e às Ilhas Maurício pelas 
mãos dos viajantes espanhóis (Haudricourt; Hédin, 1943). Atualmente, as plantas de mandioca são 
amplamente cultivadas nos países tropicais da América, no continente africano e asiático (Siviero et al., 
2019). Mais informações em: https://pergamum.ufsc.br/acervo/386606. 

 



divulgados como fazendo parte da cultura principalmente açoriana. 
(Clarice de Souza, “Cunhã Poty Pafe’í Dinha Clarice de Souza”, Aldeia 
Tekoa Tava’í – Canelinha) 

  

Em que pese o fato de os açorianos serem majoritariamente agricultores, e não 

pescadores no arquipélago17, sabe-se que sua base agrícola estava ligada aos ciclos 

econômicos europeus (ciclo da laranja, ciclo do trigo)18, não sendo a mandioca uma 

espécie conhecida de antemão. 

Enquanto isso, nos trópicos, as populações indígenas manufaturavam o tubérculo 

que se transformava com o auxílio do pilão e do tipiti ou até mesmo de um ralador, feito 

de ossos ou dentes de animais, como nos conta Clarice: 

Acho que até eu tenho um em casa, esse ralador era feito com ossos de animais 
ou de aves silvestres, né? Geralmente dentes, assim, então, era afiado, né?, com 
a faca e aí a gente furava uma lata, geralmente assim de alumínio, que 
antigamente tinha aquelas latas que vinha o azeite dentro, né? Hoje a gente tem 
a de oliva, então a gente usava assim, furava ali e era o nosso ralador. Era assim. 
Aí colocava uma base de madeira, né, ou de bambu, e era assim que a gente tinha 
o nosso ralo. (Clarice de Souza, “Cunhã Poty Pafe’í Dinha Clarice de Souza”, 
Aldeia Tekoa Tava’í – Canelinha) 

Já os africanos foram inseridos no processo da adaptação da fabricação da farinha 

sobretudo como mão de obra braçal, mas também como conhecedores de técnicas acerca 

da utilização e manuseio de recursos naturais como a madeira, bem como de 

conhecimentos agrícolas compatíveis com o clima brasileiro. Estes saberes e fazeres 

foram sendo aproveitados não só para as atividades na roça, como também, segundo o 

depoimento supracitado do senhor Maurílio, para confecção de componentes para as 

                                                 

17 Em sua tese de doutorado, Ferreira (2006, p. 44) afirma que “Os habitantes dos Açores são 
caracterizados até hoje como ‘ilhéus de costas para o mar’, vivem praticamente da agricultura e da 
pecuária, debruçados sobre suas lagoas. Em tempos idos, de modo geral, só se aventuram ao mar para a 
caça da baleia nos canais entre as ilhas centrais, sobretudo a partir do final do século XVIII, portanto, após 
a migração para Santa Catarina. Os açorianos não são os marujos que Cabral imaginava. Em Santa 
Catarina, sim, dividirão suas atividades entre a roça e a pescaria”. Disponível  em: 
http://repositorio.ufsc.br/xmlui/handle/123456789/88284. 

18 Mais informações em: https://nea.ufsc.br/sintese-historica-dos-acores/. 



engrenagens de carros de bois, um meio de transporte presente desde o continente 

europeu. 

Neste momento, nosso olhar atento se volta às narrativas de campo que dão conta 

de uma série de saberes e modos de fazer relacionados ao universo da produção de 

farinha de mandioca e seus derivados que perpassam por todos os grupos étnicos já 

mencionados. 

Como o caso das indígenas Mbyá Guarani com que conversamos nas aldeias 

Itaty, no Morro dos Cavalos, município de Palhoça, e em Tava’í, Canelinha, nos 

contaram a respeito da rotina alimentar que ainda privilegia itens derivados da mandioca, 

como o pirão, o virado, o beiju, a farofa, entre outros. Além do fermento e da bebida 

cerimonial feitos a partir da manipueira da mandioca, em um processo que dá utilidade 

a todas as sobras provenientes da manufatura artesanal da farinha, de maneira altamente 

sustentável. Ainda no Morro dos Cavalos, temos o relato de Maria Brazuela, que utiliza 

o pilão19 que era de sua mãe, e ainda conhecemos o pilão da Cristina, que embora não 

produza mais farinha de mandioca, preserva a técnica de pilagem para processar outros 

grãos, como é o caso do milho. 

                                                 

19 Mais informações em: Coelho, Gelci José; Pereira, Francisco do Vale. Receitas utilizando o pilão como 
processador de alimentos. Revista do Projeto Pilão da Ilha. Museu Universitário “Oswaldo Rodrigues 
Cabral” – Florianópolis, UFSC, 2003.  

 

 



 

  

Fotos 132 e 133 – Pilão,  Aldeia Tekoa Itaty – Terra Indígena Morro dos Cavalos. 

Fonte: Acervo dos autores. 

  

Fotos 134 e 135 – Pilagem de milho, Aldeia Tekoa Itaty – Terra Indígena Morro dos Cavalos. 

Fonte: Acervo dos autores. 

Já no Morro do Fortunato, comunidade quilombola em Garopaba, conversamos 

com o senhor Maurílio, que nos apresentou uma série de hábitos alimentares que 

conjugam a farinha com outros alimentos. Estas combinações formavam a base da 

alimentação no contexto das vivências no engenho. Laranja, banana, café, peixe, tudo 



“para comer com farinha”, diz ele. E ainda outras iguarias como pirão de leite, aipim 

com melado e nego deitado faziam parte dos hábitos alimentares dentro do engenho. 

Então, eu pegava laranja, principalmente quando era frio, pegava laranja, tinha 
muita laranja ao redor do engenho, laranja lima, laranja açúcar, então pegava 
laranja, levava para dentro do engenho, cortava a laranja no meio e botava 
farinha quente em cima para comer laranja com farinha quente (...) 

(...) nós pegávamos a banana, fazíamos um buraco dentro da farinha e botávamos 
a banana ali, tampávamos ela. Daqui a pouco tu abria aquele buraco ali, pegava 
a farinha. A banana estava cozida só com o calor da farinha. Isso era coisa que 
fazia muito. (...) 

(...) Café com farinha, então, já nem se fala. Peixe. Pegava um pedaço de peixe, 
pegava um peixe, porque na época o peixe era, como é que se diz?, tinha muito, 
muito peixe. E era um peixe de qualidade. Anchova, tainha, corvina, sardinha. 
Então, tudo isso ia lá para a boca do forno, ou senão para o fogão. Aí tomava 
café com peixe e com farinha. Isso até hoje eu faço. Café com peixe com farinha 
(...) (Maurílio Machado, Quilombo Morro do Fortunato – Garopaba) 

 

E ainda, outras iguarias, como pirão de leite, aipim com melado e nego deitado, 

faziam parte dos hábitos alimentares dentro do engenho. 

 
(...) O nego deitado, vou falar do nego deitado. O nego deitado, as nossas avós, 
quando vinha do morro, ele perguntava para a mulher, o que é que tem de pão 
de café hoje? Hoje, só tem nego deitado. Nego deitado é um bolo feito em cima 
da chapa. Ovo, que tinha muito. Todo mundo tinha criação de galinha. Por que 
tinha criação de galinha? Porque tinha farinha. Tinha mandioca. Muita galinha. 
Ovo de qualidade. Então, pegava ovo, tirava a clara, só a gema, porque a clara 
endurece o bolo. Tira a clara, botava quatro, cinco ovos, seis ovos, batia num 
prato, batia num prato, botava um pouquinho de banha de porco, batendo e 
botando farinha de mandioca. Tinha gente que fazia com farinha de milho, mas, 
de primeira, era só farinha de mandioca. Então, botava farinha de mandioca, 
fazia um bolo, mas um bolo caprichado. O bolo era enrolado numa folha de 
bananeira. Enrola ele na folha de bananeira, deixa ele todo coberto de folha de 
bananeira, bota em cima da chapa. Então, por que chamava de negro deitado? 
Vou dizer por que chamava de negro deitado. Botava em cima da chapa, queimou 
um lado daquela palha de bananeira, a folha de bananeira vai queimar, queimou, 
vira o outro lado, para queimar o outro lado. Ficou o quê? Como é que ficou a 



folha de bananeira? Negra. (Maurílio Machado, Quilombo Morro do Fortunato 
– Garopaba) 

Negro deitado. Para além de um relato a respeito das estratégias alimentares, seu 
Maurílio demonstra que também há técnicas que envolvem esses saberes-fazeres 
geracionais: 

(...) E era gostoso, porque quanto mais ovo tu botava, mais fofo ele ficava. Então, 
se cortava, fazia o bolo e deixava em cima da chapa, deixava esfriar, porque não 
podia cortar ele quente. Então, eu deixava ele esfriar, que é para ele não escardar, 
porque é igual fazer um bolo hoje. Se tu fez um bolo de banana, por exemplo, 
vai lá, corta ele quente, ele fica escardado por dentro, não deixou esfriar. Então, 
o bolo tem que deixar frio. Então, eu cortava aquele bolo depois de frio, ele 
ficava, apertava assim, ficava bem macio, bem fofinho.  (Maurílio Machado, 
Quilombo Morro do Fortunato – Garopaba) 

  

Essas, entre outras receitas, faziam parte do que seu Maurílio chama de “pão de 

café”, expressão nativa usada para falar dos acompanhamentos, das misturas que se 

consumiam no momento da refeição, do café. Se olharmos em perspectiva, qual seria a 

diferença entre o “pão de café”, do seu Maurílio, e os “quitutes” ou “iguarias” de 

mandioca produzidas contemporaneamente pelo grupo de mulheres da Acordi ou pela 

Cida, em Imbituba e Garopaba, respectivamente? 

Durante sua explicação a respeito da origem do nome “nego deitado”, seu 

Maurílio parece lançar mão de uma narrativização20 que privilegia a identidade por ele 

compartilhada com seu grupo étnico de pertença. Neste sentido, tomamos a discussão 

                                                 

20 Tomamos o conceito de narrativização no sentido atribuído por Cardoso (2007). Para ela, “a experiência 
ou o evento deixa de ser a origem da narrativa, a evidência que autoriza o discurso, para ser aquilo sobre o 
qual o ‘conhecimento’ e os ‘significados’ são produzidos (...), a narrativização é tida então como um 
processo de significação através do qual ‘experiência’, ‘sujeito’ e ‘evento’ são simultaneamente 
constituídos – um processo através do qual o sujeito se posiciona enquanto sujeito em uma ‘realidade 
social’ (...), engendrando um espaço interpretativo no qual se abre a possibilidade de novas percepções do 
cotidiano (2007, p. 320). 

 

 

 



em Raposo (2010), que destaca o “reconhecimento do valor patrimonial de uma 

performance cultural do passado por parte dos atores sociais situados em contextos 

particulares, orientados por interesses distintos em relação a ele e com o poder de 

promover a sua autenticidade” (2010, p. 102). Em outras palavras, poderíamos dizer que 

são os atores sociais locais que atribuem sentidos simbólicos relacionados às concepções 

de autenticidade e tradição. Estas ideias de patrimônio são, então, sistematicamente 

tensionadas e (re)organizadas consoante as interpretações de seus detentores. No caso 

emblemático de seu Maurílio, poderíamos dizer que ele lança mão de uma  

narrativização performática pelo que sua performance está na memória, por meio da 

narrativização, uma vez que sua prática não está mais vigente. 

Já para os descendentes de açorianos, a performance está nos momentos de 

sociabilidade, como é o caso das farinhadas, bem como nas técnicas de fabricação e 

cozimento com utensílios e técnicas considerados “originais” ou “tradicionais”, como é 

o caso do relato abaixo, que explica o preparo do pirão tipicamente manezinho, em 

contraponto ao que é comercializado nos restaurantes turísticos, bem como o uso da 

tração animal para a moagem, durante a exibição da prática, por exemplo, nas atividades 

do Casarão e Engenho dos Andrade, em Florianópolis. Ainda, com o cozimento no tacho 

de cobre, encontrado em outras localidades, como o Engenho do Quinca, no Pinguirito, 

em Garopaba. Por fim, para as populações indígenas, a performance estaria na própria 

manutenção das atividades artesanais de manufatura de farinha de mandioca e derivados 

dentro das aldeias. 

Fizemos o pirão, não é o pirão do restaurante, esse pirão quem faz sou eu, é o 
pirão do Manezinho que é feito na hora. Colocando uma cebolinha, uma 
linguicinha e um feijão. Feijão também não pode faltar. E o pessoal fica 
enlouquecido por essa comida. (...) 

O pirão do restaurante, tu vai colocando, bota uma água temperada e vai 
colocando a farinha e mexendo por muito tempo, assim, até ele ficar uma goma. 
Esse pirão, não. É colocada a farinha, o temperinho, coloca água fervente e mexe 
ali na hora. 

Ele fica pronto em menos de um minuto. Entendeu? E esse é o pirão do 
Manezinho. 

O pirão do Manezinho é esse. É dessa forma. (Maria de Lourdes Andrade 
Padilha, “Dinha”, Santo Antônio de Lisboa – Florianópolis) 

 



  Neste sentido, podemos afirmar que, de algum modo, todos levam sua identidade 

à mesa de maneira, por vezes, performática, como é o caso do “nego deitado” do seu 

Maurílio. Podemos pensar de maneira similar a respeito das receitas relatadas por Dinha, 

do Engenho dos Andrade, em Florianópolis, que nos traz uma série de receitas à base de 

farinha de mandioca produzidas por ela, incluindo o mané pança, a versão luso-açoriana 

do nego deitado: 

O mané pança é uma massinha que a gente bota na folha da bananeira,  
temperadinha, fecha e bota pra assar. Ou em cima da chapa. (Maria de Lourdes 
Andrade Padilha, “Dinha”, Santo Antônio de Lisboa – Florianópolis) 

Aqui, podemos observar que as equivalências étnicas são batizadas a partir de 

características do grupo que as nomeiam. Ou seja, nomes diferentes têm significados 

diferentes, mesmo que se trate do mesmo prato e/ou modo de preparo. Desta maneira, o 

nome dado passa a operar como uma espécie de estratégia identitária21 que distingue não 

só a identidade cultural do grupo, como, em alguns casos, a exemplo da consertada do 

município de Bombinhas, o próprio território por ele ocupado. Ou ainda, se quisermos 

uma forma de comunicação do grupo e entre grupos que têm como base suas 

preferências, vivências e relações sociais e também simbólicas. A consertada é uma 

bebida feita de café, cachaça, açúcar, cravo, canela, gengibre e erva-doce, e a sua origem, 

segundo nos contaram, estaria no ato de “consertar” a cachaça no café. Este preparado 

publicizado como uma “bebida típica de Bombinhas”22 na verdade tem recorrência em 

outras cidades do litoral catarinense como Penha, Porto Belo e Florianópolis, sendo que 

                                                 

21   Hall (2014) fala da construção das identidades desde “dentro e não fora do discurso (...) produzidas 
em locais históricos e institucionais específicos, no interior de formações e práticas discursivas 
específicas, por estratégias e iniciativas específicas”. Em outros termos, pode-se dizer que as identidades 
são forjadas pelos sujeitos dentro dos discursos do que Hall sinaliza como a “narrativização do eu”, em 
que as identidades se valem dos recursos “da história, da linguagem e da cultura para a produção não 
daquilo que nós somos, mas daquilo no que nos tornamos” (2014, p. 109, Silveira, 2022). Sendo que é 
neste sentido que trazemos aqui o conceito de estratégia identitária, um mecanismo capaz de operar dentro 
e fora do discurso, e entre os grupos, consoante o contexto cultural e social que lhe é apresentado. 

22 Veja mais em: https://ndmais.com.br/noticias/guardias-mantem-viva-a-tradicao-da-consertada-a-
bebida-tipica-de-bombinhas/. 

 



a variação das especiarias utilizadas marca diferença do preparo compartilhado dentro 

do mesmo grupo étnico, mas em territórios diferentes. 

Neste sentido, também identificamos o uso da mesma nomenclatura entre 

diferentes grupos, como é o caso do beiju, um alimento presente no cotidiano dos 

descendentes de portugueses açorianos e também dos indígenas Mbyá Guarani, mas que 

tiveram suas formas de preparo apresentadas de maneiras diferentes durante as 

entrevistas: 

O biju precisa ser de um dia pro outro, não pode ser feito no mesmo dia. Ela [a 
farinha] precisa estar de molho. Depois, a gente retira esse daqui com colher e já 
pode botar ali para fazer biju. É na chapa. Agora é mais frigideira também, né? 
(Clarice de Souza, “Cunhã Poty Pafe’í Dinha Clarice de Souza”, Aldeia Tekoa 
Tava’í – Canelinha) 

 

 

Fotos 136 e 137 – Produção de beiju do Engenho do Quinca, Pinguirito, Garopaba. 

Fonte: Rancho Cultural, 2023. 



Já entre os descendentes de açorianos, que em sua maioria processam o beiju 

dentro do engenho, o cozimento consiste em assar a massa sob o tacho de cobre aquecido 

a lenha. Em ambos casos, a presença feminina, seja o fogão, seja o tacho, é majoritária. 

E a importância do trabalho destas mulheres é recorrentemente evidenciada entre nossos 

interlocutores: 

Naquela época, as mulheres trabalhavam muito assim, serviço pesado, então era 
praticamente tudo o que fazia. Mas ela forneava? Sim, forneava. porque na época 
o forno era no braço. Então, as mulheres que forneavam. Sempre as mulheres 
forneando, era tocado assim, mexia a farinha nos braços. (Sérgio Bittencourt de 
Oliveira, Cangueri de Fora – Imaruí) 

Nestes relatos, embora deem conta de um aspecto do passado, é possível perceber 

o protagonismo das mulheres nas tarefas ligadas ao manejo com a mandioca para além 

da produção dos “quitutes com mandioca da roça”23 mencionados pelo grupo de 

mulheres da Acordi, na cidade de Imbituba, ou ainda, as “iguarias de mandioca”, 

apresentados por Cida, uma jovem proprietária de engenho no município de Garopaba.  

As nomenclaturas contemporâneas distinguem, ao mesmo tempo que valorizam e 

marcam a identidade étnica. 

Em nossas incursões em campo, essas receitas de “iguarias”, “quitutes” e afins 

foram majoritariamente descritas por mulheres, que ao colocarem a mão na massa, 

literalmente, se revelaram centrais no importante papel de guardiãs em prol da 

manutenção dessas práticas no tempo presente. 

Mas os homens da comunidade sabem fazer beiju? Mas é agora, é mais trabalho 
das mulheres assim, né? Mas o homem vai na roça pegar mandioca e trazer a 
mandioca, um papel mais de homem, né?, da lenha. Mas das mulheres é mesmo 
essa. (Clarice de Souza, “Cunhã Poty Pafe’í Dinha Clarice de Souza”, Aldeia 
Tekoa Tava’í – Canelinha) 

Aqui, a narrativa trazida pela mulher indígena Guarani sublinha a divisão entre 

trabalho de homem e trabalho de mulher na sociabilidade Guarani. É importante destacar 

que estas mulheres têm o domínio de todo o processo de confecção do beiju, que inclui 

ralar, sevar, cozinhar. Uma tarefa que é igualmente pesada em termos de emprego de 

                                                 

23 Mais informações em: https://www.acordi.org/floresdarestinga.   



força e habilidade, além de deterem conhecimentos a respeito das características da 

mandioca e seu manuseio, a fim de ter o resultado esperado. 

Outra observação interessante a respeito das variações de ingredientes e/ou 

modos de fazer de um mesmo prato, inclusive dentro do mesmo grupo étnico, é a 

necessidade de adaptação consoante a disponibilidade de itens e também de certa 

criatividade na escolha de suas preferências pessoais, como o caso da rosca de polvilho 

ou coruja, que é encontrada, entre os açorianos, com ou sem erva-doce, doce ou salgada. 

Outra hipótese importante para a presença destas variações seria a escassez de outros 

momentos históricos, que refletem na consolidação de certas receitas e preferências na 

contemporaneidade como, por exemplo, o hábito de consumir frutas (banana, laranja) e 

também café com farinha, em substituição ao carboidrato presente nos pães e no arroz, 

itens considerados como “comida de festa”, comprados apenas em datas como o Natal, 

Páscoa e Ano Novo. 

Para além de um cenário de eventual escassez de variedades de alimentos, há 

também o discurso dos detentores que o relacionam à “sustentação” que a farinha de 

mandioca promove no organismo para enfrentar um dia de trabalho pesado na roça, 

como também ao prazer pelo gosto desses alimentos. 

Sabe o que eu comia? Aquele pirão de leite? Uma caneca de café com leite. Era 
o pão de café da manhã. Tu ia para o morro. Quando nós íamos para a roça, 
ficava o meio dia todinho sem fome. Porque estava ali a sustentação.24  (Maurílio 
Machado, Quilombo Morro do Fortunato, Garopaba) 

Sou apaixonada, assim, às vezes eu nem quero comer, dizem, ah, médico diz 
para não comer e tal, mas eu gosto de um pirãozinho de água, com feijãozinho 
por cima e ovo, um ovinho frito, assim, ou então uma linguicinha frita também, 
eu gosto muito. (Maria de Lourdes Andrade Padilha, “Dinha”, Santo Antônio de 

Lisboa – Florianópolis) 

                                                 

24 Para a antropóloga Maria Eunice Maciel, “a alimentação humana vai muito além da simples 
sustentação da vida. Nós atribuímos significado ao ato alimentar, tornando o alimento em comida. O que 
comemos, quando, com quem, em que circunstância faz parte do sistema alimentar humano. Assim, nós 
não simplesmente nos nutrimos ou nos alimentamos, nós comemos, uma relação em que aquilo que é 
ingerido tem significado para nós. Não comemos alface, comemos uma salada de alface. Sentamos numa 
mesa ou comemos acocorados, com talheres (e que tipo de talheres) ou com as mãos. E por aí vai. Nós 
nos construímos comendo não apenas biologicamente, mas também social e culturalmente.” (Maciel, 
2010). 



Tanto seu Maurílio quanto Dinha fazem referência ao discurso médico que retira 

a farinha de mandioca da rotina alimentar por ser um carboidrato e potencialmente 

prejudicial se consumido em excesso, especialmente em pratos como o pirão. Entretanto, 

algumas das suas propriedades são justamente a sensação de saciedade e o fornecimento 

de energia. Em uma perspectiva antropológica, é interessante observar certa “fabricação 

do corpo”25 para o trabalho a partir da escolha do consumo de determinados alimentos 

cujo significados estão atribuídos no sentido da sustentação da vida descrita por Maciel 

(2010). 

Por fim, outro exercício interessante para pensarmos a relação entre escassez de 

alimentos ou produtos e os hábitos alimentares dos grupos étnicos pesquisados é a 

análise do ciclo de vida da farinha de mandioca e seus derivados. No processo que nos 

foi narrado por Clarice, todos os elementos extraídos a partir da raspagem da mandioca 

são aproveitados, a exemplo da manipueira, que se destaca na confecção de fermento 

natural, utilizado no preparo de pães e bolos. 

Nesse processo aqui também a gente usa ele para fazer o nosso fermento. E 
nossos bolos, pães, qualquer coisa que a gente for usar, a gente usa o fermento 
da mandioca (...) 

Agora, nós vamos espremer essa massa, né? Então, você espreme, vai sair um 
líquido. Aí quando esse líquido fermentar ele vai fermentando. Ele vai virar um 
fermento (...) 

Ó, esse líquido aqui você vai pôr numa vasilha de barro ou de vidro. Ele vai 
fermentar e aí a gente vai usar na medida, por exemplo, de fazer um pão. (Clarice 
de Souza, “Cunhã Poty Pafe’í Dinha Clarice de Souza”, Aldeia Tekoa Tava’í – 
Canelinha) 

Clarice segue explicando como ocorre a transformação do líquido extraído da 

mandioca na chicha, uma bebida cerimonial sagrada para os Guarani. 

                                                 

25 Mais informações em: Oliveira, Philippe Hanna de Almeida. Comida forte e comida fraca: alimentação 
e fabricação dos corpos entre os Kaingang da terra indígena Xapecó (Santa Catarina, Brasil). Dissertação 
(Mestrado) – Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
Social, Florianópolis, 2009. 

 

 



Esse líquido que temos aqui vai virar o fermento, ele vai virar a bebida que é 
servida nas cerimônias, então pra fazer a bebida também tem todo um processo 
que ele precisa ser enterrado, né? Então a gente enterra esse líquido, aqui tem um 
outro processo ainda, que a gente faz com ele e ele fica enterrado dentro dos 
gomos de bambu ou garrafa de barro, né, vasilha de barro ou até mesmo assim 
de vidro hoje, né? Mas tem que tá aí. Ele fica em repouso, debaixo da terra, por 
uns 15 dias, no mínimo. E aí, depois ele vai virar a bebida, fermenta e vai virar 
álcool, né? Como bebida comum. (Clarice de Souza, “Cunhã Poty Pafe’í Dinha 
Clarice de Souza”, Aldeia Tekoa Tava’í – Canelinha) 

  

Ou seja, este ciclo de utilização total de todos os potenciais dejetos provenientes 

da manufatura da mandioca se revelam altamente sustentáveis ao meio ambiente e se 

inserem dentro do contexto cultural e cosmológico indígena que toma a natureza dos 

alimentos como um todo, onde nada se descarta. Neste mesmo sentido, podemos trazer 

o exemplo de alguns engenhos de farinha que visitamos, durante o trabalho de campo, 

cuja prática de reaproveitar a manipueira e as cascas da mandioca para alimentar os 

animais também é encontrada. 

Por fim, embora existam narrativas confrontantes entre os grupos étnicos 

pesquisados, é preciso pontuar que as tensões fazem parte de um campo de forças onde 

as alianças fazem também parte. Na prática, busca-se um objetivo comum: a manutenção 

dos saberes e fazeres herdados e praticados em volta do universo da fabricação artesanal 

da farinha de mandioca no litoral catarinense. Este ponto fica evidente quando ouvimos 

relatos a respeito do intercâmbio entre os grupos para a troca de espécies de ramas de 

mandiocas com o cacique da aldeia no Morro dos Cavalos, citada por Cláudio do 

Engenho dos Andrade, por exemplo. Ou, ainda, com a comercialização dos produtos do 

Morro do Fortunato que abastecia a sede de Garopaba, bem como a expertise de sua 

liderança que até os dias de hoje é requisitado para ser júri das competições de carro de 

boi, prática muito festejada pelos produtores de farinha de mandioca ainda na atualidade. 

 

12. Eventos: políticos, religiosos, culturais 

Em seções anteriores, sinalizamos diversidades e confluências identificadas 

entre saberes e práticas do circuito da farinha de mandioca. Nesta seção, interessa 



destacar formas que junto aos engenhos e suas associações, às comunidades quilombolas 

e indígenas, abrigam o ethos também desse bem como são, por exemplo, a realização 

periódica de eventos, sejam estes de farinhadas, das festas do divino, de mobilizações 

reivindicatórias e políticas, de celebrações de diversas ordens que de diferentes formas 

o simboliza. Existe uma particularidade em todos eles, a presença de linguagens 

artísticas que fazem parte dessa tradição: Terno de Reis, Boi de Mamão, Carnaval, Pão 

por Deus, Festa do Divino, bailes em salões de igrejas e clubes particulares, contos, 

lendas, festas de padroeiros, escultura, cestaria etc. 

 Nesse agir dos eventos, as linguagens artísticas usadas pelos detentores interagem 

com o circuito da produção de farinha de mandioca, seja através da poesia – da oralidade: 

boi de mamão, capote, ratoeira, terno de reis, peditório, escrita pão por deus; da dança 

Guarani diária, batismo das sementes, marco temporal, bailes e festas (igreja, salões); do 

canto – terno de reis, peditório, boi de mamão, ratoeira, capote, aboio; do teatro – boi de 

mamão; dos contos – lenda da mandioca, boi oralidade; da arquitetura: casa de reza, 

engenhos, igreja, cruz; dos têxteis: bordado – bandeira do divino, renda de bilro e redes 

de pesca; da fotografia: dos donos de engenho; da cestaria: estética e utilitária para uso; 

do comércio; da escultura de animais da mata atlântica em termos educativos e comércio; 

da cerâmica como educação patrimonial na infância, e tantas outras. 

A continuação, eventos realizados por esses coletivos durante o decorrer da 

pesquisa: 

 – Festa do Divino (maio de 2023), Caminhada da Igreja ao Casarão e Engenho dos 

Andrade. Santo Antônio de Lisboa, Florianópolis (SC). Linguagens artísticas: cantoria, 

novena rezada em latim, festa e música. 

– 5ª Acampamento Terra Livre-Sul/TI   Morro dos Cavalos, Palhoça (SC) (agosto 2023) 

Comunidade Guarani Yacã Porã Palhoça. Organização: APIB/Articulação dos Povos 

Indígenas do Brasil. Objetivos da TI-Terra Indígena relacionado com o ATL-

Acampamento Terra Livre desde 2004/reunião anual que reúne povos indígenas de todo 

o Brasil em Brasília para manifestar a sua identidade, presença e direitos. Linguagens 

artísticas: eventos culturais na programação. 



– Marco temporal (agosto de 2023). Praça da Alfândega, Centro de Florianópolis (SC). 

Linguagens artísticas: dança, canto, música Guarani. 

– 2ª Festa de Encerramento da Farinhada (agosto de 2023). Garopaba (SC). 

Organização de torneio de raspagem de mandioca: Jogo do capote. Linguagens 

artísticas: Boi de mamão. 

– Feijoada da Consciência Negra (novembro de 2023). Comunidade do Quilombo Vidal 

Martins, Rio Vermelho, Florianópolis (SC). Linguagens artísticas: bonecas abayomi, 

capoeira, música popular brasileira. Com apresentação de vídeo sobre a comunidade do 

Quilombo Vidal Ramos; oferta de oficina de confecção de bonecas abayomi – Herança 

afro-brasileira; de viveiro de plantas, manejo de palmeira; apresentação do grupo 

“Capoeira Angolina, sim senhor” do Rio Vermelho (banda de música popular brasileira). 

– 6º Encontro da Rede Catarinense de Engenhos de Farinha (abril de 2024). Casarão dos 

Andrade em Santo Antônio de Lisboa, Florianópolis (SC). Linguagens artísticas: Boi de 

mamão de Santo Antônio. 

– Sertão do Ribeirão, Florianópolis (SC). Data 8/7/2023. Local: Salão Comunitário. 

Programação com roda de conversa, sorteios de balaio com produtos do Sertão, 

exposição e venda de produtos artesanais locais e venda de alimentos típicos. 

Linguagens artísticas: Pão por Deus, Cantoria do Divino, Desfile de carro de bois, Pau 

de fita. 

– Festa de São João (agosto de 2024). Casarão dos Andrade em Santo Antônio de 

Lisboa, Florianópolis (SC). Linguagens artísticas: Boi de mamão. 

– Festa do Padroeiro São Lourenço (junho de 2024) Comunidade do Quilombo do 

Morro do Fortunato, Garopaba (SC). Linguagens artísticas: apresentações musicais de 

Nelsinho Sá, Afro Bi e o grupo de pagode Apetrechos. 

– XVII Feira da Mandioca de Imbituba (SC). (setembro de 2024). Engenho da Acordi – 

Areais da Ribanceira, Imbituba (SC). Comidas e bebidas típicas; exposição e venda de 

artesanato tradicional; de farinha e outros produtos alimentícios da Acordi. Linguagens 

artísticas: boi de mamão da Acordi. 



– Farinhada Turística. Sítio do Vale Encantado. Rio Tavares, Florianópolis. Jogo do 

capote. Linguagens artísticas: boi de mamão. 

         A cultura popular relacionada aos engenhos de mandioca foi registrada por 

folcloristas e acadêmicos nas últimas décadas do século passado e associada a um 

calendário sazonal religioso católico seguido tanto pelos euros como pelos 

afrodescendentes. Já os povos originários da mesma região não foram incluídos pelos 

folcloristas nesses registros. Eles seguem outro calendário para seus próprios rituais. 

Dezembro 

Natal – Terno de Reis durante toda a noite do dia 24 até 25. Pode durar do Natal até 6 

de janeiro, Dia de Reis. 

Boi de mamão; do Natal até Reis. 

Janeiro 

Reis, dia 6. 

Terno de Reis pode se estender até Dia de Reis. 

Boi de mamão pode se estender até o Carnaval. 

Fevereiro 

Carnaval – Rebombo e mascarados. 

Março 

Brincadeira do boi. 

Quaresma. 

Abril 

Colheita da mandioca. 

Maio 

Farinhada. 



Pesca da tainha. 

Festa do Divino. 

Junho 

Farinhada. 

Pesca da tainha. 

Festas juninas. 

Bailes públicos. 

Julho 

Farinhada. 

Pesca da tainha. 

Novembro 

Pão por Deus. 

Procissão das almas. 

Algumas dessas datas foram presenciadas durante a pesquisa, outras foram 

relatadas pelos informantes. Mas, além do calendário, temos as expressões culturais que 

duram todo o ano, como as benzeduras, crenças, superstições, contos que nos foram 

relatados pelos detentores/as. 

Em relação à apresentação do boi de mamão nos eventos das farinhadas 

(encenação recorrente em quase todas as festas presenciadas, o boi de mamão significa 

morte e cura antiga. A entrada em cena do médico e curandeiro no teatro do boi significa 

a fartura da farinhada (Marlene Borges, Areais da Ribanceira – Imbituba). 

A morte do boi acontece porque comeu mandioca brava. A apresentação ocorre 

na festa de São João. Há modificação do calendário e sua prática relaciona-se, em parte, 

com a ecologia e recuperação de espécies nativas. 



O Boi de Mamão de Santo Antônio de Lisboa (Florianópolis) teve participação 

na programação cultural do 6º Encontro da Rede de Engenhos; na Acordi, na XVI Feira 

da Mandioca de Imbituba, ao lado das palestras, comércio de artesanato, alimentos e 

bebidas, exposição dos bonecos, personagens figuras do boi de mamão. 

  O Pão por Deus, outra das manifestações artísticas presenciadas nos eventos, teve 

mudança de significado ao lidar com patriarcado e busca de amizade para forma de 

influência política pela brincadeira para pressionar o prefeito a assinar o plano de manejo 

da unidade de conservação, no caso do Sertão do Ribeirão (Florianópolis). Expressão 

cultural não relacionada com o calendário. 

O Capote, prática também recorrente nesses eventos de farinhada festivos e 

sujeita, em parte, à educação patrimonial: crianças usam facas de madeira para 

experimentarem tirar o capote, a casca da mandioca. Foi registrada na Farinhada Turística 

do Engenho Vale Encantado, Rio Vermelho (Florianópolis). Presenciada também na 3ª 

edição da Festa de Encerramento da Farinhada em Garopaba (2024), onde foi praticado 

como jogo entre duplas de adultos, conjuntamente com dança, canto e música das várias 

etnias. 

Evento das Farinhadas 

Em relação aos eventos das farinhadas vivenciadas nos engenhos do litoral de 

Santa Catarina − independente da escala e magnitude que assumam −, pode-se afirmar 

que as farinhadas sintetizam metáforas da noção de comunidade, motor de uma força 

centrípeta que lhes dá sentido de comunidade, expressando identidade e tradição que 

essas mesmas evocam. Ante a perda de territórios para plantios. Ante o ocultamento dos 

engenhos pelo avanço da urbanização selvagem. Do esfacelamento das famílias em busca 

de trabalhos, saúde, educação, diminuindo a mão de obra nos engenhos, nos plantios e na 

sua comercialização, as farinhadas atuam como recinto religioso onde se congregam seus 

adeptos e seguidores. Nelas confluem tanto o passado, o presente, como as urgências 

futuras a ser encampadas pelos fiéis para sua continuidade. Detentores, proponentes, 

lideranças, políticos, homens e mulheres, famílias honram a tradição revestida de danças, 

cantos, comidas, empregando linguagens artísticas que os identificam, todas práticas e 

simbologias impregnadas de afetos e sociabilidades, como foi possível vivenciar. 



13. Turismo de Base Comunitária (TBC) 

O turismo local como caminho de salvaguarda 

Em claras ações de salvaguarda em prol da subsistência e visibilidade do circuito 

da produção de farinha de mandioca, o Turismo de Base Comunitária, seja na prática, 

seja em nível de projetos, foi identificado entre as comunidades do Sertão do Ribeirão 

(Florianópolis), nos Areais da Ribanceira (Imbituba), nos povos Mbyá Guarani, aldeia 

Tava’í (Canelinha) e aldeia Poty Djá (Biguaçu) e nos projetos implementados e a 

implementar dos afrodescendentes nos quilombos do Morro do Fortunato (Garopaba) e 

no Vidal Martins (Florianópolis). 

 Dessas experiências se traduz a ideia de que o visitante se depara com a vida 

cotidiana das famílias, com caminhos e trajetos de seus territórios guiados pelos seus 

membros, com atividades e apresentações culturais promovidas para os turistas, além de 

outros eventos, como, por exemplo, ver práticas de cultivo e manejo da mandioca, ou 

futuramente, ver um engenho de farinha funcionando “como era antigamente”, conforme 

depoimento de morador do Quilombo do Morro do Fortunato, Garopaba. Esse tipo de 

turismo encontra-se associado ao turismo sustentável, ao modelo de economia solidária 

e ao desenvolvimento local (Maldonado, 2009; Lisboa, 2005; Declaração do México, 

1985). Para Irving (2009), o TBC é reflexo da reunião de uma série de condições e 

fatores, dentre elas: enquanto atuação de políticas públicas voltadas ao turismo ela seria 

uma forma de inclusão social, permitindo o fortalecimento da participação social e da 

governança democrática e o maior comprometimento dos turistas com as ideias de 

responsabilidade social e ambiental. 

         O TBC poderia ser definido principalmente pelas seguintes características: a 

comunidade local tem o direito de propriedade, direito ao uso e gerenciamento dos 

recursos utilizados para fins turísticos, tem poder de decisão e direção deles e deve 

receber direta ou indiretamente os benefícios das operações e empreendimentos 

turísticos, geradores ou não de receitas, dividendos ou quaisquer privilégios para a 

comunidade (Fabrino, Nascimento, Costa, 2016). Um de seus principais efeitos em 

comunidades tradicionais é o desenvolvimento comunitário, o fortalecimento das 

relações de pertencimento identitário e a reagregação dos laços constituintes da 

etnicidade. Em outras palavras: “o TBC surge em contextos em que as comunidades já 

estão mobilizadas em outras frentes de resistência ou de agregação, como a luta pela 



posse da terra, pela conservação dos recursos naturais, pelo direito à educação e saúde 

etc.” (Fabrino, Nascimento, Costa, 2016). Como vimos, por exemplo, nas comunidades 

tradicionais antes citadas. 

 Tanto na literatura sobre o tema como nas experiências de TBC vivenciadas, 

vemos que se estabelece uma relação direta entre o ethos dessas comunidades, 

transmitido através do conjunto das práticas e saberes (tomados aqui como patrimônio 

da cultura imaterial da comunidade) e o modo como ela organiza e expõe a si mesma 

para os visitantes no turismo. O TBC, nesse sentido, traduz-se ao mesmo tempo em um 

meio de subsistência com grande potencial para fornecer aos membros da comunidade 

um trabalho digno, a autonomia financeira, a valorização das tradições e da identidade, 

assim como reúne representações e manifestações culturais que, por conta dessa 

modalidade de turismo, são resgatadas pela memória coletiva da comunidade. 

         Nas análises das visitas e entrevistas apresentadas abaixo, podemos pensar o 

quanto a implementação do TBC em algumas das comunidades e grupos estudados e 

envolvidos no processo de obtenção de registro de patrimônio histórico tem implicado 

na (re)construção das identidades que remontam uma ancestralidade vivida em outras 

temporalidades, possivelmente cíclicas e sincrônicas (em sintonia com outras 

idealizações da natureza, que acompanhavam os ritmos e sazonalidades dos manejos e 

cultivos da mandioca, por exemplo). 

         O tema do TBC, tanto em engenhos, quilombos e aldeias, tem aparecido a partir 

de condições e situações muito semelhantes. O desejo e a possibilidade de resgate e 

salvaguarda dos bens patrimoniais, dos saberes, fazeres e tradições que tinham sido 

esquecidos ou que estavam fragilmente mantidos por poucas pessoas ou um pequeno 

grupo de membros de uma comunidade repercute na procura por soluções e ações que 

possam construir projetos de valorização e manutenção desse patrimônio. Em alguns 

engenhos, receber visitantes, sejam eles conhecidos ou amigos, já vinha sendo uma 

prática associada à hospitalidade característica das localidades e da cultura açoriana, mas 

também articulada aos locais onde os engenhos estão situados, perto ou no caminho de 

roteiros turísticos do litoral catarinense. Por exemplo, em entrevista realizada com 

Dinéia, presidente da Associação de moradores do Sertão do Ribeirão – AmoSertão 

(Florianópolis), pode-se notar o quanto essas visitas foram estimulando a comunidade a 

se organizar para construir um projeto de Turismo de Base Comunitária. Dinéia fala o 

seguinte sobre como começou esse projeto: 



Um dos objetivos da associação era resgatar a nossa cultura, né? A gente queria 
resgatar a nossa cultura. Em 2014, a nossa igreja estava com o telhado todo 
caindo. Daí a gente começou a pensar em arrumar a igreja e resgatar as nossas 
festas. E quais seriam as nossas festas? Foi quando a gente retornou a fazer a 
Festa da Cruz, a Festa da Nossa Senhora de Lourdes. Agora a gente já tem a 
nossa mostra cultural, que é uma coisa que a gente faz. A gente também já fez o 
“café com ideias”, um café, e a gente trouxe todas as pessoas para compartilhar 
as nossas ideias. (Dinéia Ricardina de Souza, Sertão do Ribeirão – Florianópolis) 

 

O TBC surge nesses contextos como uma extensão do encontro com visitantes e 

amigos, quando os anfitriões pensam que para melhor receber as pessoas é necessário 

organizar locais e eventos que sejam atrativos e hospitaleiros. A comensalidade e o lazer, 

tão frequentemente associados ao imaginário sobre a prática turística, emergem como 

campos que darão os fundamentos e bases para o projeto que dali poderá se desenhar, 

como podemos observar na fala da Cida, do Engenho do Macacu (Garopaba): 

A gente já recebeu gente aqui no engenho para café, né? Também para almoço a 
gente já recebeu. Um grupo não muito grande para almoço, que daí dá mais 
trabalho, mas a gente já recebeu. “A gente vai em tal lugar, a gente quer almoçar 
no engenho, vocês fazem?” Sim, a gente faz. Programa a data, o horário, a gente 
faz. (Maria Aparecida de Souza, “Cida”, Macacu – Garopaba) 

Dinéia e os moradores do Sertão do Ribeirão sentiram necessidade de resgatar 

elementos e características daquilo que creem ser o autêntico do Sertão para ser mostrado 

aos visitantes. Quando Dinéia se pergunta sobre quais seriam as festas da comunidade, 

ela se pergunta também sobre o que é ser um morador do Sertão do Ribeirão, sobre o 

que constitui sua identidade e o que torna resistentes os laços de pertencimento que unem 

a comunidade. Uma festa, por exemplo, pode, portanto, lhes conferir originalidade, 

autenticidade e singularidade, atributos buscados pelo turista que procura viver, 

observar, consumir, se entreter ou assistir a essa festa como uma experiência exclusiva, 

que em nenhum outro lugar poderá ser vivida. Nesse processo de reconstrução de laços 

e de organização da comunidade, memórias e histórias de como ela se formou e quais 

eram os eventos que reforçam esses mesmos laços vêm à tona, como na seguinte fala da 

Dinéia: 

Tem missa, a gente faz missa sempre no primeiro e no terceiro sábados. O padre 
Ivani vem sempre fazer missa com a gente, não é? Teve uma época que não tinha, 
estava bem abandonado. Aí agora a gente tem as missas, fizemos novena, 



fizemos as festas, tem a carreata também com Adilson. Além da nossa carreata 
que a gente faz no dia da mostra, carreata de carro de boi, o Adilson também faz 
a carreata e daí vem carro de boi de outros lugares. (Dinéia Ricardina de Souza, 
Sertão do Ribeirão – Florianópolis) 

  

Quando perguntado se toda a associação participava desses eventos, ela responde: 

Todos da associação? Não. A associação não tem religião. Só que a gente sempre 
fala que um dos nossos objetivos era resgatar a nossa tradição e a nossa tradição 
é praticamente católica, né? Assim vem a Festa do Divino, tem o Divino Espírito 
Santo que passa aqui e daí a gente prepara esse espaço para receber e tudo. 
(Dinéia Ricardina de Souza, Sertão do Ribeirão – Florianópolis) 

Nesse sentido, podemos notar que se bem as comunidades como essa não são 

homogêneas, quando reunidas em torno de um objetivo em comum, como a luta por 

reconhecimento, território, políticas públicas de assistência e infraestrutura, ou ainda em 

conflito com questões socioambientais − como no caso do Sertão do Ribeirão, onde há 

sobreposição de áreas de habitação da comunidade e áreas de preservação ambiental −, 

reinventam sua cultura ao traduzir sua diversidade em uma síntese que informe uma 

identidade coerente. Diversos desafios e questões surgem com esses encontros entre 

visitantes e visitados, como, por exemplo, as tensões criadas entre o modo comunitário 

e integrado de todos os participantes nos eventos e festas, como os citados acima, e o 

modo como por vezes os visitantes se posicionam nesses encontros, como espectadores 

distantes, observando o evento como um espetáculo. Outro ponto de inflexão daquilo 

que se imagina pela comunidade como uma prática de turismo proposta por eles está na 

reinvenção e encenação de hábitos e tradições que estavam esquecidos, mas que agora, 

para apresentar e mostrar aos turistas, foram resgatados. Nessa tradução do que foram 

outrora, havia uma expectativa de recriar a tradição tal como ela existia em suas 

memórias. Contudo, existe aqui uma discussão a ser feita sobre o grau de distância ou 

fidedignidade que essa mostra cultural consegue alcançar em relação àquilo que 

imaginam constituir sua identidade coletiva. Por exemplo, na mostra cultural, onde há 

uma carreata de bois passando pela comunidade, o evento em questão, que antigamente 

não era um evento, mas sim uma prática cotidiana, ao ser apresentado para o público, 

busca um equilíbrio entre naturalidade e representação da prática. Um imaginário é aí 

acionado para dar conta tanto da “autêntica” carreata de bois idealizada para os turistas 

quanto da visão idealizada de como os nativos moradores do Sertão gostariam de ser 

vistos pelos visitantes. Ou seja, o objetivo seria fugir de estereótipos, pastiches, 



artificialidades e falsidades ao encontrar um tipo de “ficção persuasiva” (Strathern, 

2013) que desse conta da reprodução cultural tal como ela pudesse ser reconstituída 

naquele contexto em específico, naquele encontro turístico em particular. Nesse sentido, 

podemos entender que tradições são reinventadas nesse rearranjo de traduções ajustadas 

aos interesses, curiosidades e motivações dos turistas, em consumir, vivenciar, registrar 

e aprender com os anfitriões como é viver daquela forma. Um bom exemplo disso é a 

tradição do Pão por Deus, recriada no Sertão como uma vivência do Turismo de Base 

Comunitária: 

O Pão por Deus? Agora, a gente está fazendo alguns roteiros de TBC, Turismo 
de Base Comunitária. E daí eu faço uma oficina do Pão por Deus com as pessoas 
que vêm. No dia da amostra eu também fiz. Daí assim, o Pão por Deus, ele é uma 
tradição que ele começou lá em Portugal. Hoje eu faço na oficina. Eu faço os 
versinhos e ensino como é que faz o coração. E daí a gente sabe que eles faziam 
tudo furadinho assim para parecer renda, sabe? Cada um tentava fazer o coração 
mais bonito. Não fazia só em coração, fazia em formato de flor, em formato de 
qualquer coisa que viesse na memória. (Dinéia Ricardina de Souza, Sertão do 
Ribeirão – Florianópolis) 

Quando lhe perguntamos sobre a continuidade dessa tradição nas futuras 

gerações, Dinéia responde: 

O que a gente está tentando fazer é esse Turismo de Base Comunitária, porque a 
gente vê que isso é uma coisa que vai chamar um pouco a atenção dos jovens 
assim, né? Vamos tentar trazer os jovens para trabalhar com a gente. É uma coisa 
que a gente pensa que pode ter algum futuro, né? Porque daí vão vir pessoas de 
fora visitar a gente e aí essa pessoa chega aqui, eu fiz o bolo em cima da chapa 
que ela não conhecia, então ela vai comer, ela vai comprar, eu fiz a broa de 
polvilho, que ela não conhecia, então ela vai gostar e isso vai me incentivar a 
fazer. Eu fiz a rosca, eu fiz o beiju, né? Eu fiz o pão de casa e contar essa história 
e trazer essas pessoas parece que é mais gratificante do que receber algum 
dinheiro. Também tem esse lado, né? E daí? Acho que tendo um movimento, vai 
incentivar outras pessoas, não é? (Dinéia Ricardina de Souza, Sertão do Ribeirão 
– Florianópolis) 

Pode se considerar que o TBC é uma forma de subsistência e 

sobrevivência da comunidade, a motivação inicial é a visitação gratuita a um local, a 

participação em um evento ou encontro com nativos e, num segundo momento, 

direcionado ao consumo de bens e produções locais, mas, no cerne da narrativa, a 

iniciativa aponta para motivar os jovens da comunidade a seguir com a tradição herdada. 

Depreende-se que o valor obtido com as vendas de produtos caseiros e artesanais em 

geral não se torna a principal fonte de renda (que nessa comunidade são as 



aposentadorias, salários e rendimentos com aluguéis e outras), mas, nem por isso, como 

disse Dinéia, torna-se menos gratificante. Em outras palavras, temos aqui o turismo 

como instrumento de reconhecimento, visibilidade e valorização cultural de 

comunidades e sujeitos que antes estavam às margens do mercado turístico, voltado para 

o turismo de massa nas praias até o ecoturismo e o turismo de aventura, mas ainda 

distante das comunidades. Mesmo a renda obtida de ingressos pela visitação para 

manutenção dos espaços ou pagos como serviço de guia turístico ou através de projetos 

de Turismo de Base Comunitária tem uma rentabilidade baixa quando comparada com 

os lucros obtidos no turismo tradicional: 

Quando eu falei que o dinheiro… que o mais importante era até contar do 
que receber, é porque, tipo assim, nós estamos começando agora, né? 
Então a gente junta três ou quatro famílias para receber as pessoas que 
vêm. No final, quando a gente coloca na ponta do lápis, parece que não 
valeu muito a pena, né? Porque foi tão pouquinho, por tudo aquilo que a 
gente fez, né? (Dinéia Ricardina de Souza, Sertão do Ribeirão – 
Florianópolis) 

A maior renda que pode ser obtida pelo turismo nessas comunidades está na 

hospedagem e alimentação, como relatam tanto Dinéia do Sertão do Ribeirão 

(Florianópolis) como Maurílio do Quilombo Morro do Fortunato (Garopaba): 

A gente está pensando em coisas assim de um período, né? Por enquanto, 
a gente pensou só em um período. Aí a gente oferece um lanche, no final 
da tarde. Visita alguns lugares e depois a gente oferece aí um lanche. 
(Dinéia Ricardina de Souza, Sertão do Ribeirão – Florianópolis) 

*** 

Nós temos um projeto de memória em que cada casa, aqui tem 60 casas, 
cada casa fazia um quarto para ficar no Turismo de Base Comunitária. 
Por quê? Trinta famílias, ou trinta casais, ou trinta pessoas. Ele vai pagar 
uma diária e vai morar numa dessas casas, vai comer junto com os donos 
da casa, vai lavar a louça que ele sujou. Então, ele vai usar tudo dentro 
da casa da pessoa. Ele só vai pagar uma diária. O que a dona da casa 
comer ele vai ter que comer também. Se o turista disser não, eu não como 
peixe. Se não comer peixe, não vai comer mais nada. Entendeu? Então, 
essa ideia de memória nós já temos. Porque daí não entra em aluguel. 
Entendeu? Isso não entra na base de aluguel. Então, ele vem e manda 
para pagar uma diária. Ah, mas eu quero ficar uma semana. Fica uma 
semana, mas dentro da minha casa. Aluguel é quando tu aluga uma casa, 
aí tu passa pra ser aluguel. Mas quando é dentro da tua casa, tu pode botar 



quem tu quiser. (Maurílio Machado, Quilombo Morro do Fortunato – 
Garopaba) 

Muitas das experiências de TBC funcionam dessa mesma forma, o visitante passa 

por uma experiência de imersão da vida nativa, configurando o que tem se chamado de 

turismo de experiência e de turismo cultural ou étnico. O turista não apenas convive e 

observa como é a vida naquela comunidade e cultura, mas habita os mesmos espaços e 

se alimenta dos mesmos alimentos que seus anfitriões, modalidade de turismo que se 

assemelha muito com a técnica de trabalho de campo etnográfico, a observação 

participante. Por outro lado, o contato com o turista nesses encontros permite desde a 

ressignificação das identidades e uma reafirmação dos laços de pertencimento até a 

obtenção, por meio desse retorno financeiro com diárias e alimentação na comunidade, 

de um modo seguro e sustentável de sobrevivência. O registro de patrimônio, nesse 

sentido, tem um papel fundamental na promoção do turismo nessas comunidades, como 

afirma Dinéia:  

Outra coisa que eu acho que a gente tem que fazer é esse registro, né? Na realidade, o 
bom era fazer uma cartografia, uma coisa assim, mas isso é uma coisa que requer muito, 
muito, muito trabalho. Seria bom se a gente tivesse alguém que pudesse patrocinar, né? 
Para fazer todo esse mapeamento de tudo o que a gente tem. Dos locais que a gente tem 
aqui, do que a gente tem de novo, de novo não, de velho, mas que as pessoas não 
conhecem, né? As trilhas, né? Mapear as trilhas. Porque a gente tem trilha que foi 
fechada, tem trilha que as pessoas não conhecem, que ninguém sabe. (Dinéia Ricardina 
de Souza, Sertão do Ribeirão – Florianópolis). 

  

Outros interlocutores também mostram em suas falas o quanto o registro de 

patrimônio dos saberes e fazeres relacionados à farinha de mandioca podem auxiliar na 

consolidação do turismo como prática de resistência e sobrevivência dessas 

comunidades. Seu Maurílio afirma, por exemplo, o seguinte sobre a importância da 

organização e manutenção da união da comunidade em se manterem enquanto 

quilombo: 

Temos muita área para construção, muita. Então, chegou gente aqui, 
turista, quando vem para cá, tem uma boa vista e chega aqui e diz assim: 
‘Se agora ele tem um pedaço de terra para vender. Tem. Aqui, olha. 3 
milhões. 3 milhões.’ Por que é tão caro assim? Porque nós não temos 
terra para vender para estrangeiros. Porque ele já sabe que aqui não se 
pode vender. Por que vem perguntar? Então, eu já despisto na primeira. 



E a comunidade é assim. A comunidade quilombola tem que ser assim. 
(Maurílio Machado, Quilombo Morro de Fortunato – Garopaba). 

Por outro lado, se por vezes o avanço do turismo pode ser interpretado como 

também o avanço da especulação imobiliária, do estilo de vida urbano e moderno ou até 

como a vinda de ameaças e perigos externos como na pandemia do Covid-19, em outros 

momentos ele é visto como o melhor caminho para a manutenção das práticas e saberes 

tradicionais, dado que a produção local pode ser revertida em renda para a comunidade, 

a qual não sobrevive apenas com agricultura de subsistência, atualmente. Maurílio nos 

relatou o seguinte sobre esta situação:  

Você faz uma cachaça artesanal. Eu sei fazer cachaça artesanal. Eu faço 
e faço bem feita. Eu já fiz, em dois meses, 3.700 litros de cachaça. Porque 
a cachaça você tira de tudo quanto é jeito. Então, o meio de sobrevivência 
está ali. Ali está o seu futuro. Se você quiser, está ali. Porque você vende 
para o turista, você vende para os nativos. Por que eu falo de engenho de 
farinha e engenho de açúcar? É um meio em que a gente pode usar no 
turismo comunitário. Por que o turista? Porque, de primeiro, nós íamos 
atrás do turista. Nós iremos lá para a Garopaba, vender para o turista lá 
na Garopaba. Não, hoje o turista vem aqui. Se você tem um engenho de 
farinha, se você divulga lá na Garopaba que tem um engenho de farinha, 
o turista quer vir aqui ver como é que funciona a farinha, por que você 
faz a farinha, como é que você usa a farinha. Nossa comunidade já está 
em uma rota turística. Então, se você tiver um engenho de farinha, se 
você tiver um engenho de açúcar, se você tiver um alambique, muitos da 
comunidade aqui não vão precisar trabalhar fora. É só manter a 
produtividade aqui dentro. (Maurílio Machado, Quilombo Morro de 
Fortunato – Garopaba). 

A fala de Maurílio nos apresenta com clareza a importância do turismo na 

comunidade, ele surge como meio de subsistência, eles oferecem seus produtos e a si 

mesmos como atração turística, assim como dão visibilidade a suas lutas por meio da 

conscientização social e política em relação à história da escravidão, do racismo e da 

luta por políticas públicas de assistência social. Essa consciência histórica está atrelada 

também à consciência em relação ao contexto de produção dos bens, o produto vendido 

na cidade de Garopaba estava desvinculado ou alienado de sua origem. O produto 

vendido na comunidade é valorizado na medida em que agora foi comprado diretamente 

daqueles que produziram, são os mesmos com quem puderam ter interações, conversas 

e vivências em suas casas, hortas e trilhas. Esses produtos, que antes poderiam servir 

apenas como uma lembrança exótica e descontextualizada, agora é um registro de uma 

relação de reciprocidade e alteridade, objeto que agora é parte integrante dos sujeitos 



desse encontro (visitantes e visitados) e que os constitui na medida em que o produto 

deixa de ser uma mercadoria e passa a ser símbolo do encontro entre culturas (Mauss, 

1974). Dessa forma, como afirma Maurílio, a simbologia do dinheiro, carregado de 

violências, exploração e sofrimento, pode ser ressignificada como um símbolo de 

reciprocidade intercultural, assim como entre agentes do Estado e de outras instituições 

e a comunidade do quilombo: 

O pessoal do INCRA, o Marcelo, quando vem fazer trabalho aqui, que 
tem que ficar dois, três dias, fica aqui na minha casa, fica na casa da 
Glorinha, ele fica dentro de casa, nós não estamos alugando pra ninguém. 
Ele tá ali, ele é o nosso convidado. Então, é isso que eu digo, o turismo, 
a base comunitária, é dessa forma. Então, nós, o engenho de farinha, 
engenho de cana-de-açúcar, engenho do alambique, é um meio turístico 
de a gente crescer, porque nós vamos ter a venda, porque aqui nós 
recebemos visita, e a visita que vem, paga. ‘Ah, eu quero almoçar lá na 
comunidade’. Paga. Não vou ao restaurante pagar no restaurante? Então 
vem aqui e paga também. Então, recebemos grupos de pessoas aqui. E o 
turista vem porque ele quer coisa diferente. Ele quer ouvir uma coisa 
diferente, quer ter uma coisa diferente, uma comida diferente, um café 
diferente. Ele não quer comer pão todo dia, não quer comer bolo todo 
dia. Então, eu venho para cá. Aí, está comendo um bolo da padaria. Não, 
aqui não. O nosso bolo é feito da nossa forma, do nosso jeito. Então, aqui, 
pão de café. Quando vem um grupo para comunidade para tomar café, o 
nosso pão de café é daqui. Nós não vamos para a padaria e nem vamos 
para o mercado. Então é tudo feito daqui. O bolo é feito daqui, do nosso 
jeito. Então aqui tu tem... Ah, mas eu queria um café diferente. Então, 
nós vamos fazer um café diferente. Já foi feito aqui. Fizemos aqui um 
café só com produtos da comunidade. Batata- doce, aipim, melado, o leite 
de vaca puro, suco natural, um suco feito na comunidade, Entendeu? 
Então, tudo é daqui. Tudo. Assim que a gente começou, precisava de uma 
Coca-Cola, precisava de um Guaraná. Pois é. Vamos acabar com isso. 
Vamos diminuir uma doença na mesa. Tira. Vamos fazer suco. Suco de 
limão, suco de laranja, suco verde. É isso que a gente faz aqui. Suco 
verde, suco de butiá, suco de maracujá. Aqui nós temos isso. Então, são 
produtos que a gente pode botar aqui dentro. E é o que a gente está 
fazendo. Nós ficamos agora uns dois anos sem receber visita. Agora, já 
temos visita agendada, até agosto já tem coisa agendada. Entendeu? 
Porque eles dão a data e nós agendamos. Porque a data não é nós que 
damos, é eles que dão. Entendeu? (Maurílio Machado, Quilombo Morro 
de Fortunato – Garopaba). 

Podemos notar na fala de Maurílio novamente o tema da autenticidade em 

evidência, o turista, que está em busca de uma experiência que possa aproximá-lo de um 

ideário de vida vivida de forma original, sem as máscaras e falsidades da vida moderna, 

e do seu ponto de vista, sendo vivida de forma íntegra e justa, encontra nesses espaços 

uma compensação pelo fardo da vida do trabalho, da família e da vida em sociedade. 



Maurílio entende esses desejos, pelos anos de contato com turistas, ao afirmar que ele 

(esse turista que busca experiências de TBC) não deseja aquilo que já tem, mas sim 

aquilo que outras possibilidades de existência enquanto sociedade podem lhe mostrar, 

como por exemplo uma comunidade autossustentável: 

Então, nós temos um projeto, Nós estamos trabalhando para ter uma 
comunidade autossustentável. É isso que a gente quer. 
Autossustentabilidade é ter o engenho de cana, ter o engenho de farinha, 
ter o alambique e ter um centro de eventos. O projeto de eventos está 
pronto. Falta execução. O projeto do engenho e do alambique também 
está pronto. Falta investimento. (Maurílio Machado, Quilombo Morro de 
Fortunato – Garopaba). 

De forma semelhante à busca por um centro de eventos no quilombo do Morro 

do Fortunato, os Pontos de Cultura buscaram e permitiram uma maior organização das 

comunidades onde foram implementados, construídos para fins de salvaguarda do 

patrimônio. No momento em que existem locais determinados, adequados ou adaptados 

aos encontros da comunidade e a recepção de visitantes, a prática e organização do 

turismo se torna mais viável, como exemplificado em entrevista com integrantes da 

família Gelsleuchter em Angelina: 

Bom, hoje a gente não tem assim uma renda por conta disso, mas existe 
uma procura de pessoas que conheciam o engenho ou ouviram falar e, 
quando ficam sabendo que aqui tem um engenho funcionando, procuram 
visitar e acabamos vendendo os produtos que temos aqui do próprio 
engenho ou até mesmo os que a gente produz na propriedade. E tem uma 
tendência em ser um forte ponto turístico. (Ricardo Gelsleuchter – 
Angelina) 

Interpelado em que consistiria esse projeto do ponto turístico, e se ele, por sua 
vez, contemplaria a possibilidade de um circuito, Ricardo explicita: 

A gente teria que pensar bem, fazer algum dia de campo, talvez até a 
gente conseguisse fazer algumas instalações aqui de chalé para receber 
algumas famílias para pousar aqui no fim de semana. Porque como a 
gente faz o serviço geralmente em dois dias de trabalho, então seria 
interessante que o público pudesse vir e ter onde se instalar para 
acompanhar todo o processo, ver como funciona a vida na propriedade e 
no entorno. [O circuito] também seria mais atrativo, né? Porque o 
turismo teria outros pontos, não só esse aqui. (Ricardo Gelsleuchter – 
Angelina) 

No diálogo acima, podemos observar novamente o turismo sendo acionado como 

um conjunto de ações que permite facilitar ou mesmo possibilitar o escoamento da 

produção de alimentos derivados da farinha de mandioca produzidos no engenho. Os 



interlocutores associam a prática do turismo mais com a hospitalidade do que com a 

simples visita a pontos e eventos turísticos, como por exemplo quando Dona Catarina e 

seu filho Ricardo nos relataram sobre o desejo de construir chalés para hospedar 

visitantes em Angelina. Para eles, será por meio da hospedagem de turistas que poderão 

de fato mostrar como é todo o circuito da produção de farinha, vivenciando o dia a dia 

na propriedade. Essa modalidade de turismo, o turismo cultural e étnico, demandaria 

outra temporalidade, a qual segue os ritmos e processos do bem cultural aqui em questão. 

São necessários alguns dias para observar e compreender como a farinha de mandioca é 

produzida de forma artesanal, ritmo esse muito distinto da produção em escala industrial, 

muito semelhante ao da vida nas grandes metrópoles. Observamos na fala de Ricardo a 

importância dada ao tempo da farinhada, o principal evento a ser apresentado como 

atrativo para turistas. 

Luiz quando perguntado sobre a importância de manter as práticas culturais na 

cidade de Bombinhas, afirma: 

É o que vai nos identificar, é o que nos identifica, nossa forma de mostrar 
a nossa cultura, né? Imagine se um turista fosse viajar, se fosse tudo a 
mesma coisa, não teria graça. Então, acredito que o principal elemento e 
que faz a diferença no município de Bombinhas são as pessoas, são os 
mestres e são seus saberes. A gente vive numa cidade extremamente 
turística, que recebe aproximadamente 2 milhões de visitantes. (Luiz 
Antônio Patrício, Fundação Municipal de Cultura – Bombinhas, SC)  

Todavia, um dos fenômenos observados na literatura sobre turismo é a 

rotatividade com que as “ondas” ou hordas de turistas se deslocam de um destino ao 

outro, exaurindo seus recursos. Na lógica da exclusividade do consumo, que dá um valor 

agregado ao destino consumido, ele só deixa de ser exclusivo na medida em que seu 

valor de mercado diminui e torna-se acessível às classes populares e ao turismo de 

massa, como ocorre atualmente em Bombinhas, onde tornou-se necessário pagamento 

de um pedágio para carros entrarem na península. Portanto, torna-se necessária uma 

reflexão e organização sobre que tipo de turismo se estaria propondo nas comunidades 

que produzem farinha de mandioca, de tal modo que esse turismo exploratório não 

implique no esgotamento dos recursos e na destruição das relações entre os membros da 

comunidade (seja por interferência cultural externa, seja por conflitos associados à 

administração dos recursos financeiros e coletivos). Por isso que alguns interlocutores 



refletem sobre a necessidade de viabilizar esse turismo por meio da educação 

patrimonial. Nas palavras de Luiz: 

Às vezes, as pessoas não conseguem ver essa cultura, né? Então, é 
extremamente importante tanto para o turismo quanto para a nossa 
comunidade, quem escolhe essa cidade para viver, para que possa manter 
viva a nossa história, a nossa identidade de fato. (Luiz Antônio Patrício, 
Fundação Municipal de Cultura – Bombinhas, SC) 

No mesmo sentido, Giselle Miotto reafirma a importância da educação como 

mediação e orientação sobre práticas e saberes que valorizem esse outro modo de fazer 

turismo em comunidade: 

Trabalhar com as crianças dentro da questão do turismo, é importante a 
gente trabalhar com a questão do Turismo de Base Comunitária, que é 
uma estratégia pra gente manter esse patrimônio e divulgar para as 
pessoas, envolver jovens, mulheres. (Giselle Miotto – Florianópolis) 

Pelos diversos depoimentos citados, o tema da exclusividade e da autenticidade é 

sempre recorrente. Não se trata de qualquer farinha, de qualquer culinária ou de qualquer 

deslocamento, mas sim de uma vivência exclusiva em um autêntico engenho de farinha, 

no qual será servida a tradicional comida local e de onde se poderá levar um pouco da 

farinha que o visitante pôde ajudar a produzir ou observou sendo produzida. A farinha 

torna-se constitutiva do sujeito turista, o visitante deixa de ser um passageiro 

desterritorializado e estabelece vínculos e afetos que marcam sua história a partir da 

reciprocidade e da alteridade. Essa experiência turística torna-se, então, uma experiência 

de liminaridade (Turner, 1974), o turista por um breve momento experienciou uma 

communitas com os nativos, foi um pouco engenheiro de farinha, passando por algum 

nível de transformação de sua identidade como sujeito. 

Ataíde Silva, do Pacuca, se refere em manter viva a cultura de um povo ao 

preservar os engenhos, os quais se constituíram como centros culturais de referência e 

encontros na história dessas comunidades, para além de um local para a produção de um 

alimento derivado da mandioca. Ataíde complementa: 

Tu ver uma farinhada é diferente de ver um engenho parado. Só tu visitar 
um engenho já é gratificante. Agora, tu visitar um engenho em 
funcionamento, como é a farinhada de Santo Antônio de Lisboa, lá dos 



Andrade, que dá 2, 3 mil pessoas, é diferente. E investir em cultura, no 
Turismo de Base Comunitária, é investir em recurso, em geração de 
trabalho, em gerar economia, gerar recurso para a cidade. É uma coisa 
fundamental o poder público se preocupar com esse Turismo de Base 
Comunitária, mas investindo na fonte, no dono do engenho, para a 
construção de mais engenho, na manutenção dos engenhos. Muitas 
famílias desistiram por causa disso, dos impostos territoriais e da falta 
de recursos para arrumar os engenhos. Então, nós temos que recuperar 
esse engenho. (Ataíde Silva, Pacuca – Florianópolis) 

Vemos em sua fala a importância para os detentores e proponentes da salvaguarda 

dos bens patrimoniais materiais-imateriais, das memórias e das práticas tradicionais, as 

quais ganham maior reconhecimento, valorização e retorno dos investimentos em 

projetos culturais, quando inseridas em circuitos turísticos e na promoção da educação 

patrimonial com escolas. 

Além desses pontos de atenção e reflexão, existem outros de natureza logística e 

prática, que visam atender à demanda e expectativa turística, mas que em sua execução 

não funcionam, tal como explicado por Cida, do Macacu: 

A gente teve um grupo de 40 pessoas que queria vir tomar o café no 
engenho, mas aí a gente estava em funcionamento. Não tinha como 
colocar 40 pessoas dentro do engenho, até porque elas queriam ver 
fornear, né? E a gente também ia estar com mandioca no engenho e não 
tinha espaço para as 40 pessoas e parar um negócio para fazer o café, daí 
tinha pó e tal. Daí até expliquei para a guria: ‘A opção que a gente tem, 
a Stella tem um galpão, o galpão é aberto, né? Mas a gente montaria a 
mesa, todo o café ali e a gente faria ali se o pessoal aceitar e o engenho 
vai estar em funcionamento para visitar e tomar o café em outro lugar. 
Aí o café, tudo que a gente produz a gente não pega nada de fora, né? É 
bolo de milho, não tem nada de bolo decorado, bolo enfeitado, recheado, 
bem coisas típicas, broa de polvilho, rosca, pão caseiro. (Maria 
Aparecida de Souza, “Cida”, Macacu – Garopaba) 

Nota-se a importância dada para a autossuficiência como característica central da 

tradicionalidade oferecida como atrativo para o turismo, que busca nos saberes e práticas 

oferecidos ao contato e consumo uma espécie de “aura”, tal como Walter Benjamin 

define. Não é qualquer pão, mas sim o pão caseiro feito com ingredientes e por pessoas 

que se tem confiança de sua origem e que muitas vezes se poderá observar em tempo 

real sua produção. 

         Por outro lado, existem divergências em relação aos impactos trazidos pelo 

turismo, como exposto na fala da Rô, de Bombinhas: 



A maioria das mulheres que vinham para fazer o beiju na roda da 
fornalha, contando história, elas diziam sempre: Ah, Rô, depois que tudo 
se acabou, elas dizem, depois que tudo se acabou, a nossa vida também 
virou, virou de cabeça para baixo, porque agora vêm os turistas, agora 
vem esse negócio de modernidade e a gente só toma remédio de 
depressão porque a gente não canta mais, e a praia não é mais nossa. Eles 
reclamam disso. (Rosane Luchtenberg, “Rô do Engenho”, Sertãozinho – 
Bombinhas) 

  

Este é outro ponto interessante de discussão recorrente em diversos trabalhos 

sobre o tema, em que não há mais separação entre os ritmos e temporalidades do 

cotidiano e o avanço da mobilidade e das demandas do turismo, quando é organizado e 

praticado dentro ou por entre as comunidades. Contudo, a Rô do Engenho critica o setor 

turístico e o poder público por não orientar os turistas a ir conhecer as comunidades e os 

espaços de cultura em dias em que o turismo de massa fica impedido de ser realizado:  

Eles vendem o turismo de massa, comercial, hotéis e pousadas. Os hotéis 
e pousadas não reconhecem os pontos culturais. Quando chove, eles 
ficam desesperados, ó, acho que tem um rancho lá no Sertãozinho, uma 
mulher lá que conta a história. É muito desconsiderado isso aqui, essa 
parte. (Rosane Luchtenberg, “Rô do Engenho”, Sertãozinho – 
Bombinhas) 

Como explicitado no decorrer deste capítulo, o Turismo de Base Comunitária 
(TBC), sem desprezar as possibilidades de agir em prol da sobrevivência, vem se 
consolidado seja na própria prática ou em projetos futuros como formas potenciais de 
dar visibilidade externa ao circuito da produção tradicional da mandioca nas suas 
diversas facetas, propondo formas de convívio interativo e abrindo seus modos de vida 
para os de fora. Como criando dinâmicas internas entre seus integrantes jovens e 
crianças, apostando na educação patrimonial como chave de continuidade do circuito da 
produção desses saberes e fazeres, conhecimentos e tradições esquecidas, no intuito de 
criar ações que valorizem esse bem patrimonial. 

 

III PARTE – O BEM CULTURAL COMO OBJETO DE REGISTRO 

  

Os saberes e as práticas tradicionais associadas aos engenhos de farinha de 
mandioca do litoral catarinense constituem, como demonstrado neste dossiê, um sistema 
agroalimentar tradicional. Sistema que engloba diversas facetas do bem e que envolve 
diferentes escalas de análise: local-global; trajetórias pessoais e coletivas; materialidades 



e subjetividades. O bem é constituído por um sistema agrícola tradicional, no qual o 
plantio da mandioca está inserido como elemento estruturante, e por um sistema alimentar 
tradicional composto pelo processo de beneficiamento da mandioca do qual resultam a 
farinha e outras comidas produzidas a partir da massa, do polvilho ou mesmo da farinha 
propriamente dita. 

A agricultura, assim como as outras dimensões do bem, estão associadas a vários 
domínios da vida social, extrapolando a razão prática de suprir a necessidade básica de 
alimentar-se. Alguns produtores não possuem mais suas próprias roças e buscam outros 
espaços de plantio ou compram mandioca de pessoas conhecidas. Aqueles que ainda têm 
suas terras, apesar de enfrentarem outros desafios como a falta de apoio através de 
políticas públicas, altos impostos e pragas na lavoura, são agricultores familiares com 
pequenas propriedades e praticantes da policultura para a subsistência, com modesto 
excedente. Em algumas das localidades pesquisadas, desempenham também atividades 
extrativistas e pesqueiras. A grande maioria dos detentores necessita complementar a 
renda com emprego formal. 

Pode-se afirmar que existem nuances e diversos significados do enraizamento do 
bem no cotidiano das comunidades pesquisadas. Temos que a forma de cultivo é 
tradicional, utilizando de técnicas como a coivara, a rotação de cultura e o pousio da terra. 
Algumas dessas práticas, entretanto, encontram barreiras na legislação ambiental, que 
coíbe o uso do fogo e o corte da vegetação regenerada, apesar de haver estudos sobre os 
benefícios e a inofensividade das práticas tradicionais à agricultura e ao meio ambiente 
em geral. Embora essas limitações impostas às práticas de cultivo tradicionais o 
conhecimento e interesse dos agricultores continuam a se desagregar em experiências de 
práticas agroecológicas adotadas por alguns grupos, como os sistemas agroflorestais, o 
manejo da água – inclusive a proveniente do processo de beneficiamento da mandioca –
, o uso de compostagem, hortas orgânicas e a produção e troca de mudas e sementes 
crioulas, dentre outras. 

Se cada grupo tem uma relação com a propriedade da terra de forma diferenciada, 
todos eles manifestam uma relação de pertencimento ao território e de identidade com o 
modo de vida rural. Há terras de posse coletiva, como as dos grupos indígenas, onde o 
trabalho é sujeito também à esfera do divino, ou as dos quilombolas, onde se cultua a 
terra dos antepassados, que, portanto, não deve ser vendida. Comunidades com o direito 
ao usufruto ou mesmo a propriedade ante o Estado Nação, embora essas reivindicações 
encontrem-se sempre em processo. Entre os grupos descendentes de europeus, predomina 
a pequena propriedade privada, apesar de em alguns casos de comunidade tradicional a 
terra para o cultivo e o beneficiamento da mandioca ser de caráter coletivo, como nos 
Areais da Ribanceira. Também há o uso de terras públicas por diferentes agricultores ou 
por um coletivo, como é o caso do Pacuca. Esses diferentes modelos de uso e ocupação 
do solo demonstram a complexidade social e a diversidade dos diferentes grupos 
estudados ou mesmo no interior de cada grupo. 



Quando se trata do processo coletivo de produção, circulação e consumo, a troca 
de ramas de mandiocas crioulas é uma prática que merece destaque. Prática realizada 
pelos indígenas, como corroborado nas entrevistas, na qual os anciãos visitam outras 
aldeias para trocar sementes, ramas e mudas com o intuito de enriquecer o acervo genético 
das espécies vegetais. Essa prática é realizada também por outros grupos, descendentes 
de europeus e de africanos escravizados que vieram para o litoral catarinense. Um 
exemplo é o que ocorre no Parque Comunitário do Campeche (Pacuca), em Florianópolis, 
no qual o grupo responsável recebe diferentes ramas e elas são plantadas na área do 
parque destinada à roça de mandioca. Na colheita, a mandioca é destinada a um engenho 
tradicional para que seja produzida a farinha. Também na comunidade de Areais da 
Ribanceira, em Imbituba, há troca de ramas tanto em visitas de membros da comunidade 
a outras localidades como em eventos festivos, como a Feira da Mandioca, na qual há um 
espaço destinado à troca de ramas com os visitantes. Essas práticas, como relatam nossos 
informantes, garantem a manutenção das etnovariedades de mandiocas crioulas, mas, 
para além dos benefícios ambientais, ela é instrumento de sociabilidade entre os grupos, 
de circulação de pessoas e coisas. As ramas, assim como as pessoas, têm sua trajetória e 
sua história, seguem seu caminho, transitam de uma comunidade a outra. Também é fator 
identitário, já que a troca ocorre entre semelhantes – amigos, conhecidos, parentes –, ou 
seja, entre membros de uma comunidade extensa construída ao longo do tempo pelos 
diversos elos de aproximação – parentesco, casamento, comércio, trocas etc. No decorrer 
da pesquisa, fomos informados que as trocas extrapolam essas fronteiras sociais  dos 
grupos, expressando alianças entre comunidades com base na troca de ramas, ao exemplo 
de lideranças indígenas do Morro dos Cavalos e agricultores do Pacuca. 

         Nesse modo de vida centrado na relação do homem com o seu território, em 
especial com a vida rural, alguns elementos ganham maior destaque, principalmente os 
objetos. A cultura material associada, no caso, aos engenhos abarca não somente as coisas 
presentes em seu interior, mas objetos utilizados na lida com a terra e outros acessórios 
ao processo de produção de alimentos. Nesse sentido, o carro de boi transforma-se numa 
espécie de ícone da prática. Esse objeto é confeccionado por seus proprietários ou alguém 
da comunidade que domine os saberes relacionados que vão desde a escolha da madeira 
até a manufatura das peças e montagem. Também inclui a escolha dos bois mais 
adequados para esse fim. O saber para tanto é aprendido com o pai ou avô ou com algum 
vizinho disposto a ensinar ou até mesmo pela observação. Essas escolhas dão 
individualidade ao carro, pois cada carro tem um som e esse som conjugado ao assobio 
do seu condutor torna aquele conjunto uma unidade, na ausência do som do carro é 
identificado como “carro de ladrão”, como nos conta um dos informantes quilombolas do 
Morro do Fortunato. Vemos assim que os carros de boi, que auxiliam na roça para o 
transporte, têm outra faceta: permitem a construção de identidades e fomentam a 
sociabilidade. As carreatas de carro de boi são um acontecimento social, ocorrem nos 
eventos dos grupos. Elas congregam os proprietários de carro da comunidade onde o 
festejo ocorre, mas também motivam o deslocamento de outros donos de carro de boi de 
fora da comunidade que vão justamente para participar do desfile com seu conjunto – o 
carro, a junta de bois e o condutor/dono. Esses eventos permitem a circulação de objetos 



e pessoas entre as diferentes localidades, como no Sertão do Ribeirão, em Florianópolis, 
ou na Festa de Encerramento da Farinhada, em Garopaba. Permitem a afirmação de uma 
identidade e um modo de vida. Um entrevistado relatou como se prepara para participar, 
enfeitando o carro e a alegria de ter sido objeto de admiração por seus pares. 

Esse ethos e visão de mundo intimamente relacionada à ruralidade, vinculada a 
um modo de vida passado de geração para geração, sofre rupturas importantes como a da 
perda da terra seja pela venda, seja pela expropriação, seja pelo crescimento urbano, seja 
pelo parcelamento entre membros da família, seja pela especulação imobiliária e outras 
causas. Alguns grupos mais organizados politicamente reivindicam seu direito ao 
território tradicionalmente ocupado, como os indígenas, quilombolas e comunidades 
tradicionais. Entretanto, mesmo aqueles em que o suporte físico para as práticas e os 
saberes não esteja mais presente em sua realidade, mantêm o conhecimento através da 
memória dos tempos idos, da memória de infância e juventude, das histórias dos pais e 
avós. A manutenção do conhecimento e a transmissão oral dele, apesar da carência da 
experiência vivida, nos aponta para o enraizamento social dessas práticas. 

Os saberes relacionados ao plantar (Quando? Onde? Como manejar o solo? Qual 
a posição da rama na terra? Qual espécie mais adequada ao solo e à produção da farinha 
desejada?), ao cuidar da roça (Como preparar o terreno? Quando carpir? Como lidar com 
as pragas?) e ao colher (Quando? Como?) completam-se com os saberes do 
beneficiamento da mandioca. Há um ciclo – nem sempre realizado na prática – mas 
referenciado pelos informantes desse saber tradicional. Esse ciclo inicia-se na roça, passa 
pelo engenho e finaliza-se à mesa, retornando ao seu início. 

O engenho é um lugar privilegiado desse modo de vida. Entretanto, sua existência 
física não é determinante para a caracterização da identidade das pessoas. Há aqueles que, 
eles próprios, seus pais ou avós foram donos de engenhos, mas, por alguma razão, a 
família não os tem mais. Muitos desses descendentes, hoje, são os donos dos engenhos 
identificados como “remontados”. Há também aqueles que a família nunca teve engenho, 
mas que participavam da produção em engenhos de terceiros. Essas pessoas colaboram 
nas farinhadas dos engenhos de parentes, amigos ou conhecidos, como ocorre no 
Engenho dos Andrade, em Florianópolis. Alguns almejam um dia ter novamente um 
engenho, outros montaram o seu no curso da pesquisa, como presenciado no Sertão do 
Ribeirão. A memória sobre a vida durante a época de produção da farinha – maio a agosto 
– está presente dentre aqueles em que o engenho existe apenas nas lembranças. Dormir 
no engenho, acordar ainda noite e começar a lida. A ajuda de familiares e vizinhos. A 
faquinha de madeira feita pelo pai para aprender a raspar mandioca. A comida farta no 
engenho em contraste com a escassez da comida em casa. As histórias de bruxa. O capote. 
O cheiro da farinha torrada. O bebê dormindo no berço improvisado num caixote dentro 
do engenho. As cantorias e namoros durante a farinhada. Uma rotina familiar modificada 
pelo trabalho, mas repleta de significados e afetividade. 

Os indígenas nunca tiveram engenho. Esse modo de produção não é 
compartilhado por eles, que privilegiam a produção em pequena escala, praticamente para 



uso diário. Na realidade, os engenhos são fruto de um processo de aculturação. O processo 
de mudança cultural decorrente do contato e interação entre os grupos indígena, europeu 
e africano resultou na assimilação de elementos de uma cultura por outra. A domesticação 
da mandioca e o beneficiamento do tubérculo, produzindo a farinha, é um saber indígena. 
Entretanto, o processo de interação cultural com os europeus e os africanos resultou nos 
engenhos de farinha e outros bens relacionados, adaptados à realidade local. Apesar de 
não poderem ser ignorados, os conflitos e tensões desse processo e os séculos de 
adaptações e transformações, o engenho é o resultado de contribuições desses grupos 
étnicos. 

Há particularidades nas formas arquitetônicas compartilhadas pelos diferentes 
grupos. Um modelo que se repete, exceto quando propositalmente há o desejo de mudar 
para atender a certos padrões tidos como sanitariamente adequados. A construção simples 
– telhado de telhas cerâmicas e paredes de madeira – e as peças rústicas contam uma 
história transmitida entre gerações. O engenho pode ter sido do bisavô, do avô ou do pai. 
Pode ter sido transferido para outra localidade, com a desmontagem e remontagem da 
estrutura original. Pode ter sido adquirido de outra família e remontado na propriedade 
do novo dono. São várias as histórias dos engenhos e suas origens. As peças têm vida e 
circulam dentro da mesma ou de diferentes famílias. A prensa, por exemplo, pode ser 
especial porque tem quatro fusos, porque tem mais de dois séculos de existência no 
mesmo grupo familiar ou porque era de um antepassado que vendeu e agora o bisneto a 
readquiriu, colocando-a novamente no domínio familiar. O cocho, feito de um único 
tronco, está na família por gerações, foi da avó da esposa ou do bisavô do proprietário. A 
peneira que o pai tramou não fica mais no uso, é guardada como uma recordação do 
trabalho do artesão já falecido. Ao mesmo tempo que se tem apreço pelos objetos, eles 
são vendidos ou doados, quando o engenho é desativado. Nessa trama de trocas e de 
reciprocidade, há um jogo entre a durabilidade e a efemeridade das coisas. 

Os saberes e práticas associadas ao engenho extrapolam também a fabricação da 
farinha. Cada peça exige manutenção. O dente da roda que faz funcionar o sevador e o 
forno pode quebrar durante o processo e precisa ser substituído. Alguns engenhos são 
montados a partir de peças novas confeccionadas por um artesão. Esse marceneiro pode 
ser um especialista em produzir peças de engenho ou um membro da comunidade que 
tem aptidão com madeira, que aprendeu o ofício com o pai. 

Entretanto, cada geração agrega mudanças de seu tempo na dinâmica dos 
engenhos. Um exemplo é a força de tração, com variações desde a humana, animal, 
combustível fóssil e eletricidade. Não se trata de uma evolução, esses diferentes sistemas 
coexistem e alguns proprietários de engenho fazem questão de não abandonar o boi como 
força motriz. O animal, sempre referindo a inexistência de maus-tratos, é um fator de 
diferenciação para alguns entrevistados por remeter, na perspectiva do proprietário, à 
tradição. Eles têm nome e morrem de velhos. A intimidade nessa relação homem-boi faz 
com que os sons emitidos por ambos sejam mutuamente identificados, compondo uma 
linguagem própria. 



Ser um engenho tradicional é fator de distinção. Por outro lado, a categoria é 
negociada entre os sujeitos já que alguns atrelam a tradição à originalidade, ou a certa 
percepção de originalidade construída por uma visão de passado idealizada. As inovações 
são muito bem-vindas para alguns em razão de facilitar o trabalho, considerado pesado, 
e até por permitir que os engenhos continuem existindo. Para outros, descaracterizam a 
natureza artesanal da produção. Entretanto, há aspectos do processo de produção de 
farinha que podem ser “modernizados” sem perder a natureza artesanal e tradicional da 
prática. Há outros elementos inegociáveis, como a prensa e o forno. O ajuste manual da 
prensa é essencial para o controle de qualidade da farinha produzida. É o saber-fazer da 
pessoa que comanda a prensa que irá definir a quantidade de polvilho na massa, por 
exemplo. O forno também é outro diferencial, assim como o forneiro. O conhecimento 
humano desse mister não pode ser substituído por um processo moderno de produção. É 
o cheiro, o som, a textura que irão definir se a farinha está pronta. 

Todos esses componentes tornam cada engenho único, assim como a farinha ali 
produzida. A farinhada é o momento coletivo de produção da farinha. Se inicia com a 
colheita – ou compra – da mandioca e o seu transporte em carro de boi para o engenho. 
No interior do engenho, forma-se um monte no qual as pessoas – homens, mulheres e 
crianças – sentam-se ao redor da mandioca num toco de madeira ou num banquinho baixo 
e iniciam a raspagem. O capote é uma técnica e um jogo para facilitar e agilizar a 
raspagem no qual duas pessoas raspam o mesmo tubérculo. A primeira começa a raspar 
segurando na parte “suja” da mandioca (a casca) e a segunda, segurando na parte “limpa” 
(já raspada), raspa a parte faltante. Após, a mandioca raspada vai para o cocho de 
lavagem. Limpa, segue para o sevador, onde será ralada. Depois, é posta do tipiti ou em 
algo que faça as vezes como sacos de panos, e levada para a prensa. A prensa é um 
instrumento complexo que envolve a barrica, o chapéu, o fuso e o saril e precisa ser 
manipulada por alguém que saiba o momento e o limite para não espremer demais e tirar 
todo o polvilho da massa. Depois de finalizada essa etapa, a massa é descompactada e 
peneirada. E finalmente inicia-se a torra. Às vezes, se reserva um pouco da massa para 
servir de matéria-prima para outros pratos como a bijajica e o beiju. 

A farinhada é um acontecimento social. A família dona do engenho é a anfitriã, 
mas outras pessoas – parentes, amigos ou conhecidos – participam do processo por 
diferentes motivações. Compartilham desse momento pessoas que podem ser as donas da 
mandioca e estão utilizando a estrutura para a fabricação da farinha em troca de uma parte 
da produção – “meia” ou “terço”. Há aqueles que vão ajudar com base na reciprocidade, 
já que aquela família irá ajudar quando a farinhada for no seu engenho. Há aqueles que 
vão ajudar por amizade, sem compromisso, ficam um pouco, participam de alguma etapa 
específica. Há aqueles ainda que podem ser pagos para trabalhar no processo por meio de 
diárias (dinheiro) ou de farinha. Nesse momento, além do trabalho, há refeições coletivas, 
cantoria como a “ratoeira” e muita conversa. Os laços sociais se fortalecem e se constrói 
a identidade de grupo. O conhecimento é intergeracional, já que todos auxiliam no 
processo, desde as crianças até os mais velhos. 



Apesar de o engenho possuir diferentes usos durante o ano, a farinhada é o ápice 
do sistema como um todo. Ela só existe no coletivo, na coletividade. Como relatado, não 
se faz farinha sozinho. É um momento de união, de congregação, cujo retrato está na pele 
esbranquiçada pela névoa branca formada a partir da torra da farinha. Aquele rosto circula 
entre os engenhos e suas farinhadas. Algumas festas realizadas pelos grupos reproduzem 
a farinhada para convidar a coletividade a celebrar esse momento. É neste sentido que a 
comunidade extensa se forma, uma comunidade em que o outro não é necessariamente o 
vizinho, mas pode estar em uma cidade distante. Entretanto eles se conhecem, se 
identificam e compartilham o mesmo ethos e visão de mundo, comunicando-se na 
atualidade assiduamente por redes sociais. Em termos de visibilidade e continuidade da 
produção artesanal da farinha de mandioca, há que ressaltar que as celebrações das 
farinhadas também têm sido elemento crucial para manter e/ou estabelecer parcerias com 
as instituições locais como igrejas e prefeituras, abrindo suas práticas e ofertando seus 
produtos alimentícios, artesanais, musicais e oficinas de trabalho, um repertório 
expressivo de atividades que no presente conectam engenhos e comunidades. 

A relevância nacional para a memória, a identidade e a formação da identidade 
dos grupos sociais aos quais o bem pertence, revela-se em grande medida, porque a 
farinha, síntese do processo, é tradicional e artesanal, assim entendida como um bem 
único, intermediado por uma cultura ancestral e partilhado por uma comunidade 
composta por grupos dispostos em diferentes localidades do litoral catarinense que se 
identificam como detentores dos mesmos saberes e fazeres, que acionam e recriam as 
práticas sociais a favor de sua continuidade. Esse coletivo envolve não apenas homens, 
mas animais e objetos sem os quais ele não existiria. A farinha traz consigo características 
ímpares como a textura fina e rica em polvilho – “farinha polvilhada” ou “poenta”, por 
se assemelhar a um pó branco. Esse resultado é decorrente de uma série de saberes e 
práticas, alguns já referenciados, como a escolha da espécie de mandioca, da forma de 
secar a massa, de peneirar e de torrar, por exemplo. Durante o processo, “tudo se 
aproveita”, como afirmaram os entrevistados. Desde as águas – da lavagem e da prensa – 
até os resíduos de mandioca como a casca e o carolo. O produto, a “farinha vai com tudo”, 
é o acompanhamento perfeito para o peixe, o feijão, a fruta e até o café. Vai com água se 
transformando em pirão. A criatividade humana diante das possibilidades da mandioca 
permite que o processo não termine na farinha, que se estenda, criando sociabilidades à 
mesa ou fora dela, servindo como dádiva entre seus pares e achegados ou como 
mercadoria, sendo comercializada em pequena escala em feiras ou em freguesias dos 
arredores. 

A variedade da culinária tradicional se sustenta a partir de três insumos: o 
polvilho, a massa da mandioca (antes da torra) e a farinha. Com o polvilho tem-se, por 
exemplo, a rosca. Da massa, os grupos pesquisados produzem pratos como bolos, bijajica, 
beiju e cuscuz. E o pirão e a farofa são feitos a partir da farinha propriamente dita. A 
riqueza gastronômica – que não se pretende esgotar aqui – é amplificada se considerarmos 
as variações dos mesmos pratos, combinações do tempero e da versatilidade da 
cozinheira, um espaço ainda majoritariamente feminino. Para além dos dotes culinários, 



os nomes dos pratos representam uma estratégia identitária dos grupos, como se observou 
durante o dossiê, com “mané pança”, “nego deitado” e “mbojape”, variações do mesmo 
alimento. Também as bebidas, assim como as comidas, são estratégias identitárias 
territorialistas, como a “consertada” de Bombinhas. 

O reconhecimento do sistema agroalimentar tradicional composto pelos saberes e 
práticas associadas aos engenhos de farinha de mandioca do litoral catarinense representa, 
para os detentores ouvidos durante a pesquisa, um ato de respeito e reconhecimento do 
valor de uma tradição que os detentores sentem ameaçada de diferentes formas. Chega 
como um pedido de ajuda para manter o modo de vida que foi passado de pai para filho 
durante gerações, para manter um patrimônio imaterial, mas também material e natural, 
amparado em vínculos com o território e com a terra, comprometido com a segurança 
alimentar de muitas pessoas. O reconhecimento permite serem vistos e de existirem na 
composição do patrimônio nacional através da mandioca, do engenho e da farinha, já que 
“sem farinha não se vive”, como diz uma das nossas informantes. 

IV PARTE – OS CAMINHOS DA SALVAGUARDA 

A salvaguarda do patrimônio cultural refere-se ao conjunto de medidas 

destinadas a proteger, promover, preservar e valorizar os bens culturais reconhecidos 

como referência por suas comunidades e objeto de acautelamento pelos órgãos oficiais, 

tendo em vista o fortalecimento da autonomia dos seus detentores, sua continuidade e 

sustentabilidade futuras. No caso de um bem cultural multifacetado e multissituado 

como os saberes e fazeres da produção da farinha de mandioca em Santa Catarina, as 

medidas de salvaguarda devem partir de um monitoramento constante dos riscos e 

ameaças à sua continuidade – as “novas bruxas” que assombram os engenhos –, assim 

como levar em conta a complexidade territorial, a diversidade sociocultural e associativa 

de seus detentores, tal como caracterizados ao longo deste dossiê. 

 Durante nossa pesquisa, os detentores do bem cultural tematizaram uma série de 

desafios e impasses atualmente enfrentados no cotidiano do seu saber-fazer, alguns dos 

quais, comuns a outros bens de natureza agroalimentar já registrados pelo Iphan. Dentre 

estes, podemos citar o caráter por vezes inflexível das regulações ambientais e sanitárias 

que restringem tanto a continuidade das práticas tradicionais de cultivo da mandioca – 

abertura de roçados por meio das técnicas de corte-e-queima, por exemplo –, quanto a 

circulação da farinha e outros produtos devido à inadequação dos engenhos, seus 

instrumentos e processos tradicionais, às exigências da vigilância sanitária. Muitos 



detentores sentem-se confusos e inseguros face ao cipoal de normas e agentes 

(municipais, estaduais, federais, etc.) que regulam a posse e o uso do território, o acesso 

às matérias primas e a circulação dos produtos dos engenhos, em que pese a assistência 

fornecida e a atuação comunitária das instituições de ensino, pesquisa e extensão rural, 

como as universidades locais e a Epagri.  

 Da mesma forma, o território de abrangência do bem, especialmente naqueles 

municípios situados na faixa litorânea de Santa Catarina, tem atravessado profundas 

transformações em sua dinâmica sociodemográfica e espacial nas últimas décadas, 

marcada por um vertiginoso crescimento da atividade turística e a expansão das suas 

infraestruturas correlatas. Embora a exploração turística ofereça oportunidades para a 

promoção e visibilidade do bem cultural nos termos do TBC, os detentores também 

apontam uma série de conflitos envolvendo a gentrificação e a especulação imobiliária 

em seus territórios, como problemas de convivência com os turistas e moradores de 

novos empreendimentos (queixas em torno da fumaça, presença de animais, barulho, 

etc.) e a insegurança jurídica decorrente de mudanças nos planos diretores dos 

municípios.  

 Estas questões são ainda mais pronunciadas no caso das comunidades indígenas 

e quilombolas, cujos direitos territoriais encontram-se constantemente pressionados e 

ameaçados pelas forças do desenvolvimento e seus aliados políticos e jurídicos. Atuando 

em sinergia, todos esses riscos e ameaças potencializam, entre os detentores, uma 

preocupação comum (e quiçá estrutural) no campo da salvaguarda do patrimônio 

imaterial, qual seja, o potencial desinteresse das novas gerações na continuidade de um 

ofício considerado excessivamente trabalhoso, pouco rentável e de difícil conciliação 

com outras atividades laborais típicas da sociedade contemporânea.  

 Face a esses e outros desafios, apresentamos, no que se segue, algumas possíveis 

medidas de salvaguarda apontadas pelos detentores durante as entrevistas realizadas e 

eventos de mobilização comunitária nos quais estivemos presentes, organizadas de 

acordo com os eixos sugeridos pelo Termo de Referência para a Salvaguarda de Bens 

Registrados pelo Iphan. 



 No eixo de mobilização social e alcance das ações, salientamos a necessidade de 

pesquisas, mapeamentos e inventários participativos que contemplem territórios e 

engenhos não abrangidos no presente momento, estendendo a compreensão do bem e 

fomentando a mobilização social de mais sujeitos em torno da salvaguarda. Algumas 

iniciativas apontadas por detentores envolvem a criação de escolas temáticas: dos 

mestres e mestras de engenho; escola da terra para educação rural; e escola da 

gastronomia dos engenhos de farinha. 

 Quanto ao eixo de gestão participativa no processo de salvaguarda, os detentores 

apontam a necessidade de atividades de capacitação para elaboração de roteiros de 

Turismo de Base Comunitária, com foco em educação rural, turismo rural/pedagógico, 

bem como para a elaboração participativa de políticas públicas e culturais que envolvam 

os engenhos e seus territórios, como isenção/redução de imposto, classificação rural no 

zoneamento da cidade, cessão/compartilhamento de tratores para a plantação, uso de 

terrenos públicos em desuso para plantação de mandioca. Da mesma forma, os 

detentores manifestam interesse em capacitações para desenvolver, escrever e executar 

projetos culturais via leis de incentivo (municipal, PIC – estadual, Lei Rouanet – 

Federal) e editais de apoio à cultura (municipais, Elisabete Anderle, Lei Paulo Gustavo, 

Aldir Blanc). 

Tais projetos, por conseguinte, poderiam contemplar os objetivos do eixo de 

difusão e valorização do bem, a partir do desenvolvimento de materiais de difusão 

audiovisual e escrita que aprofundassem o registro das memórias dos saberes e fazeres 

de mestres específicos. Também sugere-se a inclusão das farinhadas nos calendários 

oficiais dos municípios, bem como a criação de um  Circuito das Farinhadas, integrado 

a um calendário estadual da atividade, para fortalecer a rede de engenhos e o intercâmbio 

de amantes da farinha de mandioca. 

No eixo de produção e reprodução cultural, enumeram-se ações como a criação 

de bancos de ramas e feiras de intercâmbio delas, tendo em vista o fortalecimento das 

etnovariedades e a implementação da farinha varietal. Igualmente, os detentores 

identificam a necessidade de maior participação das comunidades na elaboração dos 

ordenamentos territoriais dos municípios de incidência do bem, de modo que as 



definições das áreas urbanas e rurais respeitem a precedência dos engenhos com relação 

a novos empreendimentos imobiliários e turísticos, ou, minimamente, fomentando a boa 

convivência entre uns e outros. 

Neste eixo, por fim, também se inclui a promoção de ações relativas à política 

sanitária, visando ao desenvolvimento de regramentos que contemplem a especificidade 

da produção artesanal de alimentos, sem descaracterizar os elementos percebidos como 

essenciais pelas comunidades detentoras. Aponta-se, nesse sentido, a crucial atuação dos 

órgãos de extensão rural já atuantes junto aos engenhos de farinha de Santa Catarina, 

assim como a expertise do próprio Iphan na salvaguarda de outros bens de natureza 

agroalimentar, como as Tradições doceiras da região de Pelotas e Antiga Pelotas, o 

Modo Artesanal de fazer queijo de Minas, a Produção Tradicional e Práticas 

Socioculturais Associadas à Cajuína no Piauí e os Sistemas Agrícolas Tradicionais do 

Alto Rio Negro e Quilombola do Vale do Ribeira. Atividades de integração e intercâmbio 

entre os detentores e instituições atuantes na salvaguarda destes bens com os produtores 

de farinha dos engenhos catarinenses seriam muito bem-vindas, assim como a realização 

de audiências públicas, seminários, entre outras reuniões de mobilização junto a 

representantes do poder público e da sociedade civil em níveis municipal, estadual e 

federal. 

15. FONTES BIBLIOGRÁFICAS  

   

ANDRADE NETO, Alberto Luiz de. Cosmotécnica das plantas: emergência de clones 
de mandioca na Amazônia indígena. 2023. Tese (Doutorado) – Universidade Federal de 
Santa Catarina, Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação 
em Antropologia Social, Florianópolis, 2023. Disponível em: 
https://bu.ufsc.br/teses/PASO0596-T.pdf. Acesso em: 17 nov. 2023. 
  

Associação Comunitária Rural de Imbituba. Flores da Restinga. Disponível em: 
https://www.acordi.org/floresdarestinga. Acesso em: 4 nov. 2024. 

ATALA, Alex (Org.). Manihot utilíssima pohl: mandioca. São Paulo: Alaúde 
Editorial, 2021. 

AUGÉ, Marc. Não-Lugares. Introdução a uma antropologia da supermodernidade. 
Campinas, SP: Papirus, 1994.  



AZEVEDO, M.; BRAND, A.; HECK, E.; PEREIRA, L. e MELIÀ, B. Guarani Retã. 
Povos Guarani na Fronteira, Argentina, Paraguai, Brasil. São Paulo/Brasil: Centro de 
Trabalho Indigenista, 2008. 
  
BARENTIN, Leonardo; BAYER, Edson Carvalho. Belíca – O filho da Costa 
Esmeralda. Blumenau: Ed. Nova Letra, 2006. 

BARTH Fredrik. Grupos étnicos e suas fronteiras: a organização social das 
diferenças culturais.Petrópolis: Vozes, 1997. 

BASTOS, Ana Carla. Escravidão nos engenhos de farinha da Lagoa da Conceição. 
In: MAMIGONIAN, Beatriz Gallotti; VIDAL, Josiane Zimmermann (Orgs.). História 
Diversa: Africanos e afrodescendentes na Ilha de Santa Catarina. Florianópolis: Ed. 
UFSC, 2013. 

BATISTA, Karina Romariz. Sertão do Peri: um olhar etnográfico. PerCursos, 
Florianópolis, v. 5, n. 2, 2006. Disponível em: 
https://www.revistas.udesc.br/index.php/percursos/article/view/1432. Acesso em: 2 
ago. 2023. 

BAUMAN, Ziygmunt. Comunidade: a busca por segurança no mundo atual. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2003. 

BENJAMIN, Walter. A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica. Obras 
escolhidas: Magia e técnica, arte e política. 6a ed. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

BERQUE, A. Médiance. De milieux en paysages. Belin, reclus: Paris, 1990/2000. 

BOÉTIE, Étienne de la. Discurso da servidão voluntária, São Paulo. Ed. Brasiliense, 
1982. 

BORGES, Marlene; MOMBELLI, Raquel. Sistema agrícola e pesqueiro tradicional 
dos Areais da Ribanceira: saberes e resistência no litoral sul de Santa Catarina. In: 
Coleção Povos e Comunidades Tradicionais. V. 3. Sistemas Agrícolas Tradicionais no 
Brasil. Brasília: Emprapa, 2019, p. 167-184. 

BRAGANHOLO, Manuela Valim. Engenhos de Farinha: história, memória e 
resistência no litoral catarinense. Dissertação (Mestrado). Universidade Federal Rural 
do Rio de Janeiro, Programa de Pós-graduação de Ciências Sociais em 
Desenvolvimento, Agricultura e Sociedade, 2017. 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O trabalho como festa: sobre o trabalho camponês 
acompanhado de canto e festa. Élisée, Rev. Geo. UEG – Goiás, v. 9, n. 2, e922006, 
jul./dez. 2020. 

BRIGHENTI, C. A. Estrangeiros na Própria Terra: presença Guarani e Estados 
Nacionais. Florianópolis: EdUFSC; Chapecó: Argos, 2010. 



CABRAL, Luiz Otávio. Bacia da Lagoa do Peri: sobre as dimensões de sua paisagem 
e seu valor. Dissertação apresentada no Programa de Pós-Graduação em Geografia da 
UFSC, 1999. 
  
CARDOSO, Vânia Zikán. Narrar o mundo: Estórias do “povo da rua” e a narração do 
imprevisível. Mana: Estudos de Antropologia Social. 2007, v. 13, n. 2, p. 317-345. 
  
CASCAES, Franklin. O fantástico na Ilha de Santa Catarina. 1a edição; 2a reimpressão. 
Coleção Repertório. Estabelecimento do texto e elaboração do glossário por Oswaldo 
Antônio Furlan. Editora UFSC: 2015. 

CASTELLS, Alicia Norma Gonzalez de. O Paradoxo dos Centros Históricos - O Caso 
de Florianópolis. Ilha Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 20, n. 2, p. 27-52, 
2019. DOI: 10.5007/2175. 

CASTELLS, Alicia N. G. La inmaterialidad del mundo de los sectores subalternos. In: 
LÓPEZ, José de Jesús Hernández; ROTMAN, Mónica; CASTELLS, Alicia Norma 
González de (org.). Patrimonio y cultura en América Latina: nuevas vinculaciones con 
el estado, el mercado y el turismo y sus perspectivas actuales. Guadalajara: Acento 
Editores/Alfredo Gutiérrez R., 2010, p. 75-92. 
  
CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano. 3a ed. Petrópolis: Editora Vozes, 
1998. 
  
CESARINO, L. Antropologia multissituada e a questão da escala: reflexões com base 
no estudo da cooperação sul-sul brasileira. Horizontes Antropológicos, v. 20, n. 41, p. 
19-50, jan. 2014. 

CHAMORRO, G. Os Guarani: sua trajetória e seu modo de ser. Cadernos Comin, São 
Leopoldo: Comin, n. 8, 30 p., ago. 1999.  

COELHO, Gelci José; PEREIRA, Francisco do Vale. Receitas utilizando o pilão 
como processador de alimentos. Revista do Projeto Pilão da Ilha. Museu Universitário 
“Oswaldo Rodrigues Cabral” – Florianópolis, UFSC, 2003. 
  
CUNHA, Manuela Carneiro da. ALMEIDA, Mauro W. B. Populações Tradicionais 
e conservação ambiental. In: Cunha, Manuela Carneiro da. Cultura com aspas e outros 
ensaios. São Paulo: UBU Editora, 2017, p. 267-292. 
  
DIEGUES, Antônio Carlos. O mito moderno da natureza intocada. 6a ed. revista e 
ampliada. São Paulo: Editora Hucitec Nupaub, 2008. 

EMGC, Equipe Mapa Guarani Continental. Caderno Mapa Guarani Continental: 
povos Guarani na Argentina, Bolívia, Brasil e Paraguai. / Equipe Mapa Guarani 
Continental – EMGC. Campo Grande, MS. Cimi, 2016. 

FABRINO, N. H.; NASCIMENTO, E. P.; COSTA, H. A. Turismo de Base 
Comunitária: Uma Reflexão sobre seus Conceitos e Práticas. In: Caderno Virtual de 
Turismo, v. 16, n. 3, p. 172-190, 2016. 



FARIAS, Vilson Francisco de. Dos Açores ao Brasil Meridional. Uma viagem no 
tempo: povoamento, demografia, cultura. Açores e litoral catarinense: um livro para o 
Ensino Fundamental. Florianópolis: Ed. do autor, 1998. 

FERREIRA, Sérgio Luiz. “Nós não somos de origem”: Populares de ascendência 
açoriana e africana numa freguesia do Sul do Brasil (1780-1960). Ilha de Santa 
Catarina: Universidade Federal de Santa Catarina, 2006, 261 f. Tese (Doutorado em 
História) – Programa de Pós-Graduação em História, Universidade Federal de Santa 
Catarina, Ilha de Santa Catarina, 2006. 

FERREIRA, Sérgio Luiz. Nós não somos de origem: populares de ascendência 
açoriana e africana numa freguesia do sul do Brasil (1780-1960). Tese (Doutorado) - 
Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós-Graduação em História. 
Florianópolis, 2006. Disponível em: 
http://repositorio.ufsc.br/xmlui/handle/123456789/88284. Acesso em: 4 nov. 2024. 

FLORES, Maria B. Ramos. Povoadores da fronteira: Os casais açorianos rumo ao sul 
do Brasil. 1a ed. Florianópolis: Ed. da UFSC, 2000. 

FOOTE-WHYTE, William. “Treinando a observação participante” In: 
GUIMARÃES, A. Z. Desvendando Máscaras Sociais. Rio de Janeiro, Francisco Alves, 
1980, p. 45-66. 

FREITAS, A. E. C. Nossos contemporâneos indígenas. In: FREITAS, Ana Elisa de 
Castro; FAGUNDES, Luiz Fernando Caldas. Povos Indígenas na Bacia Hidrográfica do 
Lago Guaíba. Porto Alegre: Prefeitura Municipal/Núcleo de Políticas Públicas para os 
Povos Indígenas, 2008, p. 5-13. 

GEERTZ, C. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro, LTC. 1989. 

GEERTZ, C. Negara: o Estado teatro no século XIX. Rio de Janeiro: Bertrand, 1991. 

GOMES, Flávio dos Santos. Ainda sobre os quilombos: repensando a construção de 
símbolos de identidade étnica no Brasil. In: REIS, Elisa P.; ALMEIDA, Maria 
Hermínia Tavares de; FRY, Peter (orgs.). Política e cultura: visões do passado e 
perspectivas contemporâneas. São Paulo: Hucitec / ANPOCS, 1996. p. 245-265. 

GOMES, Flávio dos Santos. A hidra e os pântanos: mocambos, quilombos e 
comunidades de fugitivos no Brasil (séculos XVII-XIX). São Paulo: Editora UNESP, 
2005. 

REIS, João José; GOMES, Flávio dos Santos. Liberdade por um fio: história dos 
quilombos no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. 

GONÇALVES, José Reginaldo Santos. Antropologia dos objetos: coleções, museus 
e patrimônios. Rio de Janeiro, 2007.  

GONÇALVES, José Reginaldo Santos. Ressonância, materialidade e subjetividade: 
as culturas como patrimônios. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 11, n. 23, 
p. 15-36, jan/jun 2005. 



GUZMÁN, Patrício. Filmar o que não se vê: um modo de fazer documentários. São 
Paulo: Sesc São Paulo, 2017. 

HALBWACHS, M. A Memória coletiva. Trad. de Laurent Léon Schaffter. São Paulo, 
Vértice/Revista dos Tribunais, 1990. 

HALL, Stuart. A Identidade Cultural na Pós-Modernidade, Rio de Janeiro: DP&A 
editora, 1999. 

HALL, Stuart. Cultura e Representação. Rio de Janeiro: PUC – Rio, 2016. 260p. 

HALL, Stuart. Quem precisa de identidade? Em: Identidade e diferença: a perspectiva 
dos estudos culturais. Petrópolis: Vozes, p. 103-133, 2014. 

HARTUNG, Miriam Furtado. Nascidos na fortuna – O grupo do Fortunato – 
identidades e relações interétnicas entre descendentes de africanos e europeus no litoral 
catarinense. Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Santa Catarina. 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. Florianópolis, 1992. Disponível 
em: http://repositorio.ufsc.br/xmlui/handle/123456789/76822 Acesso em: 10/11/2025. 

IELA. Brincadeira das Crianças Guarani. INSTITUTO DE ESTUDOS LATINO-
AMERICANOS. Universidade Federal de Santa Catarina. Florianópolis: 
IELA/Indígena Digital, 2015. Disponível em: 
<https://iela.ufsc.br/producao/brincadeira-das-criancas-guarani/>. Acesso em: 5 mai 
2025. 

INGOLD, Tim. Da transmissão de representações à educação da atenção. Educação, 
Porto Alegre, v. 33, n. 1, p. 6-25, 2010. Disponível em: 
<https://revistaseletronicas.pucrs.br/faced/article/view/6777>. Acesso em: 10 nov 
2025. 

IPHAN. Dossiê de Registro das Tradições Doceiras de Pelotas e Antiga Pelotas (Arroio 
do Padre, Capão do Leão, Morro Redondo e Turuçu)/RS. Brasília, 2017. 

IPHAN. Dossiê de Registro do Modo Artesanal de Fazer Queijo de Minas – Serro, Serra 
da Canastra e do Salitre / Alto Parnaíba. Brasília, 2008. FOOTE-WHYTE, William. 
“Treinando a observação participante” In: GUIMARÃES, A. Z. Desvendando Máscaras 
Sociais. Rio de Janeiro, Francisco Alves, 1980, p. 45-66. 

IRVING, M. ‘Reinventando a reflexão sobre turismo de base comunitária: inovar é 
possível?’ In: Bartholo R, Sansolo DG & Bursztyn I (eds), Turismo de Base 
Comunitária: diversidade de olhares e experiências brasileiras, Letra & Imagem, Rio de 
Janeiro, 2009, p. 108-121. 

KOFES, Suely. “Narrativas biográficas: que tipo de antropologia isso pode ser?” In: 
______; MANICA, Daniela. Vida & grafias: narrativas antropológicas, entre biografia 
e etnografia. Rio de Janeiro: Lamparina, 2015. 



LACERDA, Eugenio Pascele. O Atlântico Açoriano, uma antropologia dos contextos 
globais e locais da açorianidade. (tese) Doutorado em Antropologia Social. 
Florianópolis: UFSC, 2003. 

LADEIRA, M. I.; MATTA, P. (Org.). Terras Guarani no Litoral: ka’agüy oreramói 
kuéry ojou rive vaekue ỹ (as matas que foram reveladas aos nossos antigos avós).  São 
Paulo: Centro de Trabalho Indigenista (CTI), 2004. 

LADEIRA, Maria Inês; PARIS, Teresa (Orgs.). Ka’aguy rupa nhangareko: nosso 
jeito de cuidar da vida nas matas. Brasília: Centro de Trabalho Indigenista, 2021. 
Tradução Alexandre Kuaray. 

LARRICQ, Marcelo. Ipytûma: construcción de la persona entre los Mbyá-Guarani. 
Posadas: Universidad Nacional de Misiones, 1993. 

LAVE, J.; WENGER, E. Situated Learning. Legitimate peripheral participation. 
Cambridge: University Press, 1991. 

LEAL, João. Cultura e identidade açoriana: o movimento açorianista em Santa 
Catarina. Florianópolis: Insular, 2007. 

LÉVI-STRAUSS, Claude. O pensamento selvagem. Campinas: Papirus, 1989.  

LISBOA, Armando de Melo. Economia solidária e autogestão: imprecisões e limites. 
In: Revista de administração de empresas, v. 45, n. 3, p. 109-115, 2005. 

MACHADO, Margarida Vaz do Rego. Santa Catarina: um porto estratégico – Açores 
e Brasil séculos XVIII. In: Alves, Joi Cletison (Org.) Colóquio NEA, 30 anos de 
história: preservando a herança cultural açoriana em Santa Catarina. Florianópolis: 
NEA/UFSC, 2016, p. 89-123. 

MACIEL, Maria Eunice. O significado do ato alimentar. Entrevista concedida à 
WOLFART, Graziela e FACHIN, Patrícia. Revista IHU Online 350. Ano X, 8.11.2010. 
Disponível em: https://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/3640-maria-eunice-maciel-
2#:~:text=Maria%20Eunice%20Maciel%20%2D%20A%20alimenta%C3%A7%C3%
A3o,parte%20do%20sistema%20alimentar%20humano. Acesso em: 6 nov. 2024. 

MAFFESOLI, Michel. A transformação do político: a tribalização do mundo. 4a. ed. 
Porto Alegre: Sulina, 2011. 

MAPA Guarani Digital. São Paulo: Centro de Trabalho Indigenista – CTI, Comissão 
Guarani Yvyrupa – CGY e Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional – 
IPHAN. Disponível em: <https://guarani.map.as/#!/>. Acesso em: 3 mai 2025. 

MALDONADO, Carlos. O turismo rural comunitário na América Latina: gênesis, 
características e políticas. In: BARTHOLO, Roberto; SANSOLO, Davis G.; 
BURSZTYN, Ivan (Org.). Turismo de Base Comunitária: diversidade de olhares e 
experiências brasileiras. Brasil: Nova Letra Gráfica e Editora, 2009. 

MALINOWSKI, B. Argonautas do Pacífico Ocidental. 2a. ed. São Paulo: Abril 
Cultural, 1978. 



MARCUS, George. Etnografía en/del sistema mundo. El surgimiento de la etnografía 
multilocal. ALTERIDADES, 2001, 11 (22): p. 111-127. 

MAUSS, M. [1923-24]. Ensaio sobre a dádiva. Forma e razão da troca nas sociedades 
arcaicas. In : _____. Sociologia e Antropologia. v. II. São Paulo: Edusp. 1974. 

MOMBELLI, Raquel et al. Nova Cartografia Social dos Povos e Comunidades 
Tradicionais do Brasil: comunidade tradicional dos Agricultores e Pescadores dos 
Areais da Ribanceira. Almeida, Alfredo Wagner Berno (Cood.). N. 20. Manaus: 
Projeto Nova Cartografia Social da Amazônia. UEA Edições, 2011. 

MOSIMANN, João Carlos. Catarinenses: Gênese e História. Florianópolis: Edição 
do autor, 2010. 

MOURA, Clóvis. Rebeliões da Senzala: quilombos, insurreições, guerrilhas. 4a. ed. 
São Paulo: Editora Ática, 1988. 

ND Mais - Notícias de Santa Catarina. Guardiãs mantêm viva a tradição da 
Consertada, a bebida típica de Bombinhas. Disponível em: 
https://ndmais.com.br/noticias/guardias-mantem-viva-a-tradicao-da-consertada-a-
bebida-tipica-de-bombinhas/. Acesso em: 4 nov. 2024. 

NEUBERT, Enilto de Oliveira. Santa Catarina: o berço da industrialização da 
mandioca. Revista Agropecuária Catarinense, Florianópolis, v. 26, n. 1, mar. 2013, p. 
14-16. 

NICHOLS, Bill. Introdução ao documentário. 5a ed. Campinas: Papirus, 2010. 

Núcleo de Estudos Açorianos da Universidade Federal de Santa Catarina. Síntese 
histórica dos Açores Disponível em: https://nea.ufsc.br/sintese-historica-dos-acores/. 
Acesso em: 4 nov. 2024. 

OLIVEIRA, Elisa Quintz de Souza de. Desterritorialização e Resistência nos Areais 
da Ribanceira: a busca de uma comunidade tradicional pelo direito à terra em Imbituba-
SC. Tese de doutorado apresentada ao Curso de Doutorado do Programa de Pós-
Graduação em Planejamento Territorial e Desenvolvimento Socioambiental da 
Universidade do Estado de Santa Catarina. Florianópolis, 2020. 

OLIVEIRA PACHECO, João de. Cidadania, racismo e pluralismo das sociedades 
indígenas na organização dos estados nacionais. In: Revista do Patrimônio Histórico e 
Artístico Nacional. Cidadania. N. 24/1996. 

OLIVEIRA, Philippe Hanna de Almeida. Comida forte e comida fraca: alimentação 
e fabricação dos corpos entre os Kaingáng da terra indígena Xapecó (Santa Catarina, 
Brasil). Dissertação (Mestrado). Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de 
Pós-Graduação em Antropologia Social, Florianópolis, 2009. 

POMAR, Luis Cancer. Reflexiones sobre la valoración del paisaje. in: Maderuelo, 
Javier (Org). Paisaje y Patrimonio. Madrid: Abada Editores, 2010, p. 75-99. 



POPYGUA, Timóteo da Silva Verá Tupã. Ara Ymã – Tempos Primordiais. EKMAN, 
Anita (Org.). Yvyrupá: a terra uma só. São Paulo: Hedra, 2017. 

POTY, Vera. Os Guarani Mbyá. Ñe’ẽ/ Palavras. In: POTY, V.; CHRISTIDIS, D. Os 
Guarani Mbyá. Porto Alegre: Wences Design Criativo, 2015. 

RAPOSO, Paulo. Por detrás da máscara: ensaio de antropologia da performance sobre 
os caretos de Podence. Instituto dos Museus e da Conservação: Instituto dos Museus e 
da Conservação, 2010. 

RAMO Y AFFONSO, A. M.; LADEIRA, M. I. Guata Porã – Belo Caminhar. 1a ed. 
São Paulo: Centro de Trabalho Indigenista, 2015. 

RIBEIRO, Darcy. O Povo Brasileiro: A formação e o sentido do Brasil. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1995. 

RICOUER, P. Tempo e narrativa (tomo I). São Paulo: Papirus, 1994. 

SANTOS, Sílvio Coelho dos. Nova História de Santa Catarina. Florianópolis: UFSC, 
2004. 

SANTOS, Sílvio Coelho dos. Índios e brancos no sul do Brasil: a dramática experiência 
dos Xokleng. Porto Alegre: Movimento; Brasília: Minc/Pró-Memória/INL, 1987. 

SCHWERZ, João Paulo. Patrimônio e Planejamento: aproximações a partir da 
passagem de Agudo-RS. Tese (doutorado) Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 
Porto Alegre-RS, 2017. Disponível em: https://lume.ufrgs.br/handle/10183/164043. 

SILVEIRA, Mariela F. “Nós somos ilhéus, juntos somos mais fortes”: fluxos da 
construção de identidade e comunidade na Ilha da Culatra – Faro, Portugal. Tese de 
doutorado, Antropologia Social, UFSC e ISCTE-IUL, 2021. 

SILVEIRA, Mariela F. “De quem é o Ribeirão”: imagem, paisagem e identidade em 
contextos de patrimonialização. Dissertação de mestrado, Antropologia Social, UFSC, 
2015. 

SOUZA, J. O. C. Aos “fantasmas das brenhas”: etnografia, invisibilidade e etnicidade 
de alteridades originárias no sul do Brasil (Rio Grande do Sul).  1998.  Tese (doutorado) 
– Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Instituto de Filosofia e Ciências 
Humanas. Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Porto Alegre. 

SOUZA, Flávio dos Santos. A construção da categoria quilombo na política de 
titulação de territórios quilombolas no Brasil. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia) – Universidade de Brasília (UnB), 2016. 
  
STRATHERN, Marilyn. Fora de contexto: as ficções persuasivas da antropologia. 
São Paulo: Terceiro Nome, 2013. 
  
TEMPASS, Mártin César. Orérembiú: a relação das práticas alimentares e seus 
significados com a identidade étnica e a cosmologia Mbyá-Guarani. Dissertação 
(Mestrado em Antropologia Social). Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto 
Alegre, RS, Brasil. 2005. 



  
TEMPASS, Mártin César. “Quanto mais doce, melhor”: um estudo antropológico 
das práticas alimentares da doce sociedade Mbyá-Guarani. Tese (Doutorado em 
Antropologia Social). Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, RS, 
Brasil. 2010. 
 
TURNER, Victor. O processo ritual: estrutura e anti-estrutura. Petrópolis: Vozes, 
1974.  

ZANIN, Nauíra Zanardo. Intervenções arquitetônicas junto a povos indígenas: 
processo de projeto, apropriação e uso de ambientes escolares. Tese (Doutorado em 
Arquitetura e Urbanismo). Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, SC, 
Brasil, 2018. 

ZANIN, Nauíra Zanardo; CASTELLS, Alicia Norma González de. Intervenção de 
arquitetura para uma escola Guarani: processo de projeto e apropriação de 455 
ambientes educativos na Tekoa Itaty, SC. INTERAÇÕES, Campo Grande, MS, v. 21, 
n. 3, p. 439-460, jul./set. 2020. 

  

 

 

APÊNDICE A: PESQUISADORES 

Alicia Norma González de Castells: http://lattes.cnpq.br/1701559439859301. 

Arquiteta – Antropóloga. Professora Titular da Universidade Federal de Santa Catarina. 
Professora  do Programa de Pós-graduação em Antropologia Social e do Programa de Pós-
Graduação em Arquitetura e Urbanismo da UFSC. Pesquisadora do IBP, Instituto Brasil 
Plural. Editora de Cadernos NAUI https://naui.ufsc.br/cadernos-naui/. Coordenadora do 
NAUI - Núcleo de Pesquisa de Dinâmicas Urbanas e Patrimônio Cultural/UFSC/CNPq 
https://naui.ufsc.br/. 

Ana Cristina Rodrigues Guimarães: http://lattes.cnpq.br/4379945549904226. 

Doutora em Antropologia Social pela Universidade de Buenos Aires (2015), com pós-
doutorado pelo PPGAS da UFSC. Possui graduação em Direito pela Universidade Federal 
Fluminense (1997) com especialização em Direito Tributário pela Fundação Getúlio 
Vargas (2004) e bacharelado em Ciências Sociais pela Universidade Federal de Santa 
Catarina (2007). Procuradora da Fazenda Nacional desde 2000. Pesquisadora do Núcleo 
de Dinâmicas Urbanas e Patrimônio Cultural (NAUI) da UFSC e do Instituto Nacional de 
Ciência e Tecnologia Brasil Plural (IBP). Sócia efetiva da Associação Brasileira de 
Antropologia (ABA). Membro das Comissões da Advocacia Pública Federal e da Cultura 
da OAB/SC. Atua como Conselheira Fiscal da CAASC (OAB/SC), triênio 2025-2027. 



Lecionou como Professora Substituta da UFSC nas disciplinas de Legislação Tributária e 
Antropologia Jurídica. 

Artur Hugo da Rosa: http://lattes.cnpq.br/8948233393119265. 

Documentarista – Arquiteto. Doutorando em Antropologia Social (PPGAS/UFSC). 
Graduado e mestre em Arquitetura e Urbanismo (PósARQ/UFSC). Pesquisador do Núcleo 
de Dinâmicas Urbanas e Patrimônio Cultural (NAUI/PPGAS/UFSC). Criador do Rancho 
Cultural, um ateliê de patrimônio cultural, especializado em narrativas visuais na área do 
patrimônio. 

Caetano Kayuna Sordi Barbará Dias: http://lattes.cnpq.br/0618866780110833. 

Professor adjunto do Departamento de Antropologia e docente permanente do Programa 
de Pós-Graduação em Antropologia Social da UFSC, onde integra os grupos de pesquisa 
(CNPq) CANOA – Coletivo de Estudos em Ambientes Percepções e Práticas e NAUI – 
Dinâmicas Urbanas e Patrimônio Cultural. Possui graduação em Ciências Sociais 
(UFRGS) e Filosofia (PUCRS), mestrado e doutorado em Antropologia Social (UFRGS). 
Foi docente da Área de Humanidades da Universidade de Caxias do Sul (UCS) e técnico 
antropólogo no Iphan/RS. Possui experiência em antropologia ambiental, relações 
humano-animais, antropologia da saúde e biossegurança, antropologia da alimentação e 
patrimônio cultural. 

Cleidi Marília Caivano Pedroso de Albuquerque: 
http://lattes.cnpq.br/7880200696602831. 

Possui graduação em Belas Artes pela Universidade Federal de Minas Gerais (1971) e 
mestrado em Antropologia Social pela Universidade Federal de Santa Catarina (1983). 
Professora aposentada da Universidade do Estado de Santa Catarina, Centro de Artes. Tem 
experiência na área de Antropologia, com ênfase em Antropologia da Arte, atuando 
principalmente nos seguintes temas: patrimônio imaterial e cultura afro-brasileira. É 
pesquisadora do Grupo de Pesquisa Práticas Interdisciplinares em Sociabilidades e 
Territórios/PEST (UDESC) e do Núcleo de Dinâmicas Urbanas e Patrimônio Cultural 
/NAUI (UFSC). 

Francisco do Vale Pereira: http://lattes.cnpq.br/0333170314547685. 

Licenciado em História pela UFSC (1984), Bacharel em Museologia pela UFSC (2023); 
Altos Estudos em História Insular e Atlântica pela Universidade dos Açores (2000), 
Formação Básica e Avançada em Projetos Culturais – FGV (2013). Pós-Graduação em 
Folclore e Artes Populares: Cultura, Desenvolvimento e Gestão – UNIJUI (2023). 
Membro Associado do Conselho Internacional de Monumentos e Sítios – 
ICOMOS/Brasil, Técnico em Assuntos Educacionais da UFSC; Coordenador do Núcleo 
de Estudos Açorianos – NEA/UFSC. Tem experiência na área de História, com ênfase em 
História Regional do Brasil, atuando principalmente nos seguintes temas: museologia, 
patrimônio, cultura popular, capacitação museológica e História da Colonização Açoriana 



em SC. Membro Titular do Conselho Estadual de Cultura – CEC/SC, Representante da 
Sociedade Civil para a Área de Folclore e Artesanato. Representante da Sociedade Civil – 
Cultura Popular no Conselho Municipal de Política Cultural de Florianópolis, e Presidente 
do CMPCF. Presidente da Comissão de Avaliação de Incentivos Culturais – 
CAIC/Prefeitura Municipal de Florianópolis. 

João Paulo Schwerz:  http://lattes.cnpq.br/0341823305873346. 

Arquiteto e Urbanista graduado pela Universidade Federal de Santa Maria (UFSM, 2005), 
Mestre em Urbanismo, História e Arquitetura da Cidade pela Universidade Federal de 
Santa Catarina com bolsa CAPES (PGAU-Cidade/UFSC, 2009), Especialista em Políticas 
Territoriais e Desenvolvimento Local pelo Máster Ecopolis da Universidade de Ferrara 
(UniFe/Itália, 2010) com bolsa do IILA. Doutor pelo Programa de Pós-graduação em 
Planejamento Urbano e Regional da Universidade Federal do Rio Grande do Sul 
(PROPUR/ UFRGS) com bolsa CAPES. Pós-doutorado junto ao Programa de Pós-
graduação em Arquitetura e Urbanismo (PÓSARQ/ UFSC) com bolsa CAPES. É 
professor no Departamento de Arquitetura e Urbanismo da Universidade Federal de Santa 
Catarina (UFSC) e coordena o Laboratório de Conservação Urbana e Arquitetônica, onde 
leciona, pesquisa e desenvolve trabalhos na área de preservação e gestão do patrimônio 
cultural e inserções contemporâneas em sítios históricos. Áreas preferenciais de atuação: 
preservação cultural; projeto de arquitetura e de urbanismo em sítios históricos; paisagem, 
patrimônio e planejamento regional. 

Lilian Louise Fabre Santos: http://lattes.cnpq.br/6849144759931390. 

Doutora em Arquitetura e Urbanismo pela Universidade Federal de Santa Catarina 
(UFSC), Mestre em Preservação do Patrimônio Cultural pelo Instituto do Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan) e graduada em Arquitetura e Urbanismo também 
pela UFSC. Exerceu atividades profissionais de preservação do patrimônio arquitetônico 
nos estados do Paraná, Goiás e Bahia. Lecionou nos cursos de Arquitetura e Urbanismo 
de universidades catarinenses como a Uniplac, UDESC e UFSC. Atualmente é 
coordenadora do Coletivo “Memórias que habitamos”, que executa projetos educativos e 
culturais em municípios do interior de Santa Catarina e docente do Departamento de 
Arquitetura e Urbanismo da UDESC Laguna. 

Luciano Von Der Goltz Vianna: http://lattes.cnpq.br/8976701044152129. 

Possui Doutorado no PPGAS da UFSC (2018), Mestrado em Antropologia Social pelo 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social na UFRGS (2013) e graduação em 
Ciências Sociais pela UFRGS (2010). Tem pesquisado e publicado na área da saúde 
mental, com debates em torno da Etnografia, da Filosofia da Ciência e da Epistemologia. 
Também possui experiência de pesquisa com Antropologia da Ciência e da Tecnologia, 
com Antropologia do corpo e da saúde, com Antropologia Visual e Urbana e com 
metodologias de produção audiovisual. Atuou como professor substituto nas seguintes 
universidades: UNEMAT, UNIOESTE, UFSM e UEMS. Atualmente realiza estágio pós-



doutoral no PPGAS da UFSC, sob supervisão da professora Alícia Castells, no âmbito do 
NAUI, atuando como pesquisador no projeto “Saberes e Práticas Tradicionais Associadas 
aos Engenhos de Farinha de Santa Catarina”. 

Mariela Felisbino da Silveira: http://lattes.cnpq.br/0743590073352086. 

Doutora em Antropologia, com dupla titulação, pelo ISCTE- IUL Instituto Universitário 
de Lisboa e pela UFSC – Universidade Federal de Santa Catarina. Mestra em Antropologia 
Social, Bacharel e licenciada em Ciências Sociais pela UFSC. Atuou como consultora em 
Antropologia UNESCO – Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a 
Cultura na Superintendência do Iphan – Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 
Nacional em Santa Catarina. Atualmente, integra as equipes de pesquisadores do NAUI – 
Núcleo de Estudos em Antropologia Dinâmicas Urbanas e Patrimônio Cultural, vinculado 
ao INCT-IBP, Instituto Nacional de Ciência e Tecnologia Brasil Plural e do IPOL – 
Instituto de investigação e desenvolvimento em política linguística, parceiro da Cátedra 
UNESCO em Políticas Linguísticas para o Multilinguismo. 

Nauíra Zanardo Zanin: http://lattes.cnpq.br/7536919555911992. 

Arquiteta e Urbanista e mestra em Engenharia Civil pela Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul, doutora em Arquitetura e Urbanismo pela Universidade Federal de Santa 
Catarina. Realizou estágio Pós-doutoral no Programa de PósArq/UFSC. Professora 
adjunta da Universidade Federal da Fronteira Sul, Campus Erechim, Pesquisadora do 
Núcleo de Dinâmicas Urbanas e Patrimônio Cultural (NAUI/UFSC) e do Instituto 
Nacional de Ciência e Tecnologia Brasil Plural (IBP). Tem experiência na área de 
Arquitetura e Urbanismo, atuando em diálogos interdisciplinares, principalmente nos 
seguintes temas: sustentabilidade no ambiente construído, bioconstrução, construção 
autóctone, arquitetura junto a povos indígenas, ambientes escolares, lugares de 
aprendizagem, apropriação do espaço, percepção ambiental e paisagem cultural. 

Patrícia Martins: http://lattes.cnpq.br/3626203034447008. 

Pós-doutora em Antropologia Social, concluiu seu doutorado na Universidade Federal de 
Santa Catarina/UFSC, atuando junto aos grupos de pesquisa NAUI – Dinâmicas Urbanas 
e Patrimônio Cultural. É docente do Instituto Federal de Educação e Tecnologia do Paraná, 
onde atuou como docente da área de História e Antropologia junto ao curso de 
Licenciatura em Ciências Sociais, integra também o NEABI – Núcleo de Estudos 
Afrobrasileiros e Indígenas. Atualmente está cedida para o Ministério de Cultura, como 
coordenadora dos Comitês de Cultura. Finalizou em 2018 sua tese de doutorado intitulada: 
Pelas cordas da viola, nas curvas da rabeca: Uma etnografia dos movimentos de fazer 
musical caiçara, a qual recebeu a menção honrosa pelo Prêmio Sílvio 
Romero/CNFCP/Iphan. Em 2024, concluiu seu pós-doutorado em Antropologia Social 
junto ao ISCTE/IUL, em Lisboa/Portugal, sob supervisão do prof. Dr. Paulo Raposo, onde 
também atuou como pesquisadora visitante do CRIA-Centro de Investigação em 
Antropologia. 



 

APÊNDICE B: COLABORADORES: ESPECIALISTAS E TÉCNICOS 

 

Aracidio de Freitas Barbosa Neto: Conhecido como Cid Neto, é natural de Florianópolis. 
Geógrafo da Fundação Municipal de Meio Ambiente de Florianópolis (FLORAM), 
atuando no Departamento de Unidades de Conservação desde 2016. Graduado em 
Geografia pela Universidade Federal de Santa Catarina – UFSC (2012). Condutor 
Ambiental Local da Ilha de Santa Catarina e Condutor Cultural Local em Florianópolis – 
SC, ambos pelo Instituto Federal de Santa Catarina – IFSC (2012). Cofundador da 
Associação Coletivo UC da Ilha, que atua em prol das Áreas Protegidas e Unidades de 
Conservação de Florianópolis e Região. Atualmente é mestrando no Programa de Pós-
Graduação em Serviço Social – UFSC e membro do Núcleo de Estudos em Serviço Social 
e Organização Popular – NESSOP/UFSC. Aspirante a Mateiro.  
http://lattes.cnpq.br/5723914343716520. 

Claudia Hickenbick: Licenciada em História com especialização em Historiografia 
(Universidade do Vale do Itajaí; Mestre em Educação (Universidade Federal do Paraná), 
com pesquisa sobre ensino de História na Educação de Jovens e Adultos, e Doutora em 
Geografia Humana (Universidade do Minho-Portugal), com pesquisa sobre processos 
identitários e turismo. Foi professora do Instituto Federal de Educação, Ciência e 
Tecnologia de Santa Catarina (IFSC) entre 1995 e 2024, na área de Ciências Humanas 
(História, Memória Local e Patrimônio Cultural). Integra os grupos de pesquisa 
Patrimônio, Gastronomia e Cultura, e Meio Ambiente, Cultura, Turismo e 
Sustentabilidade (IFSC); orienta projetos relacionados à história, memória, cultura, 
patrimônio cultural, e Turismo de Base Comunitária; coordenou o setor de 
reconhecimento de saberes profissionais (Certific) da Pró-Reitoria de Ensino (IFSC) e o 
Programa de Extensão Educação Patrimonial e Turismo de Base Comunitária (IFSC). 
Atualmente é voluntária na Associação de Turismo de Base Comunitária – Coletivo 
Tekoá nas ações relacionadas ao campo patrimonial e ao Turismo de Base Comunitária.  
http://lattes.cnpq.br/8673528316865787. 

Daniela de Carvalho Carrelas: Professora no Campus Florianópolis Continente 
(especializado no eixo tecnológico de turismo e hospitalidade) do Instituto Federal de 
Santa Catarina. Doutora em Geografia pela Universidade do Minho (Portugal), mestra 
em Turismo e Hotelaria pela Universidade do Vale do Itajaí (2003), e licenciada em 
Letras, português e espanhol pela Universidade Federal de Santa Catarina. Integrou o 
grupo de trabalho responsável pela construção dos Catálogos Nacionais dos Cursos de 
Tecnologia e Cursos Técnicos do eixo tecnológico de turismo e hospitalidade. Foi 
Diretora Geral do Campus Florianópolis Continente do IFSC (2007 a 2011) e Pró-reitora 
de Ensino do IFSC (2012 a 2015). Atua no ensino de espanhol como língua estrangeira 
em ofertas de cursos livres e em ofertas de ensino de formação profissional (cursos 
técnicos, superior de tecnologia e especialização) na área do turismo e hospitalidade. 



Desde 2016 tem atuado em projetos de extensão e de pesquisa em Turismo de Base 
Comunitária e atualmente integra o Programa de Extensão em Educação Patrimonial e 
Turismo de Base Comunitária do IFSC (PEP-TBC). 
http://lattes.cnpq.br/7088185773412919. 

Enilto de Oliveira Neubert: engenheiro agrônomo, mestre em Ciência do Solo, 
funcionário da Epagri. Atuou por 21 anos como pesquisador e líder de projetos com 
trabalhos na cultura da mandioca (mesa e indústria), sistemas de cultivo, produção 
integrada, seleção de cultivares, pesquisa participativa, manejo de resíduos da indústria 
da mandioca-manipueira e desenvolvimento territorial sustentável. Desde 2016, está 
como coordenador do Núcleo de Inovação Tecnológica da Epagri. 
http://lattes.cnpq.br/1524471095717043. 

Giselle Miotto: educadora do campo, cursa especialização em sociobiodiversidade e 
cultura alimentar. Com atuação dedicada à valorização dos saberes tradicionais e do 
patrimônio alimentar brasileiro, trabalha articulando comunidades rurais, agricultores 
familiares e povos tradicionais, fortalecendo suas práticas culturais e sistemas 
alimentares. Sua experiência abrange a facilitação de redes colaborativas, o 
desenvolvimento de estratégias de comercialização justa para produtos da 
sociobiodiversidade, e a criação de metodologias participativas para a salvaguarda de 
territórios e saberes. Com formação crítica em educação do campo, atua ainda na 
construção de processos formativos que integram turismo comunitário, mapeamento 
cultural e gestão coletiva do patrimônio, sempre em diálogo com as demandas e potências 
das comunidades. http://lattes.cnpq.br/4468447743259124. 

Guilherme Adilson de Freitas: graduado em Administração pela Academia Militar das 
Agulhas Negras – AMAN (2015) e em Geografia pelo Centro Universitário Internacional 
(2022), e possui especialização em Gestão Ambiental e Sustentabilidade pela Pontifícia 
Universidade Católica do Paraná – PUC/PR (2022). Atuou na administração pública e 
gestão ambiental em âmbito federal pelas Forças Armadas entre os anos de 2015 e 2022. 
Atualmente, é geógrafo da Prefeitura Municipal de Florianópolis (PMF), lotado no 
Departamento de Unidades de Conservação da Fundação Municipal do Meio Ambiente 
de Florianópolis (DEPUC/FLORAM) desde 2022, onde atua na gestão, implementação e 
administração das unidades de conservação municipais de Florianópolis, realizando ações 
de planejamento territorial, monitoramento ambiental e manejo de recursos naturais, além 
da elaboração de projetos de conservação/recuperação ambiental e da emissão de 
documentos técnicos relacionados à gestão das áreas protegidas do município. 
http://lattes.cnpq.br/5662538584446437. 

Marco Antonio Remor: Engenheiro Agrônomo com mais de 30 anos de experiência, 
atuando ativamente na EXTENSÃO RURAL e AMBIENTAL. Atualmente, é Agrônomo 
do Município de Sangão, SC, desde 1º de dezembro de 1994. Possui formação em Direito 
e especializações em Gerenciamento de Micro e Pequenas Empresas e Gestão Pública 
Municipal, além de formação continuada em Cadastro Ambiental Rural, Microbacias 
Hidrográficas e Geoprocessamento. É responsável técnico pelo licenciamento ambiental 



de 12 pequenos engenhos artesanais de farinha de mandioca junto ao Instituto do Meio 
Ambiente de Santa Catarina. Sua trajetória profissional é marcada pelo compromisso com 
a conservação do solo e da água, demonstrado em projetos pioneiros e na participação 
ativa em conselhos e comitês. http://lattes.cnpq.br/4916488080761729. 

Maria Aparecida Clemêncio: catarinense, natural de Tubarão. doutora e mestra em 
Educação, Licenciada em Pedagogia, enquanto servidora pública universitária – 
Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC), destacou-se como  co-fundadora do 
NEAB/Udesc. Idealizadora e coordenadora do NUDHA – Núcleo de Diversidade 
Direitos Humanos e Ações Afirmativas e do Programa de Extensão Diálogos Recíprocos: 
compromisso com as diversidades. Tem experiência na área de Educação e atua 
principalmente nos seguintes temas: educação, diversidade, formação de professores, 
arte, parcerias, professoras negras e escola. Atualmente, atua com Produção Cultural e 
Consultoria em Projetos. Filiada à BPN – Associação Brasileira de Pesquisadoras e 
Pesquisadores Negras e Negros. http://lattes.cnpq.br/8668225940983297. 

Mariana Coutinho Hennemann: Bióloga, Mestre e Doutora em Ecologia, Mestre em 
Perícias Criminais Ambientais. Atua como Bióloga da Fundação Municipal do Meio 
Ambiente de Florianópolis – FLORAM, desde 2014, e como chefe do Departamento de 
Unidades de Conservação da instituição, desde 2022. 
http://lattes.cnpq.br/5417820950612976. 

Mauro Manoel da Costa: Servidor público aposentado da Prefeitura Municipal de 
Florianópolis. Atuava junto à Fundação Municipal do Meio Ambiente (FLORAM). 
Graduação em Filosofia e Antropologia pela Universidade Federal de Santa Catarina 
(UFSC). Experiência: Mateiro. 

Wladimir Marcon Mendes: Possui graduação em Relações Internacionais pela 
Universidade do Sul de Santa Catarina (2005) e em Biologia (EaD) da Universidade 
Leonardo da Vinci (2016). Pós-Graduado em Gestão para Segurança de Alimentos pelo 
SENAI-SC e em Administração Pública pelo IF-SC, com Complementação Pedagógica 
de Docentes pela Faculdade AVANTIS. Professor das seguintes disciplinas: Comércio 
Exterior e Economia; Segurança dos Alimentos e Agentes Contaminantes de Alimentos. 
Orientador de TCCs. Ministrante de Cursos de Controle de Qualidade para formação de 
Classificadores junto ao Ministério da Agricultura. Técnico Consultor de empresa pública 
para implantação da Gestão da Segurança dos Alimentos em indústrias de alimentos. 
Ministrante de treinamentos para manipuladores de alimentos. Criou o Selo de 
Conformidade CIDASC, uma ferramenta pública para elevação do padrão sanitário dos 
alimentos produzidos em Santa Catarina. http://lattes.cnpq.br/9647166504054098. 

 

 


