
Revista de Estudos e Pesquisas, FUNAI, Brasília, v.2, n.2, p. 99-121, dez. 2005

João Luiz Pena2

Introdução

Os índios Maxakali3 e outros grupos - como os Giporok,

Makoni, Malali, Monoxó, Naknenuk, Pajixá e Pataxó - que

mantinham uma intensa interação através de alianças e guerras

intertribais, ocuparam os vales dos rios Jequitinhonha, Mucuri, do

Prado, Itanhém, São Mateus e Doce, em Minas Gerais, Bahia e

Espírito Santo. Dentre os grupos citados, apenas os Maxakali

escaparam ao extermínio e absorção de sua cultura pela sociedade

envolvente (Álvares, 1992, p. 2). Os Maxakali vivem, atualmente,

no vale do Mucuri, nos municípios de Bertópolis e Santa Helena de

Resumo - Este artigo procura, sem perder de vista a hipótese sustentada
por alguns autores de que as bebidas de alto teor alcoólico foram difundidas
pelos brancos entre os indígenas como uma estratégia deletéria que tinha
como objetivo a liberação das terras indígenas para a colonização européia,
levantar uma outra segundo a qual deve ser considerada a possibilidade
dos povos indígenas terem se apropriado ativamente destas bebidas
alcoólicas e, conseqüentemente, exercido algum tipo de controle simbólico
sobre elas. O artigo, a partir de uma revisão bibliográfica, destaca o povo
Maxakali levando em consideração estas hipóteses. A ênfase do estudo
recai no contexto em que se insere a população indígena selecionada. Este
contexto é formado pela trama das relações interétnicas que está
intrinsecamente conectada com o tipo de exploração e de devastação de
que tal grupo foi e é vítima, bem como com o modo que estes aspectos
são articulados dentro da lógica indígena.

Palavras-chave: Drogas. Alcoolismo. Maxakali. Índios sul-americanos.
Minas Gerais.

Os índios Maxakali: a propósito do consumo de
bebidas de alto teor alcoólico1



100

JOÃO LUIZ PENA

Minas, no estado de Minas Gerais, próximo da fronteira com a

Bahia. Esta região é banhada pelas bacias hidrográficas dos rios

Itanhém e pelo Umburunas, afluente do Mucuri. Os Maxakali estão

estabelecidos em duas glebas, hoje contíguas, a de Água Boa e a

do Pradinho. De acordo com Rubinger (1980, p. 11), tais

designações foram tomadas dos riachos que as atravessam. Quanto

à classificação lingüística dos Maxakali, segundo Álvares (1992, p.

3), Aryon Dall'Igna Rodrigues incorpora-os ao tronco Macro-Jê,

introduzindo-os na família lingüística Maxakali, juntamente com os

Capoxó, Makoni, Malali, Monoxó, Pataxó. À exceção dos Maxakali

e Pataxó, os demais são grupos extintos desde meados do século

XIX. No momento atual, os Maxakali contam com uma população

de 1.208 indivíduos, estando distribuídos nas aldeias de Água Boa

(716 indivíduos) e do Pradinho (492 indivíduos)4.

Os Maxakali e as bebidas de alto teor alcoólico

Relatos do século XIX (Saint-Hilaire, 1975, p. 272; Pohl, 1976,

p. 353-354 e Maximiliano, 1989, p. 275-276) deixam transparecer

que os Maxakali sofreram um processo de descaracterização ou

pelo menos vinham, aparentemente, adaptando-se ao modo de vida

caboclo. No entanto, nenhum deles menciona peremptoriamente

que tais indígenas faziam uso de bebidas de alto teor alcoólico5.

Maximiliano (1989, p. 276) observa, em poucas palavras, que os

Maxakali que habitavam as matas do Jucurucu utilizavam o cauim6.

A relação do povo Maxakali com as bebidas de alto teor

alcoólico foi relatada pela primeira vez por Nimuendajú (1958, p.

215), em 1939. Vizinhos dos índios iam à aldeia levando "lata de



101

OS ÍNDIOS MAXACALI: A PROPÓSITO DO CONSUMO DE BEBIDAS...

querosene de cachaça" com o objetivo de embriagá-los e

posteriormente praticar sevícias contra as mulheres.

Apontando uma data que precede a colocada em destaque

por Nimuendajú (1958), Soares (1998) nos informa que um dos

integrantes da equipe de Frot, após terminar o levantamento

topográfico na região, permaneceu no local e os Maxakali

"ajudaram-no a plantar cana e instalar um pequeno alambique no

qual se fabricou a cachaça" (Soares, 1998). Ela menciona que a

cachaça permitiu uma euforia ainda mais elevada do que as bebidas

fermentadas, colocando-os em contato com os yãmiy7. Além disso,

apoiada nas considerações de um informante, assinala que "nos

estados de transe provocados pela bebida [destilada], os Maxakali

ressuscitavam antigas divergências e se matavam" (Soares, ibidem).

Todavia, isso não quer dizer que este povo não tenha tido

acesso à aguardente numa época anterior. Era praxe, tanto dos

colonizadores como dos viajantes estrangeiros, oferecer aguardente

aos índios, principalmente, como um meio de seduzi-los a

desempenhar algum tipo de atividade que lhes interessava. Deste

modo, acreditamos que é factível especular que os Maxakali, ao

longo de suas interações com estes não-índios, também tenham

experimentado essa bebida destilada.

Uma vez que os Maxakali optaram, enquanto foi possível,

por manter um certo distanciamento da sociedade colonizadora em

expansão, provavelmente, também se viram obrigados a ter acesso

de forma intermitente aos produtos dos não-índios, incluindo-se aí a

aguardente. A imagem dos Maxakali construída pelos relatos é a

de um povo que ora se aproxima, ora se afasta, pede proteção aos

colonizadores, depois se desloca novamente para as matas.



102

JOÃO LUIZ PENA

É somente a partir da segunda metade do século XX que os

dados sobre o contato entre os remanescentes dos Maxakali e a

população regional são bem mais detalhados. No início da década

de 60, Rubinger (1962-63) destaca alguns fatos que deixam

transparecer que o uso da bebida de alto teor alcoólico vai se

tornando comum entre os Maxakali. Em seu diário de campo,

Rubinger salienta que, aos sábados e domingos, os índios buscavam

os povoados vizinhos onde procuravam comprar cachaça às

escondidas (14/07/62, p. 37-38). Mais adiante, diz:

"nos dias de feira, é imensa a quantidade de pessoas

bêbadas. A cachaça é fundamental na vida dos neo-

brasileiros e já 'significa muito', também, na vida dos índios.

(...) Nas casas comerciais de Batinga é muito comum ver-se

os molhos de flechas e arcos que são comprados aos índios

por um preço irrisório ou trocados por cachaça" (Rubinger,

12/01/63, p. 169-170).

Ao longo de suas anotações, o etnólogo insiste em denunciar

a venda ou a troca ilegal de cachaça praticada pelos comerciantes

da região. Este fato demonstra a fragilidade da política voltada para

a proibição de vendas de bebidas alcoólicas pela população

envolvente para os índios8, que esbarra na dificuldade de fiscalização

e na impunidade dos infratores, quando denunciados. Por mais de

um momento, Rubinger frisa que quando os Maxakali bebem,

"brigam entre si, uns quebrando as cabeças dos outros" (23/07/62,

p. 70). Destaca ainda que "o maior inimigo dos Maxakali é a

cachaça" (Rubinger, 26/07/62, p.85) e afirma que "quase todos

bebem, mas o Pagé é uma das exceções da regra, apesar de sua

mulher 'Jé Gdoiketut', gostar tanto de cachaça que recentemente

queimou a perna e só 24 horas depois ficou sabendo" (Rubinger,



103

OS ÍNDIOS MAXACALI: A PROPÓSITO DO CONSUMO DE BEBIDAS...

26/07/62, p. 87). A fim de ilustrar os conflitos gerados pela cachaça,

Rubinger (21/01/63, p. 255-257) descreve as seguintes cenas:

Acaba de chegar aqui o índio Joaquim, irmão de Firmino.

Está bêbado, com um porrete na mão e gesticula chamando

os índios de Água Boa para bater nos do Pradinho. (...)

Adolfo acaba de chegar. Também está alcoolizado como

Joaquim. Chamou-me em um canto para dizer que o antigo

inspetor Fernando Cruz era bom e que os índios faziam

festa no pátio do Pôsto para êle e que os índios têm dele

muitas saudades.

Joaquim que havia desaparecido por alguns minutos

retornou mais bêbado ainda e, com um porrete atacou sua

própria mãe (Joaná) atingindo-a na espinha. Em seguida,

arremeteu contra vários índios novos, atingindo um deles.

Nesta altura, diversos índios (mulheres) se atracaram

valentemente com êle procurando tomar-lhe a arma, tendo

Joaquim atingido à várias delas. Cenas como esta são muito

comuns na Aldeia do Pradinho.

Inclusive, alguns conflitos, conforme o relato de Rubinger

(13/07/63, p. 174-175), terminam em assassinato:

A índia Santinha que eu conheci em julho foi morta em

outubro de 1962. O índio Modesto, filho de Mikael, comprou

6 litros de cachaça no Baio (perto do Pradinho). Deu

Santinha para beber, levou-a para o mato e praticou o ato

sexual. Em seguida, furou-a com a faca segundo tudo indica

[Em uma outra versão, Modesto teria enfiado-lhe um pedaço

de pau na vagina. p.204]. (...) Os parentes encontraram-na

muito mal. Santinha veio a falecer na Aldeia. (...) a família do

criminoso mudou para o alto do morro onde morava



104

JOÃO LUIZ PENA

Luizinho antes de ser assassinado. Logo que Santinha

morreu, seu filho pôs fogo na casa de Modesto.

Fato como o descrito acima também é narrado por Popovich

(1994, p. 21):

Quando Luizinho Mariano espancou sua esposa,

Mariazinha, na estrada até a morte, ambos estavam bêbados.

O corpo dela, enrolado numa esteira, foi levado para casa

pelos filhos. A família foi convocada para lamentar a trágica

morte. (...) Assim que o marido percebeu o que havia feito,

e as conseqüências que poderiam advir do seu ato, fugiu

para a casa de sua irmã, Maria. Exatamente um mês mais

tarde, ele foi morto a pancadas enquanto dormia na casa de

sua irmã. O castigo compensou o crime e "estava pago".

Os maxakali exercem justiça através da morte recíproca.

E, recentemente, Pena & Las Casas (2004, p.1 e 2) relataram:

No dia 02 de maio de 2004, domingo, dia de feira neste

município, após o retorno de um grupo de indígenas de

Santa Helena de Minas até a localidade de Água Boa, após

consumirem bebidas de alto teor alcoólico, Alfredo Maxakali,

um senhor de 77 anos, residente na aldeia do Bueno, foi

assassinado com pauladas na cabeça. Três crianças

Maxakali viram a agressão acontecendo e relataram os fatos

a seus parentes. Um jovem do grupo da Noêmia Maxakali,

chamado José Carlos Maxakali, foi acusado de ter

assassinado este senhor. O exame de corpo delito confirma

a suspeita de assassinato do Alfredo, sendo diagnosticada

como causa mortis (Classificação Estatística Internacional

de Doenças e Problemas Relacionados à Saúde 10ª Revisão

- CID-10): traumatismo craniano encefálico, com

afundamento da região orbital.



105

OS ÍNDIOS MAXACALI: A PROPÓSITO DO CONSUMO DE BEBIDAS...

Na segunda-feira, dia 03 de maio, parte do grupo de parentes

e aliados da família do Alfredo estava na cidade de Santa

Helena de Minas com o objetivo de receber o seu corpo

que havia sido levado para o IML de Teófilo Otoni. Alguns

dos parentes do falecido que esperavam o corpo no Pólo

Base de Santa Helena de Minas estavam consumindo

bebida alcoólica e provavelmente devem ter levado tal

produto para a Terra Indígena. De acordo com alguns relatos,

no momento em que o caminhão chegou na terra indígena

levando o corpo para ser enterrado, diversos homens

estavam armados e foram buscar vingança antes mesmo de

enterrar Alfredo. De fato, um processo de vingança foi

estabelecido, que culminou com os assassinatos de Jupi

Maxakali e Valtair Maxakali, sendo que Badu Maxakali ficou

ferido neste evento.

Rubinger (08/07/62, p.10) ressalta que, na época em que

visitou os Maxakali, o inspetor do Posto, Sr. Tubal Fialho Vianna,

era um inveterado consumidor de cachaça e este hábito era

utilizado pelos índios como argumento para que também pudessem

beber. Tornou-se corriqueiro, quando admoestado, o índio dizer:

"Você [Tubal] bebe, eu também posso beber" (Rubinger, 26/07/

62, p.85). A existência do pedido de construção de um alambique

na área indígena, feita pelo Capitão do Pradinho a Rubinger (18/

07/62, p.54), bem como a informação de que o encarregado do

Posto, Fernando Cruz (anterior a Tubal) distribuía cachaça aos

índios (Rubinger, 09/07/62, p.17), evidencia que, nesta época, a

cachaça já estava disseminada entre os Maxakali. Vale ressaltar

que, em seu Diário de Campo, Rubinger não procura problematizar

os motivos que levam os índios Maxakali a consumir bebidas de

alto teor alcoólico. No entanto, suas descrições apontam para um



106

JOÃO LUIZ PENA

contexto positivista, onde os indígenas estariam se tornando

dependentes por causa da ação dos não-índios, os quais facilitariam

o acesso deles às bebidas alcoólicas.

De 1967 a 1973, a Terra Indígena Maxakali esteve sob

intervenção militar, onde uma corporação composta por índios - a

Guarda Rural Indígena (GRIN) - foi formada para, entre outros

objetivos, "impedir a venda, o tráfego (sic) e o uso de bebidas

alcoólicas" (Queiroz, 1999, p. 71) pelos índios. Segundo Marcato

(1980, p. 154-156), os conflitos com a população envolvente e o

problema do abuso de cachaça na T. I. Maxakali recebeu uma

solução de caráter policial. Deste modo, procurou-se limitar os

deslocamentos dos índios, que foram compensados com a criação

de uma loja e uma mercearia dentro da terra indígena, e a área

passou a ser patrulhada pelos soldados da GRIN - 7 índios

Maxakali. Esta intervenção do Estado, no tocante ao controle do

consumo de bebidas de alto teor alcoólico, situou-se no âmbito da

concepção de natureza repressiva e punitiva. Tanto é verdade

que em 1974, assim que o patrulhamento da região teve o ritmo

diminuído, "outra vez se fizeram afoitos os comerciantes de

aguardente, vivendo os Maxakali constantemente embriagados"

(Marcato, 1980, p. 157).

No final da década de 90, Oscar Torretta (1997), que teve

a oportunidade de trabalhar entre a população Maxakali somente

por um período de duas semanas no ano de 1997, sugere que

aproximadamente 45% da população adulta Maxakali (idade

superior a dez anos)9 bebe sistematicamente com freqüência

semanal. Consoante o seu relato, não existe distinção de sexo no

que diz respeito ao acesso às bebidas alcoólicas. Devido ao preço



107

OS ÍNDIOS MAXACALI: A PROPÓSITO DO CONSUMO DE BEBIDAS...

das substâncias alcoólicas e a dificuldade de encontrá-las no

mercado, entre os Maxakali prevalece o seguinte consumo em

ordem decrescente: uma mistura composta de álcool puro, água e

ki-suco, nas proporções de um por um; cachaça ou outras bebidas

(conhaque, uísque, vodka) e desodorante. O acesso a estas bebidas

para os indivíduos do sexo masculino é mais precoce do que para

os indivíduos do sexo feminino. Respectivamente, dez anos no

primeiro caso e por volta de 12 anos no segundo.

Torretta (1997) realizou um ciclo de entrevistas semi-abertas

e abertas na T. I. Maxakali e evidenciou que, aproximadamente,

40% da população adulta (idade superior a dez anos) de Água

Boa e 50% do Pradinho bebem com freqüência semanal. Também

observou que 5% da população adulta, de ambas as glebas, bebe

com freqüência ainda maior. Além do mais, este autor acrescenta

que as bebidas de alto teor alcoólico são procuradas,

principalmente, durante os finais de semana e feriados. Igualmente,

informa que não há um horário determinado para ter acesso às

mesmas nem é necessária a companhia de outras pessoas para

consumi-las. Indubitavelmente, a bibliografia disponível sobre os

Maxakali confirma que, nos séculos XX e XXI, alguns indivíduos

desta etnia vêm consumindo bebidas de alto teor alcoólico,

principalmente a cachaça10, mas nenhum autor apresentou fatos

que pudessem fundamentar o estigma de alcoólatra de que a

população Maxakali é alvo. O que foi apontado, como salientamos,

é que alguns indivíduos bebem e aprontam confusão, chegando

até mesmo a assassinar alguém em seu transe alcoólico.



108

JOÃO LUIZ PENA

Hipóteses sobre a apropriação das bebidas de alto teor

alcoólico

Pretendemos considerar a possibilidade de os Maxakali terem

aderido ao uso de bebidas destiladas porque de algum modo elas

foram apropriadas ao universo cultural deles e não (só) porque se

sentiram pressionados pelo contexto das relações interétnicas com

os brancos, como destacam Pereira (1999, nota 48), Camara

Cascudo (1986, p. 41) e Ribeiro (s.d, p. 295-296).

A teoria de Horton (1965, p. 410-422), que preconiza que o

consumo de bebidas de alto teor alcoólico está associado à ansiedade,

ajuda a pensar a situação vivida pelos Maxakali. Para afirmarmos

isto, apoiamo-nos em informações contidas nos trabalhos de Soares

(1998), Torretta (1997), Silva (1996), Popovich (1994), Álvares

(1992) e Nascimento (1984). Assim, iremos estudar os Maxakali

utilizando como ferramenta analítica o modelo comportamental de

Horton (ibidem), que pressupõe um alto nível de ansiedade de

subsistência, crença em feitiçaria e impulsos agressivos inibidos.

Diversos cronistas e etnólogos mostram a grande mobilidade

deste povo nos tempos da colonização. Três motivos orientavam

este comportamento: a necessidade do deslocamento em busca de

caça e coleta, a expansão das frentes de penetração e a rivalidade

existente entre os Maxakali e os Botocudo. Nascimento afirma

que, antes da chegada do colonizador, essa etnia garantia a sua

sobrevivência explorando a fauna e a flora através destes

deslocamentos, que ocorriam "no interior de um vasto território

circunscrito apenas aos limites impostos pelos outros grupos

caçadores" (Nascimento, 1984, p. 58).



109

OS ÍNDIOS MAXACALI: A PROPÓSITO DO CONSUMO DE BEBIDAS...

Com a ocupação da região que eles habitavam pelas frentes

de expansão e com a fixação definitiva destas, os Maxakali viram-

se restritos aos limites da terra indígena, tendo seus meios originais

de subsistência destruídos. Álvares (1992, p. 37-38) salienta que os

seus territórios de caça e coleta foram "drasticamente reduzidos e

praticamente devastados, estas duas atividades se tornaram

esporádicas e eventuais, principalmente a caça".

Álvares (1992, p. 38) diz que "as caçadas coletivas10 possuem

um caráter marcadamente ritual. Elas são realizadas, geralmente,

no encerramento de cada ciclo cerimonial - Yãmiyxop"12. Mais

adiante, a autora salienta que

embora a caça seja uma atividade cada vez mais distante do

cotidiano Maxakali, seu rendimento simbólico ainda é

grande. Toda a vida cerimonial dos Yãmiyxop está centrada

na obtenção, distribuição e consumo da carne, assim como

sua cosmologia está marcada pelo discurso das relações

entre caça e predador (Álvares, 1992, p. 39).

Além das caçadas coletivas e daquelas que envolvem alguns

poucos homens para abater pequenos animais, "os Maxakali tratam

a pescaria masculina como uma forma particular de caçada"

(Álvares, ibidem). Vale salientar que tanto Nascimento (1984, p.

93-108, passim) quanto Álvares (1992, p. 38) e Silva (1996, p. 2)

destacam que os Maxakali, como na maioria das vezes não

encontram animais de porte para satisfazer suas necessidades de

subsistência ou rituais, começaram a caçar os bois de seus vizinhos

- os fazendeiros.

Em 1997, Torretta chamou a atenção para o fato dos Maxakali

conservarem, apesar do sedentarismo imposto pela ocupação das



110

JOÃO LUIZ PENA

terras contíguas à terra indígena pela sociedade envolvente e pela

própria dimensão e devastação de suas terras, uma "mentalidade"

de caçadores. Segundo este autor, os fatores que revelam esta

"mentalidade" de caçadores entre os Maxakali estão ligados ao hábito

de deslocar suas habitações de acordo com o jogo de alianças; a

prática de queimar suas choças após a morte de um dos afins; a

distribuição coletiva dos alimentos, sobretudo das cestas básicas

distribuídas pela Funai e da carne de boi que é repartida ao final do

ciclo cerimonial; assim como a habilidade de caçar, tanto dos homens

quanto das crianças. Expõe ainda que alguns dos entrevistados

afirmam que caçar está entre as coisas que os deixam mais felizes.

Esta assertiva o fez sugerir que o alimento mais nobre na concepção

Maxakali está associado com a caça.

Além destas considerações, não podemos perder de vista a

cosmologia Maxakali. Ela é importante para compreendermos a

visão de mundo que os orienta e que faz eles terem, conforme

afirma Torretta (1997), uma "mentalidade" de caçadores.

Ao longo de suas vidas, os Maxakali precisam possuir cantos

e yãmiy para se transformarem em pessoas completas. De acordo

com Álvares (1992, p. 115), "tornar-se pessoa Maxakali é um

estado a ser alcançado e não uma posição permanente, dada de

uma vez". Os velhos, como já atingiram a maioridade Maxakali,

ensinam os cantos aos jovens. O conhecimento, adquirido através

dos cantos e da posse dos yãmiy, inicia-se na infância e só se

completa com a morte, quando a alma dos vivos (koxuk)

transforma-se em canto (yãmiy). Os cantos são os meios pelos

quais os Maxakali e os yãmiy comunicam-se (Álvares, 1992, p.

105 e 115).



111

OS ÍNDIOS MAXACALI: A PROPÓSITO DO CONSUMO DE BEBIDAS...

O conhecimento dos yãmiy, quais sejam, saber fazer os postes

sagrados, os instrumentos musicais, as máscaras rituais, as pinturas

corporais, as casas, as redes, o arco e flecha de caça, bem como

saber pescar, caçar e cozinhar, ou seja, todas as atividades culturais

são compartilhadas com os homens durante a realização dos ciclos

cerimoniais, época em que os espíritos voltam à terra e habitam

entre os homens, em suas aldeias (Álvares, 1992, p. 96-97).

Álvares (1992, p. 97) relata que "os yãmiy levam uma vida

no além muito semelhante à dos humanos". Lá, eles fazem roça,

caçam, pescam, cozinham seus alimentos, reúnem-se para cantar,

casam e fazem filhos. Álvares (1992, p. 100) inclusive destaca que

os yãmiy são "excelentes caçadores, e pouco necessitam plantar

para alimentar-se". Não obstante as semelhanças com o mundo

dos Maxakali, ela ressalta que "o além é um lugar livre de todo mal,

onde a morte não existe, não há doenças, velhice e tampouco

conflitos" (Álvares, 1992, p. 97), pois os parentes e os afins

consangüinizados são definitivamente separados dos afins inimigos,

vivendo em aldeias distantes.

Os yãmiy realizam movimentos verticais, isto é, transitam do

além para a terra, enquanto os Maxakali e as outras categorias que

ainda não sofreram a transformação da morte realizam apenas

movimentos horizontais. Este movimento entre os dois mundos,

realizado pelos yãmiy, é que reúne ou dispersa os seres humanos.

Por outro lado, a transferência para o eixo vertical das categorias

que antes se movimentavam apenas no eixo horizontal é provocada

pelo movimento dos yãmiy puknõy (yãmiy estranhos) que instigam

assassinatos e ocasionam doenças que conduzem à morte,

promovendo o movimento do koxuk para o além (Álvares, 1992, p.

99 e 114).



112

JOÃO LUIZ PENA

O fluxo correto do yãmiy implica o próprio processo de

construção do conhecimento e da recriação e reordenamento da

tradição. O conhecimento pertence aos espíritos e os homens só

têm acesso a eles através da realização dos ciclos cerimoniais

chamados yãmiyxop. O que permite a atualização do conhecimento

é a relação entre os espíritos e os humanos.

As considerações de Álvares, Nascimento e Torretta nos

levam a constatar que os Maxakali vivem dificuldades para

reproduzir sua existência em bases tradicionais. De um lado, por

questões de sobrevivência, eles são impelidos a alterar suas antigas

formas de produção, e, de outro lado, uma vez que isso lhes causa

grande insatisfação, são compelidos a tentar restaurá-las caçando

os bois dos fazendeiros vizinhos. Contudo, a segunda alternativa

encontrada também não é satisfatória, pois desperta a ira dos donos

dos bois, estabelecendo o conflito entre os fazendeiros, os jagunços

e os Maxakali.

Para Horton (1965, p. 410-422), o caráter da ansiedade que

motiva o beber nas sociedades da amostra que estudou está ligado

à economia de subsistência. Entre os Maxakali, o acento deve ser

colocado sobre a cosmologia e não sobre a questão da sobrevivência.

A economia deles é adequada à satisfação mínima de suas

necessidades, uma vez que eles estão crescendo demograficamente.

Vale salientar o senão que Álvares (1995, p. 15) e Silva (1996,

p.25) assinalam sobre a economia Maxakali, no sentido de que a

escassez de caça estaria reduzindo o regime protéico deles e, por

conseguinte, acarretando um quadro de desnutrição entre as

crianças desta etnia.



113

OS ÍNDIOS MAXACALI: A PROPÓSITO DO CONSUMO DE BEBIDAS...

Pelo que foi exposto anteriormente sobre a cosmologia

Maxakali, verificamos que há uma incompatibilidade entre os

conhecimentos que os yãmiy compartilham com os membros desta

etnia e o estilo de vida que foi construído a partir do contato

interétnico. Álvares (1992, p.96-97) nos mostra que é através da

relação com os yãmiy que os Maxakali aprendem a ser caçadores.

Os yãmiy são, por excelência, caçadores e partilham este saber

com eles. No entanto, conforme foi relatado, a colonização da região

originalmente habitada pelos Maxakali provocou o confinamento

destes índios numa terra indígena e a escassez da caça tanto na

terra indígena quanto fora dela. Estes fatos sugerem que a ansiedade

que leva os Maxakali a consumir as bebidas de alto teor alcoólico

pode estar relacionada com a não correspondência entre a visão de

mundo que os orienta e as novas condições adaptativas que foram

e estão sendo construídas a partir da chegada do não-índio.

Todavia, parece que este não é o único contexto que gera a

ansiedade entre os Maxakali. Retomemos a teoria de Horton (1965,

p.410-422). Um dos argumentos deste autor é que a embriaguez

libera impulsos agressivos e que na ausência das bebidas alcoólicas

eles são normalmente inibidos. À luz deste argumento, vamos

focalizar novamente o povo Maxakali.

Álvares (1992, p.35) afirma que há a guerra ou conflitos

entre os Maxakali, na maioria das vezes violenta. No entanto, ela

observa que após a deflagração de um conflito os grupos envolvidos

migram, de modo a ficarem o mais distante possível. Também

destaca que, quando ocorre a pilhagem, prática constante,

principalmente entre inimigos ou estranhos, a responsabilidade por

estes roubos recai sobre as crianças, de modo a evitar um conflito

direto entre as partes envolvidas (Álvares, 1992, p.82).



114

JOÃO LUIZ PENA

Analisando os relatos de Soares (1998), Silva (1996, p.27-2),

Popovich (1994, p.21), Álvares (1992, p.112), Nascimento (1984,

p.31), Amorim (1980, p.111 et seq.) e Rubinger (1962/63, p.174-

175), verificamos que a manifestação agressiva dos Maxakali está

relacionada ao consumo de bebidas de alto teor alcoólico. A exceção

ocorre quando um crime é cometido. Popovich observa que "o

parente da vítima tem o direito e a responsabilidade de 'pagar' por

essa morte, matando aquele considerado responsável" (Popovich,

1994, p.29).

Diante destes fatos, somos levados a sustentar que existe

um código cultural entre o povo Maxakali que prevê a vingança e

que funciona como um mecanismo que promove a inibição da

manifestação agressiva entre os seus membros. Este código cultural

fica evidenciado quando Popovich (1994, p.21, 28 e 29) salienta

que, para os Maxakali, o assassinato e a feitiçaria que provocam o

fim do outro são crimes que devem ser pagos com a morte do

infrator.

Então, podemos dizer que o povo Maxakali estimula a inibição

de impulsos agressivos através de um código cultural que prevê a

vingança e este quadro pode provocar o surgimento de uma

ansiedade vinculada ao temor de incitar o ressentimento ou a cólera

no outro. De outro modo, o que estamos dizendo é que aqui a

ansiedade que estimula a ingestão de bebidas de alto teor alcoólico

entre os Maxakali está sendo engendrada por esse código cultural

que exerce o controle social neste povo.

Apresentamos dois contextos que mostram como a ansiedade

pode surgir no cotidiano dos Maxakali e estimular o consumo de

bebidas destiladas entre eles. Entretanto, resta falar sobre o motivo



115

OS ÍNDIOS MAXACALI: A PROPÓSITO DO CONSUMO DE BEBIDAS...

que os levou a apropriar-se delas, ou melhor, domesticá-las. Pois

bem, a fala de João Santana, indígena Maxakali que vive em Água

Boa, associada aos dados que conseguimos reunir neste trabalho,

podem nos ajudar a compreender isso. João Santana, de acordo

com Soares (1998), diz o seguinte sobre a bebida: "Tá bebendo

aqui. Mas não tá triste. Tá passeando." e "Se tikmu'un ficar ugãy13

... aí tá bom não. Se ficar alegre, tá bom. Tá passeando".

Nesta fala há um lado lúdico. João Santana enfatiza a alegria

e o passear. Estas palavras nos remetem à cosmologia Maxakali,

mais precisamente ao mundo dos yãmiy, o mundo idealizado pelo

povo Maxakali. A bebida, segundo esta fala, possibilita aos Maxakali

se aproximar deste mundo ideal. Com efeito, uma hipótese é que as

bebidas destiladas, uma vez integradas ao cotidiano Maxakali, podem

vir a mediar a incongruência entre o estilo de vida ideal Maxakali

que é difundido através dos cantos pelos yãmiy e o estilo de vida

sedentário forjado pelo contato. Consumir essas bebidas pode

permitir aos Maxakali escapar, momentaneamente, do sedentarismo

e deixá-los alegres14.

Para pôr um ponto final neste artigo, procuraremos agora

esboçar uma hipótese de como pode ser representado o lado

nebuloso da fala de João Santana. Ele diz: "Se tikmu'un ficar ugãy...

aí tá bom não". Lendo o trabalho de Nascimento, uma frase nos

chamou a atenção. O discurso citado a seguir é atribuído aos

Maxakali quando procuram justificar os assassinatos cometidos sob

os efeitos das bebidas de alto teor alcoólico: "Fulano bateu ou matou

porque estava com a cabeça doida" (1984, p.31). Do mesmo modo,

o relato de Álvares sobre os yãmiy puknõy (yãmiy estranhos) é

muito interessante e parece ter uma conexão com a citação anterior:



116

JOÃO LUIZ PENA

Os Maxakali diziam-me que são os assassinos que

transformam-se nestes últimos yãmiy, mas apenas aqueles

que não 'usam a razão', ou seja, que agem pelo que

caracteriza o estado ugãy - a ferocidade incontrolada e a

inconsciência, a loucura. E esta loucura é atribuída à atuação

dos próprios yãmiy puknõy. Eles penetram na cabeça e

dominam a pessoa, instigando-a a cometer o assassinato

(1992, p.100).

Como podemos observar, são dois discursos, um encaixado

no outro. O segundo nos diz que os yãmiy estranhos15 entram na

cabeça da pessoa e induzem o indivíduo a agir de forma violenta,

não racional. O primeiro parece confirmar o segundo discurso, pois

afirma que o ato de violência é cometido porque a pessoa fica com

a cabeça doida, ou, para usar um outro termo equivalente e expresso

na língua Maxakali, fica ugãy (louco). E, como vimos, a loucura é

provocada pela atuação dos yãmiy estranhos. Além do mais, o

primeiro discurso sugere que o que propicia a entrada dos yãmiy

puknõy na cabeça dos Maxakali é a bebida destilada.

De tal sorte, podemos inferir que, neste caso, tais bebidas

possibilitam a produção de inimizades, crimes. Elas são responsáveis,

mesmo que indiretamente, pela desordem, pela violência, pela

manifestação de toda a hostilidade Maxakali contida, sob a forma

de agressão física aberta, que no estado sóbrio é inibida e subjugada

por uma aparência de amistosidade. Acreditamos que era a isso

que João Santana estava se referindo em sua fala.

Sabemos que ainda é necessário investigar com detalhes, a

partir de pesquisa de campo, o papel e os efeitos desencadeados

pelas bebidas de alto teor alcoólico entre o povo Maxakali, de modo



117

OS ÍNDIOS MAXACALI: A PROPÓSITO DO CONSUMO DE BEBIDAS...

que possamos procurar não substituir o pensamento deles pelo nosso,

e atrás das palavras que eles empregam não colocar sentidos que

aí não existem. Por hora, a partir do material bibliográfico com o

qual trabalhamos, acreditamos poder inferir que as bebidas de alto

teor alcoólico podem ser vistas como veículos que criam tanto a

possibilidade de um desencontro entre os próprios Maxakali - isto

quando tikmu'un ficar ugãy - como de um encontro com o mundo

idealizado por eles, se tikmu'un ficar hitup16.

Notas

1Versão deste trabalho encontra-se como capítulo no livro “Álcool e outras drogas:
escolhas, impasses e saídas possíveis, organizado por Oscar Cirino e Regina
Medeiros, publicado pela Autêntica Editora, com o apoio da Terceira Margem
Prevenção e Pesquisa em Toxicomania, 2006.

2João Luiz Pena é graduado em Engenharia Civil e Ciências Sociais (com ênfase
em Antropologia), com mestrado em Saneamento, Meio Ambiente e Recursos
Hídricos (área de concentração: Saneamento). Atualmente é consultor da Unesco,
prestando serviço à Fundação Nacional de Saúde/Distrito Sanitário Especial
Indígena de Minas Gerais e Espírito Santo.

3 Segundo Popovich (1980, p.15), o termo maxakali “não surgiu do próprio povo,
pois nem consegue pronunciá-lo com facilidade”. O termo usado para auto-
designação é tikmu’un.

4Dados retirados do Sistema de Informação da Atenção Básica à Saúde Indígena
(SIASI) da Fundação Nacional de Saúde/Distrito Sanitário Especial Indígena de
Minas Gerais e Espírito Santo – Funasa/DSEI MG-ES em fevereiro de 2005.

5Pode-se, grosso modo, classificar as bebidas alcoólicas em fermentadas, como a
cerveja, o vinho, o cauim, a chicha, e em destiladas, como o uísque, o conhaque,
a cachaça, o rum, o gim e a vodka, aqui denominadas de bebidas de alto teor
alcoólico. É importante observar que, entre os povos indígenas, as bebidas
destiladas foram disseminadas a partir da chegada dos conquistadores europeus.

6Bebida fermentada preparada pelos indígenas com mandioca ou milho mastigados,
ou com diversas frutas.



118

JOÃO LUIZ PENA

7Segundo Álvares (1992, p.96-97), os yãmiy são os seres “donos do canto, das
belas palavras” e “levam uma vida no além muito semelhante à dos humanos”.

8Em vigor até os dias de hoje, a Lei Nº 6.001, promulgada em 1973 e que ficou
conhecida como “Estatuto do Índio”, dispõe sobre as relações do Estado e da
sociedade brasileira com os índios. Consta do seu artigo 58º, III, que “constitui
crime contra os índios e a cultura indígena propiciar, por qualquer meio, a
aquisição, o uso e a disseminação de bebidas alcoólicas nos grupos tribais ou
entre índios não integrados”.

9O ritual de iniciação masculina (puberdade) ocorre por volta dos seis ou sete
anos de idade e está relacionado à mudança do pertencimento da esfera doméstica
(feminina) para a pública cerimonial (masculina). Para o sexo feminino, não
existe ritual de passagem. Nem mesmo a primeira menstruação significa a
passagem de uma fase para outra, uma vez que elas podem se casar mesmo antes
da menarca (Álvares, 1992, p.125). Em outras palavras, os indígenas Maxakali
ingressam na vida adulta precocemente, contraindo matrimônio na pré-
adolescência.

10Esta bebida foi incorporada ao vocabulário Maxakali e Kaxmuk é a palavra que
eles utilizam para denominá-la no idioma indígena (Bicalho s.d.).

11Álvares (1992, p.38) salienta que estas incursões estão relacionadas com a caça
de animais de porte.

12Yãmiyxop, além de ser “o termo utilizado para designar os próprios rituais”,
constitue um “amplo panteão de espíritos cantores que relacionam-se a quase
todo o universo Maxakali, incluindo as almas de seus próprios mortos – moram
também em aldeias e ocupam uma região bem mais ampla, porém mais afastada
dos homens” (Álvares, 1992, p.89-90).

13Conforme Bicalho (s.d.), ugãy significa feroz, loucura, falta de razão, selvagem.

14Torretta (1997) destaca que as entrevistas semi-abertas e abertas realizadas
com os Maxakali permitiram evidenciar que a principal projeção associativa
relacionada com o consumo de bebidas alcoólicas é a alegria.

15Segundo Álvares (1992, p.119), “A noção de estranho é concebida pelos Maxakali
como potencialmente perigoso e violento, com uma forte conotação de inimizade”.

16Hitup, de acordo com Bicalho (s.d.), significa “alegria, alegre”. “Alegria é o
sintoma do equilíbrio, tanto biopsicológico como social”.



119

OS ÍNDIOS MAXACALI: A PROPÓSITO DO CONSUMO DE BEBIDAS...

Referências bibliográficas

ÁLVARES, Myriam Martins. (Org.). Campanha internacional

pela regularização do território Maxakali. Belo Horizonte:

CIMI-LESTE, 1995. 51p.

_______.  Yãmiy, os espíritos do canto: a construção da pessoa

na sociedade Maxakali. Campinas: UNICAMP, 1992. 227p.

(Dissertação de Mestrado).

AMORIM, Maria Stella de.  Os Maxakali e os brancos. In:

RUBINGER, Marcos Magalhães. Et al. Índios Maxakali:

resistência ou morte. Belo Horizonte: Interlivros, 1980. p.98-117.

BICALHO C. Mini-dicionário Maxakali-português.  Belo

Horizonte: [s.n.], [s.d.].

CASCUDO, Luiz Câmara.  Prelúdio da cachaça.  Belo Horizonte:

Itatiaia, 1986. 82p.

HORTON. D. As funções do álcool em sociedades primitivas. In:

Kluckhohn,C. Et al. Personalidade na natureza, na sociedade e

na cultura. Belo Horizonte: Itatiaia, 1965. p. 410-422.

MARCATO, Sonia de Almeida.  O indigenismo oficial e os Maxakali

(séculos XIX e XX). In: RUBINGER, Marcos Magalhães. Et al.

Índios Maxakali: resistência ou morte. Belo Horizonte: Interlivros,

1980. p.119-199.

NEUWIED, Maximiliano de Wied.  Viagem ao Brasil: nos anos

de 1815 a 1817.  Belo Horizonte: Itatiaia, 1989. 536p.

NASCIMENTO, Neli Ferreira do. A luta pela sobrevivência de

uma sociedade tribal do nordeste Mineiro. São Paulo: USP, 1984.

135p. (Dissertação de Mestrado).



120

JOÃO LUIZ PENA

NIMUENDAJÚ, Curt.  Índios Machacarí. Revista de

Antropologia, São Paulo, v. 6, n.1, p. 53-61, jun., 1958.

PENA, João Luiz; Las Casas, Rachel de. Relatório de viagem:

considerações sobre os conflitos recentes vividos pela sociedade

Maxakali.  Brasília: FUNASA, 2004. 15p.

PEREIRA, Edmundo Marcelo Mendes. Reorganização social no

Noroeste do Amazonas: elementos sobre os casos Huitoto, Bora

e Ticuna.  Rio de Janeiro: Museu Nacional, 1999. 100p. (Dissertação

de Mestrado).

POHL, João Emanuel.  Viagem no interior do Brasil. São Paulo:

EDUSP, 1976. 417p.

POPOVICH,  Frances Blok.  A organização social dos Maxakali.

Brasília: Sociedade Internacional Lingüística, 1994. 64p.

QUEIROZ, Carlos Caixeta de. Punição e etnicidade: estudo de

uma “Colônia Penal Indígena”. Belo Horizonte: UFMG, 1999.

(Dissertação de Mestrado).

RIBEIRO, Darcy. Os índios e a civilização. Petrópolis:  Editora

Vozes, 1982. 509p.

RUBINGER, Marcos Magalhães. Maxakali: o povo que sobreviveu:

estudo de fricção interétncia em Minas Gerais. In: RUBINGER,

Marcos Magalhães. Et al. Índios Maxakali: resistência ou morte.

Belo Horizonte: Interlivros, 1980. p.9-117.

_______.  Projeto de pesquisa Maxakali: diário de campo.  1962/

1963.  326p. (Manuscrito).

SAINT-HILAIRE, Auguste de. Viagem pelas Províncias do Rio

de Janeiro e Minas Gerais. Belo Horizonte: Itatiaia, 1975. 378p.



121

OS ÍNDIOS MAXACALI: A PROPÓSITO DO CONSUMO DE BEBIDAS...

SILVA, André Luiz da. O lugar da criança Maxakali: estudo do

processo educacional de uma sociedade indígena.  São Paulo: USP,

1996. 79p. (Relatório de Pesquisa de Campo).

SIMONIAN, L. T. L. Alcoolismo entre indígenas: a persistência

de uma realidade dolorosa e Destruidora.  Belém: [s.n.], 1996. 28p.

SOARES, G. C. Os Maxakali e a questão do alcoolismo:

contribuição para uma discussão Interna CIMI/CEDEFES. [s.l.]:

[s.n.], 1998.  10p. (Relatório).

SPIX, Johann Baptist Ritter Von; MARTIUS, Carlos Frederico

Philippe Von. Viagem pelo Brasil. São Paulo : Melhoramentos,

1981. 326p.

TORRETTA, O. Uso e abuso de substâncias alcoólicas ao

interno do grupo indígena Maxakali . Belo Horizonte:

Departamento de Sociologia e Antropologia da UFMG, 1997.  8p.

(Relatório).




