
Revista de Estudos e Pesquisas, FUNAI, Brasília, v.2, n.2, p. 53-77, dez. 2005

Sílvia Guimarães2

Introdução

Os Sanumá, subgrupo Yanomami, localizados no lado

brasileiro da fronteira com a Venezuela, passaram a ter um contato

regular com os brancos, os setenapi töpö3 , a partir da década de

60 do século passado. Esse contato aconteceu nas proximidades

da aldeia de Auaris, em 1964, com a chegada de missionários

americanos da Missão Evangélica da Amazônia - MEVA (Ramos,

1980). Os Yecuanas4, subgrupo carib que compartilha a mesma TI

com os Sanumá, foram os responsáveis pela construção de uma

pista de pouso que permitiu a presença desses missionários. Isso

significava facilitar o acesso a objetos manufaturados e pôr fim às

longas viagens realizadas pelos Yecuana algumas vezes

acompanhados dos Sanumá, ora por terra ora por canoa, até cidades

brasileiras e venezuelanas. No período anterior à presença constante

dos brancos, o acesso dos Sanumá aos bens manufaturados

Resumo -  Este artigo discute as reflexões Sanumá acerca do branco. Por
meio de elementos etnográficos, apresenta a maneira como os brancos
surgem nas narrativas Sanumá que tratam da origem do mundo e dos
seres. Trata também da corporalidade e dos hábitos específicos do
branco e da inserção de seus bens manufaturados na vida dos Sanumá.

Palavras-chave: Sanumá. Corpo. Cosmologia.

Reflexões Sanumá e o surgimento dos brancos1



5 4

SÍLVIA GUIMARÃES

acontecia por meio de trocas estabelecidas preferencialmente com

os Yecuana.

Em meados dos anos 80 do século passado, a presença de

garimpeiros já era sentida. Os garimpos se concentravam nas

terras Sanumá do lado venezuelano. No Brasil, os Sanumá

sofreram mais com as doenças disseminadas pelos garimpeiros,

como a malária, do que com a presença desses.  Eles não

vivenciaram uma invasão maciça de brancos em suas terras como

aconteceu com outros subgrupos Yanomami e outros indígenas,

por exemplo, os Waimiri-atroari (Ramos, 1995; Albert, 1992;

Baines, 2002). Contudo, mesmo diante dessa especificidade do

contato com os garimpeiros, ocorreu um confronto armado entre

esses e uma comunidade composta de Sanumá e Yecuana em

setembro de 1990 (Ramos, 1995).

As violentas epidemias de malária, nas décadas de 80 e 90

passadas, não foram interpretadas pelos Sanumá como doenças

provocadas pelos brancos, mas como ataques de inimigos. Esses

poderiam ser quaisquer grupos vizinhos indígenas com quem o

grupo já teve alguma desavença. Cabia ao xamã descobrir quem

eram os culpados pelas mortes. Os xamãs Sanumá, hoje, lembram

de malocas inteiras que foram mortas por ataques de xamãs

inimigos, que enviavam uma substância letal capaz de matar todas

as pessoas de uma localidade. O fato de os Sanumá não

relacionarem as mortes em massa com os brancos talvez esteja

em feitos exatamente opostos aos vividos pelos Waimiri-atroari

(Baines, 2002). Como demonstrou Baines (2002), no caso dos

Waimiri-atroari,  as epidemias que dizimavam aldeias inteiras

foram interpretadas pelos xamãs como ataques dos brancos. Havia



5 5

REFLEXÕES SANUMÁ E O SURGIMENTO DOS BRANCOS

uma coincidência entre as visitas dos brancos e a propagação de

doenças. A presença intensa de invasores foi capaz de

responsabilizá-los pelas mortes. Os xamãs passaram a interpretá-

las como originárias de atos de feitiçaria realizados pelos brancos

(Baines, 2002, p. 314).  Por sua vez, com os Sanumá, as doenças

dos brancos chegaram antes deles. Mais tarde, com a formação

de Agentes Indígenas de Saúde - AIS, doenças como a malária

passaram a ser diagnosticadas pelos jovens de acordo com

preceitos da medicina ocidental, que as classificavam como

provenientes do contato com os brancos. Mas mesmo assim tais

diagnósticos não são capazes de convencer os velhos sobre a

relação entre as mortes em massa que sofreram e os brancos.

Atualmente, os Sanumá lidam permanentemente com

instituições do Estado5  e organizações não-governamentais em

seu território. Mesmo com a permanência dos brancos em área,

esses não têm grande destaque nas narrativas Sanumá acerca da

origem do mundo e dos seres. As reflexões Sanumá sobre eles

surgem nas conversas cotidianas e nos cantos xamânicos, em

momentos ordinários e extraordinários da vida, quando fazem suas

etnografias sobre os hábitos distintos e as corporalidades diversas

desses seres. O xamã capaz de transitar pelo mundo dos brancos

conta o que está acontecendo por lá, identifica o potencial

agressivo ou curativo deles.

A intenção deste artigo é tecer alguns comentários a respeito

dessas reflexões Sanumá, discutir como eles, hoje, interpretam a

categoria ontológica dos setenapi töpö, os brancos.



5 6

SÍLVIA GUIMARÃES

 Os brancos na população do cosmos

Antes de tratar especificamente dos brancos, cabe apresentar

a idéia da formação dos seres no cosmos Sanumá. De acordo com

essa teoria, o Sanumá é a “matéria-prima”, a base e o fundamento

através do qual se produzem novas formas corporais (Guimarães,

2005, p. 45). Poderíamos dizer que os primeiros Sanumá feitos pelos

heróis criadores se pareciam com a “matéria primeira” da filosofia

aristotélica. De acordo com essa filosofia, há uma matéria ou um

princípio fundamental de que procedem todos os seres do mundo

físico (Aristóteles, 1996). Semelhante a essa filosofia, há na filosofia

Sanumá a idéia de que a transfiguração do ser acontece no

movimento (tanto no sentido de deslocamento quanto de mudança

qualitativa) desencadeado por essa matéria, na passagem da potência

ao ato. Portanto, ser não é só o que existe, em ato. Ser é também o

que pode ser, a virtualidade, a potência.

Dessa maneira, não é surpresa para os Sanumá uma

substância ter novas características em novas ocasiões. A

potencialidade de o ser existir, de se tornar ato, está no movimento

da matéria. Neste sentido, os brancos, por exemplo, surgiram e

foram interpretados como originários da dinâmica desse movimento

do ser, i. é, da matéria-prima que é o Sanumá. Por outro lado, além

dos Sanumá se transfigurarem em criaturas como os animais, seres

que habitam a floresta, ou ainda, os brancos, eles próprios nesse

processo definem-se cada vez mais como Sanumá. A diferença

entre a matéria primeva da filosofia Sanumá com relação à

aristotélica está no fato de, no caso Sanumá, tratar-se de seres

humanos e o movimento de transformação surgir das relações sociais

estabelecidas entre esses seres. Por sua vez, a filosofia aristotélica



5 7

REFLEXÕES SANUMÁ E O SURGIMENTO DOS BRANCOS

diz respeito à nossa idéia de natureza sendo transformada por si,

sem a agency humana.

Ixiwanihiolima é a expressão Sanumá utilizada para explicar

as transformações ou metamorfoses rápidas, imediatas, pelas quais

os Sanumá passaram vindo a se tornar animais, criaturas da floresta,

plantas venenosas, cupinzeiros e colméias. Nö pata pö töpö

ixiwanihiolima (Os ancestrais sanumás transfiguraram-se). Na

expressão ixiwanihiolima, a partícula ixiwani indica de maneira

confusa, caótica. Nesse processo de metamorfose, plenamente

reconhecido pelos Sanumá, tanto desvios de comportamento quanto

modificações na forma corporal transformam a condição do ser.

Fugir aos costumes e maneiras que são socialmente aceitáveis é

um passo para se transfigurar em outra criatura e o caminho reverso

é difícil de ser alcançado. As transfigurações podem acontecer em

todo o corpo do Sanumá ou de suas partes despedaçadas, que se

espalham e se transformam em outras criaturas. Caso exemplar

desta última situação é o do Sanumá-canibal que teve seu corpo

dividido ao meio e cada parte se transformou em tipos diferentes

de onça (Guimarães, 2005, p. 16).

As categorias ontológicas da população dos cosmos Sanumá

apresentam uma existência, no sentido heideggeriano, interior e

pessoal, não simplesmente existem como seres ônticos, mas são

constituídos por seus atos de apropriação das coisas no mundo,

baseados na sua capacidade de refletir e pensar. Nesse sentido,

até mesmo os animais são categorias ontológicas, que se originaram

dos Sanumá e experimentam o mundo de maneira refletida. A

ontologia Sanumá engloba um amplo espectro, refere-se tanto aos

Sanumá quanto aos animais e sai töpö - criaturas que habitam



5 8

SÍLVIA GUIMARÃES

lugares inóspitos, têm diversas formas corporais, podem tanto agredir

quanto auxiliar os Sanumá e têm a capacidade de transfigurar-se

em outra criatura e voltar a ter sua forma corporal original,

capacidade semelhante à dos xamãs.  Outros grupos indígenas

também estão incluídos nessa ontologia e podem ser designados,

em geral, por ai töpö (outros) ou tiko töpö (diferentes). No entanto,

eles têm denominações específicas, por exemplo, serão os samatali

töpö, xicoi töpö, kobali töpö etc.

Por meio desse movimento transformacional, uma série de

entidades está disposta no cosmos, associando corporalidade a

habitat e maneiras de agir. Os brancos são permanentemente

observados e avaliados pelos Sanumá e vão se definindo como uma

categoria. Na verdade, eles encontram-se em processo de formação

assim como todo o cosmos. Diante de corporalidades e hábitos

variados que apresentam, os brancos aproximam-se e distanciam-

se de alguns seres. Eles não são mortos, fantasmas e nem animais.

São figuras à parte na séria ontológica, às vezes estão inseridos na

categoria sai töpö ou na categoria de outros povos indígenas, inimigos

ou aliados. É na narrativa sobre a caminhada do irmão mais novo

Soawö6  em busca de seu irmão mais velho Omawö que os

ancestrais dos brancos surgem pela primeira vez no repertório

Sanumá sobre a origem do cosmos e dos seres.

Um xamã Sanumá narrou a seguinte caminhada de Soawö

em busca de seu irmão:

Depois do desentendimento entre os dois irmãos devido à

atitude do mais novo, que tentou copular com a mulher do

irmão, este ficou com muita raiva e partiu atrás da sua mulher,

abandonando Soawö.



5 9

REFLEXÕES SANUMÁ E O SURGIMENTO DOS BRANCOS

Mas Soawö achava que o irmão mais velho iria retornar. Ele

esperou por muito tempo, mas aquele não aparecia,

continuava descendo o rio em busca da sua esposa. Soawö

resolveu ir procurar o irmão. Pensou que, provavelmente, a

raiva do irmão já teria passado. Soawö caminhava,

caminhava e não encontrava seu irmão, o que o deixou

muito triste.

Por onde Soawö passava, ele perguntava aos povos que

encontrava se tinham visto Omawö. Assim, ele encontrou

os watubaliue töpö [os ancestrais dos urubus7 ] que lhe

disseram que o irmão tinha passado por ali fazia algum

tempo. Soawö foi descendo mais o rio e encontro os

ancestrais das ariranhas e perguntou se eles viram seu irmão

passar por ali. Disseram que sim, o irmão esteve ali havia

algum tempo. Soawö pediu ajuda ao povo das ariranhas,

pegou a canoa deles e continuou descendo o rio. Mais

abaixo, Soawö encontrou os kolokolomani töpö [os

ancestrais do socó8 ] e perguntou se eles tinham visto o

irmão passar por ali. Soawö chorou muito porque eles

disseram que o irmão dele tinha estado ali há muito tempo.

Soawö passou a noite com este povo. No outro dia,

continuou descendo o rio atrás do irmão. Caminhava,

caminhava, caminhava e não encontrava o irmão, o que o

deixava triste. Depois, encontrou os kobakaitili töpö [os

ancestrais dos brancos, dos setenapi töpö]. Conversou

com eles e alguns resolveram seguir viagem com Soawö

para ajudá-lo a procurar o irmão. Soawö continuou com

essas criaturas, não andava mais sozinho. Os kobakaitili

töpö são os ancestrais dos americanos9 , da MEVA (Missão

Evangélica da Amazônia). Eles eram diferentes, não tinham

cabelo ou tinham o cabelo vermelho e falavam estranho. A



6 0

SÍLVIA GUIMARÃES

partir deles surgiram os setenapi töpö de hoje. Os

watubaliue töpö [ancestrais dos urubus] fizeram o avião

que não batia asas e os kobakaitili töpö aprenderam com

eles a construir esse objeto especial. Antes disso, os

kobakaitili töpö tinham um avião que batia as asas, como

os outros pássaros. Não sabiam como fazer um avião que

voasse como os urubus sem bater as asas.

Os kobakaitili töpö continuaram acompanhando Soawö.

Levaram-no em seu avião especial. Foram planando rio

abaixo. Soawö só comia frutas. Havia a fruta wapö para

comer, que deveria ser cozida e depois retirada sua casca.

Essa fruta tinha muito veneno, assim, era preciso lavá-la

bem e, em seguida, pisar na sua casca para que fosse

retirada. A casca da fruta virou um sapo venenoso

(kolokala). Quando se pisava na casca, ela fazia um barulho

como o sapo.

 Eles encontraram, mais tarde, os xixiama töpö [os ancestrais

do martim-pescador], que eram pescadores. Soawö

perguntou-lhes se viram o seu irmão passar por aquela

região. Disseram que ele havia estado ali fazia muito tempo.

Soawö chorou muito. Quando Soawö e os kobakaitili töpö

chegaram ao ponto de encontro dos níveis cósmicos, onde

a abóbada celeste se une ao nível terrestre, eles pararam,

desceram. Soawö seguiu por uma passagem que ligava os

níveis cósmicos. Ele subiu, subiu, por muito tempo. Soawö

foi subindo em linha reta. Atravessou o nível terrestre e

atingiu o nível celeste, passou pela primeira dimensão

celeste e, na última, encontrou a casa de Omawö. Quando

eles chegaram ao local onde Omawö morava, Soawö

encontrou o irmão dormindo. Omawö sonhava que seu

irmão estava chegando. Havia muitos hekula töpö [seres



6 1

REFLEXÕES SANUMÁ E O SURGIMENTO DOS BRANCOS

auxiliares dos xamãs] com Omawö que o avisaram da

chegada de Soawö com os kobakaitili töpö. Os seres

auxiliares viram toda a trajetória de Soawö em busca do

irmão. Por isso, Omawö já havia preparado a comida para

recebê-lo. Omawö vivia sozinho, não havia animais, não

havia nada, somente os seres auxiliares. Ele já não estava

mais zangado com o irmão. Soawö encontrou o irmão muito

feliz, esperando por ele com muita comida. Os kobakaitili

töpö perguntaram ao irmão mais velho, Omawö, o que eles

iriam fazer agora e se poderiam ir embora. Eles queriam voltar

para casa e Omawö disse para eles retornarem. Hoje, não

existem mais os kobakaitili töpö, mas sim os setenapi töpö

[brancos]. Os kobakaitili töpö são os “pais”, aqueles de

onde vieram os setenapi töpö de hoje. Quando Omawö e

Soawö viviam aqui, neste nível cósmico, os watubaliue

töpö [ancestrais dos urubus] fizeram algo semelhante a um

avião que flutuava no ar, como se locomovem as criaturas

que auxiliam os xamãs, os hekula töpö. Os ancestrais dos

urubus ensinaram os kobakaitili töpö a fazer uma espécie

de avião, do qual se originaram os aviões de hoje. Depois,

os kobakaitili töpö encontraram um igarapé pequeno, onde

havia um fio de água vermelha, como a gasolina. Eles sabiam

que no fundo do rio tinha muita gasolina. Fizeram um buraco

bem fundo para pegar a gasolina e fizeram um avião que

não batia mais as asas. O avião partiu. Quando o avião

batia as asas, não precisava de gasolina.

Elementos estranhos ou exógenos e o fenômeno da

diversidade figuram ao lado do irmão mais novo Soawö (Guimarães,

2005, p. 42). Foi quando ele se movia pelo cosmos que os ancestrais

dos brancos apareceram e o acompanharam em uma parte do

percurso. As ações e reações desses dois irmãos transformadores,



6 2

SÍLVIA GUIMARÃES

Omawö e Soawö, configuram o mundo. O cosmos delineou-se mais

detidamente com a caminhada desenvolvida por Omawö, sozinho,

ao longo de um rio, quando se afastava de seu irmão, mas a

diversidade de seres, incluindo nesta os brancos, surge quando

Soawö fez sua peregrinação em busca do irmão (Guimarães, 2005,

p. 40). Portanto, enquanto o irmão mais velho, Omawö organiza e

dispõe as criaturas nos seus respectivos ambientes, Soawö relaciona-

se indistintamente com as diversas criaturas. O irmão mais novo,

Soawö, já encontrou os seres em seus hábitats.

Na caminhada de Soawö, os brancos estão posicionados

a jusante do rio com relação à aldeia Sanumá. Descendo o rio, há

também certa complexificação tecnológica dos objetos de

locomoção, pois, primeiro, Soawö usa a canoa do povo das

ariranhas, depois o avião especial dos kobakaitili töpö (ancestrais

dos brancos). Descer o rio para ir à cidade de Boa Vista ou Manaus

era, até relativamente pouco tempo atrás, um costume dos

Yecuana, que percorriam um longo trajeto ao longo do rio Auaris,

afluente do Uraricoera. Os Sanumá, muitas vezes, acompanhavam-

nos. Depois das canoas, vieram os aviões, que também parecem

“descer” o rio até as cidades brasileiras. A canoa e o avião, objetos

que, respectivamente, simbolizam os Yecuana e os brancos, só

poderiam estar juntos em uma narrativa sobre Soawö, o irmão

que aparece associado a elementos exógenos e ao estrangeiro.

Os kobakaitili töpö, os primeiros brancos, aparecem nas

histórias Sanumá ao lado desse personagem. Mais tarde, eles

metamorfosearam-se nos setenapi töpö, nos brancos que existem

hoje. Sobre os ancestrais dos brancos, os Sanumá dizem que não



6 3

REFLEXÕES SANUMÁ E O SURGIMENTO DOS BRANCOS

são como os que existem hoje: “Os kobakaitili töpö eram outros,

diferentes, eram os primeiros ou antigos brancos, que depois

viraram os que conhecemos atualmente. Eles não tinham cabelo

ou tinham cabelo vermelho. Usavam um outro tipo de avião, não

era igual ao que existe hoje”. Os brancos vivenciam uma

permanente transformação de sua condição, assim como todas

as criaturas dos cosmos.

Ao contrário da riqueza de relatos sobre as transfigurações

que originaram animais e sai töpö, dos brancos se diz muito pouco.

Seus ancestrais já apareceram feitos como vimos no relato sobre

a caminhada de Soawö. Não há uma história específica que trate

do momento em que ocorreu a metamorfose Sanumá que os

originou. Não obstante, mesmo que os brancos não estejam

presentes nessas narrativas, eles estão nas interpretações e

comentários a seu respeito, ganhando densidade nos percalços

cotidianos do contato. O estatuto ontológico dos brancos

assemelha-se, em um dado momento, ao das criaturas sai töpö;

em outro, ao dos outros grupos indígenas. Através dessas

semelhanças, veremos a seguir que, indubitavelmente, os brancos

são metamorfoses de outras metamorfoses dos Sanumá. Estão

inseridos no movimento de transformação do cosmos baseado

na matéria primeira Sanumá.

Corporalidades e hábitos específicos dos brancos

Quando os Sanumá foram surpreendidos em seu território

pelos brancos, estavam diante de criaturas com pele muito clara ou



6 4

SÍLVIA GUIMARÃES

muito escura; que tinham o avião, um objeto especial capaz de fazê-

los voar; que adoeciam pouco; que tinham deformações nos corpos

como pernas compridas, cabelos emaranhados, louros ou vermelhos,

com pêlos por todo o corpo; que tinham uma vasta parafernália

para escrever os nomes, captar imagens das pessoas, gravar sua

voz, e que tinham muitos outros objetos para cozinhar, fazer roça,

caçar, pescar. Quanto mais os Sanumá observavam essas criaturas,

mais hábitos exóticos e corporalidades diversas percebiam.

 A partir do contato permanente com brancos, os Sanumá

passaram a etnografá-los. Sua forma corporal revelaria o modo de

interação que essas criaturas teriam com os Sanumá. Assim, o corpo

foi o principal foco de atenção, pois, a partir dele, as maneiras de

agir do branco seriam mais bem entendidas. Os Sanumá perceberam

que, por terem a pele clara, os brancos não sofriam os efeitos das

picadas de aranhas e escorpiões, pois seu tom de pele não deixava

o veneno expandir-se pelo corpo. Já a pele mais escura do Sanumá

propiciaria a disseminação do veneno. Atribuíam o tom de pele dos

brancos aos efeitos das pílulas e pomadas que aliviam as picadas

de insetos.

A diversidade de formas corporais com as quais nos

apresentamos passou a ser associada em alguns momentos ao

universo dos sai töpö: o cabelo crespo de um branco parecia o

cabelo de um sai de10 ; as meias laranja de outro pareciam da cor

do chapéu de um sai de; as pernas finas e compridas de mais um

outro pareciam de um sai de. Outro exemplo de tal associação é o

caso do sai de denominado wixa wixa liue de, que rouba ou rapta

os nomes dos Sanumá ao escrevê-los em algo semelhante a

cadernos, o que causaria doenças. No caso desse sai de, os Sanumá



6 5

REFLEXÕES SANUMÁ E O SURGIMENTO DOS BRANCOS

parecem fazer uma referência aos trabalhos de antropólogos,

missionários e funcionários do governo, quando estão em campo,

pois estão sempre fazendo censos, perguntando e escrevendo nomes

que são altamente sigilosos, como observou Ramos (1976, 1990).

Outros povos indígenas também se incomodaram com essa prática

como, por exemplo, alguns grupos Guarani-mbyá, que por muito

tempo se recusaram a aceitar a presença de qualquer prática do

Estado em suas vidas. Não participavam de censos ou não iam às

escolas, não admitiam o controle policial ou, ainda, não recebiam

títulos de propriedade (Melià, 1992, p. 249). Cadogan (1960, p. 135)

conheceu no Paraguai uma sociedade Mbyá que tinha uma grande

aversão ao censo. Esse grupo dizia que se os seus membros fossem

obrigados a participar do censo, iriam viver na Argentina ou no

Brasil. Acreditavam que o censo tinha como finalidade conhecer

quantos eles eram para fixá-los em uma reserva. Os Sanumá, por

sua vez, têm uma interpretação particular com relação aos censos,

que passa pela figura de um sai de que, de acordo com eles, tem o

hábito ou a ação nefasta de escrever os nomes das pessoas, o que

se assemelha aos hábitos dos brancos. O relato a seguir trata deste

sai de:

 Wixa wixa liue de é o sai de que pega ou “rapta” o nome

da pessoa, isto é, ele escreve com um lápis especial o nome

em um caderno especial e o leva para sua casa. Este sai de

age como os brancos. Está sempre em busca desses nomes.

Junto com o nome, ele também leva o uku dubu [uma réplica

do sanumá como uma foto pequena]. O nome e o uku dubu

são partes da pessoa. O sai de leva-os enquanto o sanumá

fica doente, pois fica com veneno no seu interior devido a

esse roubo. Caso não exista um xamã na comunidade do



6 6

SÍLVIA GUIMARÃES

doente, ele morrerá. O xamã consegue pegar de volta,

resgatar o nome e o uku dubu da pessoa. Com o seu nome

de volta, a pessoa está curada. Também gosta de levar a

pele do corpo interior dos sanumás que é invisível para a

maioria das pessoas, mas que o xamã e as criaturas sai töpö

são capazes de ver. O sai de usa a pele que adquiriu, bem

longe, na sua casa. Sem essa pele, a pessoa fica doente e

pode morrer. Essa criatura quer as partes do sanumá, o

nome, o uku dubu e a pele porque ele não as tem. O wixa

wixa liue de passeia muito, anda muito pela floresta. Os

sanumás devem se cuidar para não sofrer os ataques dessa

criatura. Por isso, os anciãos avisam às crianças para não

chorarem tanto, não chamarem a atenção dele. O xamã

sanumá consegue ver o rastro, as pegadas deixadas pelo

sai de, os outros sanumás não enxergam suas pegadas.

Esse sai de caminha com quatro patas, como a paca.

A grande maioria dos nomes Sanumá são secretos, nunca

são ditos em um ambiente público (Ramos, 1976, 1990). Os Sanumá

só pronunciam os nomes de pessoas que lhes são distantes e sempre

em voz baixa. Quando viu o nome de sua mãe morta escrito em um

censo, um jovem rabiscou-o enquanto reclamava que aquilo era

muito ruim. Querer saber o nome é querer ter o domínio sobre uma

porção da pessoa e o seu uso indevido pode causar um distúrbio no

ser. Somente criaturas sai töpö teriam tal “curiosidade”. Gravar a

voz é como raptar uma porção da pessoa, captar uma parte dela.

As fotos, por sua vez, captam o uku dubu (réplica corpórea) outra

porção do ser. Quando essas porções são retiradas, a pessoa

fragiliza-se, adoece e pode morrer. Na morte de um Sanumá, todas

essas porções devem ser destruídas, as fotos devem ser queimadas,

as fitas com gravações devem ser apagadas e o cadáver e todas as



6 7

REFLEXÕES SANUMÁ E O SURGIMENTO DOS BRANCOS

marcas deixadas pelo morto devem desaparecer. As coisas que

foram manuseadas ou trabalhadas por uma pessoa e que têm sua

autoria ou criação fazem parte dela, comungam com ela uma mesma

substância. Assim, suas ferramentas, a roça onde trabalhou, ou a

casa que construiu são materializações de sua memória, que devem

ser destruídas na sua morte. Portanto, todas essas coisas podem

ser entendidas como desdobramentos do corpo, mas que estão fora

dele. Ver essas manifestações do morto faz os parentes chorar,

lembrar seus feitos, como se parte da sua história de vida estivesse

retida nessas coisas. No entanto, os pertences de um morto não só

trazem lembranças, como acontece conosco, mas eles parecem

conter suas substâncias corporais. Para os Sanumá, as marcas ou

impressões deixadas por uma pessoa se “corporificam”.

Os brancos surgiram no universo Sanumá com um interesse

especial pelos seus corpos ou suas expressões corporais da mesma

maneira que os sai töpö. Inevitavelmente, a princípio, os brancos,

foram associados a essas criaturas, pois não agiam como os inimigos,

não dominavam os códigos da guerra, da vingança ou do matrimônio.

Além disso, como os sai töpö, os brancos têm corpos estranhos,

deformidades, habitam lugares inóspitos e longínquos, têm hábitos

esdrúxulos e uma vasta parafernália. Tais características distintas

dão capacidades especiais aos brancos, a exemplo dos sai töpö

que, por exemplo, são capazes de apresar mutuns com apenas um

chamado, de transfigurar-se, momentaneamente, em outras criaturas,

de roubar os nomes, peles e uku dubu dos Sanumá.

Os brancos não param de chegar ao território dos Sanumá

em aviões, com novos objetos, doenças e curas singulares. As

atuações dos médicos nos hospitais ampliam o espectro das



6 8

SÍLVIA GUIMARÃES

pecualiaridades dos brancos. Quando o médico faz uma cirurgia

em um Sanumá, este pode ficar muito doente, pois muito sangue é

retido na região do corte e a manipulação do médico pode liberar

um veneno. A cirurgia, que corta, abre e depois costura o Sanumá,

tem o mesmo efeito de uma flechada. Ao ser flechado, o Sanumá

fica com sangue retido no interior do corpo juntamente com o veneno

da ponta da flecha, o que pode ser letal. Em ambos os casos, da

cirurgia e da flechada, o xamã deve agir, deve retirar o sangue,

pois, quando ele se acumula, dissemina o veneno que contaminará

todo o interior da pessoa. Os xamãs lala töpö, aqueles capazes de

expelir o objeto patogênico causador da doença, devem retirar o

sangue acumulado e o veneno que produz. Em uma sessão

xamanística complexa, o xamã canta, dança, inala alucinógenos,

pede o auxílio de seres auxiliares, faz uma sucção no local da cirurgia

e expele uma pequena porção de sangue, a materialização do objeto

patogênico venenoso que causava a doença. Qualquer fraqueza ou

dor na pessoa que sofreu uma cirurgia será associada a esse

momento em sua vida, quando foi ao hospital dos setenepi töpö.

Portanto, os brancos apresentaram-se e continuam se apresentando

com atitudes particulares, exóticas, que visam a corporalidade

Sanumá e que podem ser perigosas para eles, de forma semelhante

aos feitos dos sai töpö. As possíveis agressões dos brancos também

foram associadas às dos sai töpö, pois suas atitudes, que poderiam

provocar alguma enfermidade, só precisavam da contra-ação do

xamã para restabelecer o doente, sem nunca desencadearem

retaliações. Os xamãs nunca provocaram um revide contra os

brancos, quando um dos seus morria em um hospital. Mas isto

começa a mudar.



6 9

REFLEXÕES SANUMÁ E O SURGIMENTO DOS BRANCOS

Hoje, a presença mais intensa dos brancos acarreta níveis

de relações mais complexas. Além de terem seus hábitos associados

aos dos sai töpö, eles começam a entrar no âmbito de ações que

são exclusivas dos inimigos. Os sai töpö vêm à casa dos Sanumá e

retornam logo às suas, mas os brancos vieram para ficar. Eles

realizam trocas com os Sanumá diferentemente das que ocorrem

com os outros índios, pois não dominam os códigos de uma relação

de troca tradicional, não sabem do tempo que existe entre dar e

receber, não sabem, principalmente, dos diálogos cerimoniais11 . Os

Sanumá tiveram que reinventar esses códigos para trocar ou interagir

com os brancos e inserir as novas mercadorias em suas redes de

trocas tradicionais. Ramos (1995b) tratou de um momento explosivo

de trocas com os garimpeiros que levou à morte de alguns membros

de um grupo formado por indivíduos Sanumá e Yecuana. Ainda,

segundo essa autora, os Sanumá não puderam dispor dos diálogos

cerimoniais que poderiam controlar a situação de alta tensão na

interação com os garimpeiros, como acontece quando lidam com

outros grupos Yanomami. Mesmo entrando em um outro nível de

relação, os Sanumá não abandonaram as interpretações que

associam os brancos aos sai töpö. Manter essa associação justifica-

se, mais ainda, porque também estes têm a capacidade de

surpreender os Sanumá. Somente a convivência continuada com

os brancos poderá dar a delimitação de sua categoria.

Os bens manufaturados dos brancos

Pensar sobre os brancos requer pensar sobre a diversidade

de bens materiais que trazem para a terra dos Sanumá,

especialmente porque estes são ávidos por realizar trocas. As



7 0

SÍLVIA GUIMARÃES

mercadorias dos brancos passaram por uma (re)absorção no campo

lingüístico Sanumá, através da transformação de uma palavra já

existente em seu vocabulário que passou a significar mercadorias.

Esses bens materiais foram denominados wani de, que designa,

também, os pertences, as coisas de uma pessoa. Além disso, a

palavra wani pode ser a raiz de um verbo que significa inutilizar,

destruir, pode ser um advérbio que designa mal, ruim, ou pode ser

um adjetivo que significa ruim, mau. Acompanhado da partícula de

significa os pertences de uma pessoa. Ramos (1995) chamou a

atenção para o paradoxo da wani de, seu caráter indesejado e

absolutamente indispensável.

De acordo com um velho xamã, os antigos Sanumá não

tinham e não queriam ter muitos pertences, mas, atualmente, eles

anseiam pelos bens dos brancos. O relato a seguir trata dessa

diferença entre os antigos Sanumá e os de hoje:

Antigamente, os sanumás não tinham miçangas (mazulu),

não as usavam como braceletes, tornozeleiras e colares, mas

usavam linhas de algodão (xinanuku) nesses ornamentos.

Xinanuku tali são as linhas de algodão amarradas no braço,

acima do joelho e no tornozelo. Xida é o cinturão de algodão

que o homem usava. Xidakeke é o equivalente feminino.

Pösökeke ou xinanauku pöse é a tanga de algodão usada

pelas mulheres. Os homens e as mulheres não usavam tangas

de tecidos, mas usavam cintos ou tangas feitas de algodão.

Os antepassados não tinham nada, não tinham wani de

(pertences de uma pessoa, mercadorias dos brancos). Eles

só caçavam animais, coletavam lagartas, formigas e mel. As

casas eram feitas na floresta, como os atuais tapiris. Eles não

tinham roças. Quando os antepassados achavam um tatu,

acendiam fogo com a lenha poloi e o punham no buraco



7 1

REFLEXÕES SANUMÁ E O SURGIMENTO DOS BRANCOS

onde se escondia o animal para asfixiá-lo com a fumaça. Não

tinham fósforo ou isqueiro. Faziam o tatu na folha porque

não tinham panelas. Não tinham terçados, só pedras afiadas.

Ficavam com fome porque não tinham roças. Os

antepassados não queriam coisas, não queriam mercadorias,

não queriam nada. Os antigos não queriam ter muitas coisas.

Eles só queriam e tinham os arcos e as flechas, as redes de

casca de árvore. Contudo, hoje, os sanumás têm várias coisas

que eles não querem perder.

Os Sanumá querem os bens materiais dos brancos para pôr

em circulação. Assim, as mercadorias configuram um contra-senso,

pois são desejadas e, ao mesmo tempo, temidas, o que se revela na

sua denominação wani de, que quer dizer algo ruim. Elas são

capazes de guardar as marcas corporais de uma pessoa, de se

tornarem parte de uma corporalidade. No universo Sanumá, onde o

corpo deve ser observado e abordado com cuidado, pois ele ou

suas partes podem ser roubadas ou destruídas, deixar marcas é

algo extremamente perigoso. O xamã cuida para manter as

corporalidades íntegras, evitar roubos de porções ou marcas

corpóreas.

Por estarem constantemente em redes de troca, os pertences

de uma pessoa revelam-se na sua morte. Antes disso, eles estavam

em circulação, ou melhor, a qualquer momento poderiam ser

trocados. Os Sanumá não guardam, não acumulam, mas trocam.

Quando algum Sanumá pretende acumular, seus pertences são

rapidamente furtados. No entanto, com a morte da pessoa, os bens

que estavam com ela também morrem, não podem ser tomados,

não são de seus parentes. Agora, eles são um problema, lembram o

morto e, assim, devem ser obrigatoriamente destruídos.



7 2

SÍLVIA GUIMARÃES

Bruce Albert (2002, p. 253-254) observou que, no caso dos

Yanomaes, o termo matihipë, que significa tradicionalmente os

ornamentos de plumas e ossos dos mortos ou cabaças contendo as

cinzas dos mortos, hoje denota os objetos dos brancos. Esses bens

devem ser, necessariamente, destruídos durante o funeral. Isso

também deve acontecer na cerimônia funerária Sanumá, onde

destruir os pertences do morto significa pôr fim a tudo o que o

morto tocou ou manipulou. Os objetos do morto estão

“contaminados” por ele, o que traz lembranças e, por isso, faz mal

aos Sanumá. Utilizá-los significa manter um vínculo com o morto,

uma ligação com uma criatura que passa a ser uma alteridade radical.

Alguns dias após o falecimento de um rapaz, vi o seu irmão

usar a espingarda do morto, o que o fez manifestar-se por meio de

um pássaro que cantou nas proximidades da aldeia, demonstrando

sua raiva. Não foi uma coincidência para os Sanumá esse pássaro

ter transmitido um canto de protesto minutos depois que o irmão do

morto pegou a espingarda e correu com outros homens em busca

de um bando de queixadas que estavam em roças próximas. O

morto não gostou de ver seu antigo objeto na mão do irmão, pois a

arma ainda guarda suas marcas, sinais de seu corpo. A atitude do

irmão chamou a atenção do morto que, enfurecido, pode desferir

ataques contra os Sanumá. Essa situação mostra porque não se

deve guardar as coisas de alguém que já morreu, mesmo bens

valiosos e desejados como espingardas.

Ainda assim os Sanumá querem as coisas dos brancos para

incluí-las nas suas redes de troca. Nada melhor que a troca para

interagir com outros grupos, que seu papel diplomático para lidar

com os outros. Trocar funciona como o amálgama das relações



7 3

REFLEXÕES SANUMÁ E O SURGIMENTO DOS BRANCOS

sociais. Por mais que possuir signifique ampliar marcas, impressões,

lembranças no mundo Sanumá, a reciprocidade é fundamental na

socialidade Sanumá. Para evitar acumular marcas corpóreas que

são transmitidas aos objetos, os sanumás trocam também para não

tornar a morte mais complexa e difícil. Eles sabem que a morte é

inexorável e que o morto não deve deixar vestígios no mundo dos

vivos. As mercadorias dos brancos, após serem adquiridas, devem

entrar imediatamente no circuito das trocas.

De acordo com os Sanumá, a origem dos bens

manufaturadores dos brancos não se relaciona a eles, mas, assim

como os próprios brancos, foram originários de metamorfoses

Sanumá. Tudo veio deles, das suas transfigurações. Mesmo outros

índios, “donos” de objetos especiais, surgiram de metamorfoses

Sanumá e transformaram-se em novas criaturas, preferencialmente,

pássaros (Guimarães 2005, p. 99). Seus objetos, ao mesmo tempo

elementos externos e componentes dos seus corpos, assumiram as

novas formas corporais que surgiram com as metamorfoses. Os

antepassados dos Sanumá de Auaris trocaram machados especiais,

os “pais” dos machados que existem hoje, com outros subgrupos

Sanumá, que, depois, transformaram-se em pássaros com

habilidades especiais para coletar mel. Seus bicos são os machados

que foram incorporados às novas corporalidades. Assim, os bens

manufaturados dos brancos e outros objetos surgiram ou vieram do

escambo. É como se esses objetos tivessem se inserido em uma

rede sem fim de trocas e, nesse circuito, tivessem perdido a memória

de como e quando foram feitos. Ao mesmo tempo em que as trocas

contínuas anulam o evento que originou os bens, elas marcam um

povo, definem grupos onde se sabe que há determinados objetos,

que acabarão fazendo parte de suas novas corporalidades, caso



7 4

SÍLVIA GUIMARÃES

sofram metamorfoses. Cabe aqui enfatizar que a “origem” dos bens

está nas próprias trocas com os outros. Kopytoff (1988), ao tratar

da biografia cultural das coisas, enfatiza que há analogias na maneira

como uma sociedade concebe os seres e as coisas. Se observarmos

a biografia dos objetos e dos seres no universo Sanumá, percebemos

que eles tiveram uma mesma origem, a “matéria primeira”, os

sanumás feitos pelo herói criador Soawö. Essa matéria se

metamorfoseou tantas vezes, inserida em um processo sem fim,

que o movimento transformacional passou a ser o fator determinante

na história da construção de seres e coisas. Por exemplo, sabemos

que as zarabatanas, obtidas por meio de trocas com os Yecuana,

surgiram das penas do gavião, que surgiu de um Sanumá, que surgiu

de outro e assim por diante (Guimarães 2005, p. 74). Desse modo,

alguns objetos circulam tanto, outros participam nas transfigurações

das pessoas que os detêm, outros, ainda, são metamorfoses de

metamorfoses, enfim, todos estão inseridos num movimento

transformacional ou de troca, que acabam por perder a história

exata ou ortodoxa de toda essa dinâmica.

Além das trocas de bens, os brancos estão sendo cada vez

mais envolvidos nas trocas de agressividade. Afinal, pequenos aviões

caem com freqüência pela Amazônia afora, mas para os Sanumá

isso não é acidental. A queda de cada avião indica que algum xamã

está cobrando o seu pagamento ou revide por alguma agressão que

ele ou um dos seus sofreu de um branco. Um xamã de Auaris

queria miçangas dos funcionários da FUNASA- Fundação Nacional

de Saúde, como pagamento por impedir a ação de outro xamã que

pretendesse derrubar o avião em que eles voavam.



7 5

REFLEXÕES SANUMÁ E O SURGIMENTO DOS BRANCOS

Podendo ser inimigos, aliados, criaturas da floresta sai töpö,

os brancos estão em definição. As reflexões Sanumá sobre eles

passam pela observação de seus corpos, modos, maneira de pensar

e de reagir ao mundo. Os brancos são interpretados de acordo com

a filosofia que diz que todos os seres são provenientes dos primeiros

Sanumá, feitos pelos heróis criadores, e que ao manterem relações

sociais, ao experimentarem o mundo e interagirem, esses Sanumá

sofreram metamorfoses. Nesse mesmo movimento

transformacional, uma gradação de seres e de bens materiais,

marcados por corporalidades, forma-se. Onde novas e antigas

criaturas circulam e diversificam-se, os brancos são mais uma.

Notas

1 Este trabalho é resultado da pesquisa de doutorado realizada com os Sanumá,
subgrupo Yanomami, entre 2003 e 2004 na maloca de Auaris, onde vivem
aproximadamente 210 Sanumá. Há 29 malocas Sanumá no Brasil; Auaris localiza-
se na margem direita do rio de mesmo nome, afluente do Uraricoera, que desemboca
no rio Branco, afluente da margem esquerda do rio Negro.

2 Antropóloga do IPHAN – Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional.

3 O sufixo töpö indica o plural e o coletivo em Sanumá, por sua vez, o sufixo de
indica o singular.

4 O contato entre Sanumá e Yecuana teve início antes de qualquer presença dos
brancos entre eles. Após um período de guerra, essas duas etnias criaram um
sistema de relações sociais singular, que evita as incursões guerreiras (Ramos
1980).

5 Dentre essas instituições, a FUNAI – Fundação Nacional do Índio, a FUNASA
– Fundação Nacional de Saúde, e o Exército brasileiro têm estabelecimento na
área. A ONG URIHI – Saúde Yanomami, atuou também na área e manteve posto
de atendimento.

6 Soawö e Omawö são heróis civilizadores e transformadores do mundo.

7 Esses ancestrais dos animais encontrados por Soawö ainda eram indivíduos
Sanumá que posteriormente se transformaram nos animais de hoje.



7 6

SÍLVIA GUIMARÃES

8 Socó é uma ave pescadora.

9 Os Sanumá utilizam a palavra “americano”, uma referência ao casal de
americanos, uns dos primeiros brancos a morar entre os Sanumá do lado brasileiro.

10 Sai de é o singular de sai töpö.

11 Sobre a complexidade dos diálogos cerimoniais, ver Migliazza (1972). De
acordo com este autor, os diálogos cerimoniais estabelecidos entre membros de
grupos diversos revelam uma diglossia, quando uma língua franca, conhecida por
pessoas de grupos Yanomami diversos, cantam de maneira formalizada e
ritualizada. Seria uma forma arcaica da língua Yanomami que é acionada nesses
momentos extraordinários de contato com outros grupos, servindo aos propósitos
das trocas (“trade and news”).

Referências Bibliográficas

ALBERT, Bruce.  A fumaça do metal: história e representações

do contato entre os Yanomami. In: Anuário Antropológico/89.

Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1992. p. 151-189.

______.  O ouro canibal e a queda do céu: uma crítica xamânica

da economia política da natureza (Yanomami).  In: ALBERT, Bruce;

RAMOS, Alcida Rita.  Pacificando o branco: cosmologias do

contato no norte-amazônico.  São Paulo: UNESP, 2002. p.239-274.

ARISTÓTELES.   Aristóteles: vida e obra.  São Paulo: Editora

Nova Cultura, 1996. (Os Pensadores).

BAINES, Stephen Grant.  O xamanismo como história: censuras e

memórias da pacificação Waimiri-Atroari. In: ALBERT, Bruce;

RAMOS, Alcida Rita.  Pacificando o branco: cosmologias do

contato no norte-amazônico.  São Paulo: UNESP, 2002. p. 311-345

CADOGAN, Leon.  En torno a la aculturación de los Mbyá-Guarani

del Guairá. América Indígena, México, v.20, n.2, p.133-150, 1960.



7 7

REFLEXÕES SANUMÁ E O SURGIMENTO DOS BRANCOS

GUIMARÃES, Silvia Maria Ferreira. Cosmologia Sanumá: o xamã

e a constituição do ser.  Brasília: UnB, 2005. 291p. (Tese de

Doutorado).

MELIÁ, Bartomeu.  La lengua Guarani: historia, sociedad y

literatura.  Madrid: Ed. Mapfre, 1992.

RAMOS, Alcida Rita.  Hierarquia e simbiose: relações intertribais

no Brasil.  São Paulo: HUCITEC, 1980. 246p.

______.  Memórias Sanumá: espaço e tempo em uma sociedade

Yanomami.  São Paulo: Marco Zero, 1990. 343p.

______.  O público e o privado: nomes pessoais entre Sanumá.

In: Anuário Antropológico/76.  Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro,

1977. p.13-38.

______. Sanumá memories: Yanomami ethnography intimes of

crisis.  Madison: University of Wisconsin Press, 1995.




