
documento 

base 
junho de 2015



sumário

Apresentação: Sobre a Conferência ................................................................................... 01

Introdução: Panorama Histórico .......................................................................................  04

1. A disputa pelo controle da mão de obra indígena nos primeiros séculos da Colônia ..................... 09

2. O projeto “civilizatório” de assimilação .......................................................................................  10

3. A expropriação territorial indígena na transição da Colônia para o Império .................................  12

4. A institucionalização do regime tutelar na República  ..................................................................  13

5. As revelações do Relatório Figueiredo e a nova agência indigenista  ............................................ 15

6. O Movimento Indígena, a CF/88 e o Fim da Tutela  ................................................................. 16

Eixos Temáticos da 1ª Conferência Nacional de Política Indigenista ................................ 17

I. Territorialidade e o direito territorial dos povos indígenas ............................................................ 20

II. Autodeterminação, participação social e o direito à consulta ....................................................... 21

III. Desenvolvimento sustentável de terras e povos indígenas ......................................................... 25

IV. Direitos individuais e coletivos dos povos indígenas ................................................................... 27

V. Diversidade cultural e pluralidade étnica no Brasil  ...................................................................... 31

VI. Direito à memória e à verdade .................................................................................................... 34

Conclusão ........................................................................................................................... 36

Referências ........................................................................................................................ 38

Ku
ar

up
 ©

 M
ár

io
 V

ile
la

 / 
FU

NA
I



Conferência é uma instância de participação social, ou seja, um fórum democrático de 
diálogo e atuação conjunta entre a administração pública e a sociedade civil. São espaços 
importantes onde o Estado e a sociedade avaliam, propõem definições e o acompanhamento 
de programas e políticas públicas em diferentes níveis, do local ao nacional.

O que diferencia as conferências de outros fóruns e mecanismos de participação 
social é o fato de elas serem processos participativos de ampla escala, geralmente nacional, 
que reúnem, de tempos em tempos, representantes do Estado e da sociedade civil para 
elaborarem propostas para determinada política pública. Elas envolvem, portanto, gestores,  
usuários, beneficiários e prestadores de serviços de interesse público em torno de uma 
agenda estratégica comum.

A 1ª Conferência Nacional de Política Indigenista foi convocada pelo Decreto  
Presidencial de 24 de julho de 2014, tendo como tema A relação do Estado Brasileiro com 
os Povos Indígenas no Brasil sob o paradigma da Constituição de 1988. 

A conferência tem os seguintes objetivos: 

(i)	 avaliar a ação indigenista do Estado brasileiro; 

(ii)	 reafirmar as garantias reconhecidas aos povos indígenas no País; e 

(iii)	 propor diretrizes para a construção e a consolidação da política 

nacional indigenista. 

Para além dos objetivos formais que constam no Decreto de convocação da Conferência, 
espera-se que esta: fortaleça o diálogo e a atuação conjunta do Governo Federal com 
os mais de 300 povos indígenas do Brasil; contribua para o avanço de direitos já  
reconhecidos pela Constituição Federal de 1988 e para a efetivação de políticas para 
povos indígenas em um Estado que, de fato, valorize e proteja a sua diversidade étnica e 
cultural; e sensibilize e conscientize os diferentes atores do governo e setores da sociedade 
nacional sobre o processo histórico de negação de direitos dos povos indígenas.

Por isso, a 1ª Conferência Nacional de Política Indigenista zela pelo seu processo de 
construção e realização participativo e diferenciado, que visa a reafirmar e avançar, de modo 
concreto, princípios normativos a partir da escuta e do diálogo com os diferentes povos  
indígenas em seus diferentes contextos locais e regionais.

Este documento se propõe a orientar a discussão do 
tema central, objetivos e eixos da 1ª Conferência Nacional 
de Política Indigenista, que resultará na construção de  
propostas de diretrizes para a política indigenista brasileira, 
nas diferentes etapas da Conferência, conforme definido no 
Regimento Interno.

APRESENTAÇÃO: SOBRE A CONFERÊNCIA	

2

“A Constituinte foi resultado de uma mobilização da sociedade  
brasileira toda, profunda. Quando eu menciono a Constituinte como um  
momento luminoso da nossa história republicana, da nossa história recente, 
o que eu quero dizer é que nós tínhamos saído de um período de 20 anos 
de ditadura. [...] Se você olhar a memória da Constituinte, você vai ver que 
teve uma presença muito forte mesmo de povos que vieram direto das suas  
aldeias aqui pra dentro do Congresso; e criava um estranhamento muito 
grande o pessoal entrando aqui só com os seus adornos, em alguns casos 
sem a calça e a camisa, usando alguma indumentária própria de cada povo. 
Isso criou um estranhamento muito grande aqui no Congresso, mas nós  
éramos recebidos pelo Presidente Ulisses Guimarães no Salão Verde, 
no Salão Azul, onde ele estivesse, com o maior respeito e com a maior  
dignidade.”

Ailton Krenak - 1988

Paradigma significa algo que 
vai servir de modelo, padrão em 
certa situação. 

São as normas orientadoras que 
determinam como um indivíduo 
ou grupo deve agir. 

1

Ín
di

os
 d

e 
vá

rio
s 

po
vo

s 
co

m
em

or
an

do
 a

 v
ot

aç
ão

 d
o 

ca
pí

tu
lo

 s
ob

re
 s

eu
s 

di
re

ito
s 

em
 p

rim
ei

ro
 tu

rn
o 

na
 C

on
st

itu
in

te
, a

o 
fu

nd
o 

o 
Co

ng
re

ss
o 

Na
ci

on
al

, B
ra

sí
lia

. ©
 B

et
o 

Ri
ca

rd
o/

IS
A



“Eles falam que aquilo foi muito constrangedor pra casa porque disse que 
aqui esse plenário é inviolável. É assim que os Deputados dizem. Só que pra  
gente – e nós dissemos isso pra ele – inviolável devem ser os nossos direitos. 
Esses sim é que não podem ser discutidos sem a nossa participação, ou sem que 
a gente tenha conhecimento.”

APIB - 2013

Fo
to

: J
os

é 
Cr

uz
/ A

gê
nc

ia
 B

ra
si

l (
14

/0
4/

20
15

)

43

INTRODUÇÃO: PANORAMA HISTÓRICO	
O espírito da 1ª Conferência Nacional de Política Indigenista se baseia no reco-

nhecimento de que as mudanças legais que ocorreram desde 1988 – que rejeitam ideias  
tutelares e objetivos assimilacionistas – resultam de vários processos de resistências e 
lutas de povos indígenas que na sua relação com o Estado brasileiro exigiram e seguem 
exigindo o respeito aos direitos individuais e coletivos e a superação de práticas e valores 
coloniais que levem a sua efetiva autonomia. 

Reflexos de práticas colonialistas se encontram vivos nas memórias e histórias dos 
povos indígenas, nas situações de negação de seus direitos e nas expressões de violência 
e discriminação praticadas contra eles. A superação efetiva desses valores e a criação de 
mecanismos para que violações não se repitam, não se resumem ao estabelecimento de 
um marco histórico específico de descolonização: a proclamação da independência do 
Brasil, a libertação de escravos, ou a promulgação de uma Constituição democrática. Tais 
mudanças garantem fundamentos legais necessários, mas são insuficientes para modificar 
padrões de comportamento de origem colonial. A mudança da relação do Estado com  
parcelas discriminadas, minoritárias e vulneráveis da sociedade depende, fundamen-
talmente, da identificação crítica e contínua de como relações de dominação, de supre-
macia racial, de violência institucionalizada, ou de negação de outros mundos possíveis se  
mantêm, ou se tornam algo aceito como normal. 

Em geral, essa relação de dominação se reflete no poder de definir ideias ou 
conceitos, tomar decisões e implementar ações que servem às parcelas da sociedade, 
historicamente postas em posição de superioridade étnica ou racial, frente a outros grupos 
e povos. As leis e as práticas administrativas que lhes correspondem – historicamente 
construídas pelos setores dominantes da sociedade – são as principais formas empregadas 
pelo Estado para definir conceitos e fazer esses se concretizarem na prática, contribuindo 
para a subjugação desses povos.

O que é descolonização do saber e do poder? 

A colonialidade ocorre quando uma parcela dominante da sociedade se legitima numa posição superior 
por meio da subjugação ou invisibilização de outras formas de organização social e valores societários exis-
tentes. Assim, a noção de civilização aliada a uma crença de superioridade racial “branca” e a noção de “infiéis,  
selvagens ou silvícolas”, desde a chegada dos primeiros colonizadores, foi elaborada para justificar a tomada de 
terras, guerras e dizimação de populações originárias, em favor de interesses dominantes. 

A perspectiva descolonial ou descolonização do saber e do poder significa reconhecer que o pensamento tradi-
cional dos povos originários tem o mesmo grau de importância que o pensamento ocidental; reconhecer que os 
povos indígenas têm autonomia para decidir sobre os desafios do presente e seus projetos de futuro e, com base 
nesses pressupostos, construir novas formas de relacionamento entre o Estado e os povos indígenas, em que 
sejam considerados seus mecanismos de gestão da vida e suas experiências de governança.

	 A Constituição Federal de 1988 inaugurou princípios de descolonização importantes, e muitos ainda 
precisam ser colocados em prática.



muitas sociedades indígenas, foi criada 

com o papel de integrá-las, de maneira 

harmoniosa, na sociedade nacional.

Segunda metade da década de 
setenta. Surgimento de organi-
zações indígenas.

O movimento indígena começou a se 

constituir, ganhar força e visibilidade.

Início do processo de Revisão do 
Estatuto do Índio

Vem se estendendo por décadas. A 

última revisão tornou-se Projeto de Lei 

na primeira década dos anos 2000, mas 

permanece paralisado no Congresso até 

o presente.

1980

1976 

65

Primeira Lei contra o cativeiro 
indígena

Esta lei só permitia a  

escravização de indígenas com  

alegação de Guerra Justa.

A Constituição do Império do 
Brasil é a primeira constituição 
brasileira

Não mencionava a presença de índios no 

território brasileiro.

Decretação do Regimento das 
Missões - 

Alvará nº 1 de abril de 1680

Reconheceu os índios como os 

“primários e naturais senhores das 

terras que habitavam”, ou daquelas 

em que foram aldeados por missio-

nários, não havendo a necessidade 

de legitimar a posse e devendo seus 

direitos serem preservados diante de 

concessões de terras a particulares.

Aprovado o Regulamento das 
Missões

Renovou os objetivos do Diretório e 

visava à ‘completa assimilação dos 

índios’.

Aprovado o Diretório dos Índios

Proibia definitivamente a escravidão  

indígena, mas visava a integração do  

índio à vida da Colônia.

Promulgação da Lei de  
Terras, regulamentada em 1854  
e Decisão n. 92 do Império

As terras dos índios que não viviam mais 

aldeados foram incorporadas às terras 

da união. O reconhecimento da terra 

foi atrelado à necessidade de civilizar  

‘hordas selvagens’.

Fim da Escravidão Indígena 

O Diretório foi estendido a toda 
América portuguesa  

Perda da influência dos religiosos na  

administração dos aldeamentos  

indígenas. Índios foram proclamados os 

nativos vassalos da Coroa. 

Lei 3.348 de 20/10/1887

Passou para os municípios os foros dos 

terrenos das extintas aldeias de índios.

Abolido o Diretório

O espírito ‘integrador’ do Diretório  

conservaria sua força na Legislação do 

Império Brasileiro. 

A Constituição da República dos 
Estados Unidos do Brasil é a 
primeira constituição no sistema 
republicano de governo 

Não mencionava a presença de índios no 

território brasileiro, mas concedeu aos 

governos estaduais as decisões sobre as 

terras devolutas.

Seu primeiro diretor foi Cândido 

Rondon. As principais ações da agência 

eram atração, pacificação, civilização 

e integração dos índios. Buscava junto 

aos governos estaduais “reservar terras” 

para a sua sobrevivência física.

Criação do SPILTN (Serviço 
de Proteção aos Índios e  
Localização de Trabalhadores  
Nacionais), a primeira agência  
indigenista laica do Brasil. 
Em 1918 O SPILTN passa a se  
chamar SPI (Serviço de  
Proteção aos Índios)

Aprovado o Código Civil

Fixou a figura da “incapacidade relativa” 

dos índios (tal como menores de idade 

entre 16 e 21 anos) e determinou que eles 

fossem ‘tutelados’ até que estivessem 

integrados à ‘civilização do país’.

Constituição da República de 
1934

Estabeleceu que “será respeitada a 

posse de terras de silvícolas que nelas 

se achem permanentemente locali-

zados, sendo-lhes, no entanto, vedado  

aliená-las”.

Constituição da República de 
1967

As terras ocupadas pelos índios foram 

transferidas para a União, tirando  

qualquer intervenção de governos 

estaduais dessa definição.

Comissão de Investigação 
do Ministério do Interior no  
Executivo Federal

O Relatório Figueiredo denunciou  

violações de direitos humanos dos  

povos indígenas, motivando a extinção 

do SPI e a criação da Funai.

Criação da Funai (Fundação 
Nacional do Índio)

Substituiu o SPI na administração das 

questões indígenas. Mesmo reconhe-

cendo a diversidade cultural  entre as 

Criação da União das Nações 
Indígenas

Primeira tentativa de defesa da cultura 

indígena, importante para a consagração 

dos direitos dos índios na Constituição 

de 1988.

Estatuto do Índio

Segue o conceito do Código Civil 

Brasileiro de 1916, considerando os 

povos indígenas como “relativamente 

incapazes”, submetendo-os a tutela 

por um órgão estatal Seu objetivo é 

‘integrar os índios à sociedade brasileira, 

assimilando-os de forma harmoniosa e 

progressiva’.

Primeira Assembleia Nacional 
de Líderes Indígenas (Missão 
Anchieta, em Diamantino/MT)

Entre 1974 e 1983, o CIMI (Conselho 

Indigenista Missionário) apoiou a  

realização de 16 assembleias nacionais 

de povos indígenas.

1570 

1824 

1680

1845

1755

1850

1758

1887

1798

1891

1910

1916

1934

1967

1969

1973

1974

LINHA DO TEMPO DA 
POLÍTICA  INDIGENISTA 
NO BRASIL

>

> >

>



87

PPTAL (Projeto Integrado de 
Proteção às Populações e Terras 
Indígenas da Amazônia Legal)

Com apoio de cooperação técnica  

internacional impulsionou o reconhe-

cimento das terras indígenas, com  

avanços significativos nas demarcações 

na Amazônia Legal.

Constituição da República 
Federativa do Brasil de 1988

A partir da influência do movimento  

indígena e sua rede de apoio na sociedade 

civil, esta constituição promulgou: 

- o afastamento da noção de que os  

povos indígenas se acabariam, - o  

reconhecimento a estes, - o respeito 

e o direito às suas formas próprias de 

organização social, e o direito originário 

às terras que tradicionalmente habitam, 

entendidas como indispensáveis à sua 

reprodução física e cultural, - o reconhe-

cimento de que os índios (sejam indiví-

duos, comunidades, povos ou associa-

ções) se façam representar dos seus 

modos próprios, - a retirada do Estado 

o papel de agente tutelar, cabendo a ele  

zelar pelo reconhecimento desses 

direitos por parte da sociedade. 

PDPI 

Ação conjunta entre o Governo brasileiro, 

o movimento indígena organizado da 

Amazônia, parceiros e instituições 

financiadoras internacionais, apoiou 

projetos em três áreas – proteção territo-

rial, economia sustentável e valorização 

cultural.

Carteira Indígena

Experiência intersetorial e descentra-

lizada, que constituiu uma parceria  

entre o movimento indígena e o governo 

brasileiro para o desenvolvimento de 

ações relativas à segurança alimentar e  

nutricional e a gestão ambiental em  

comunidades e terras indígenas.

Novo Código Civil

Retirou os índios da categoria ‘Relativa-

mente incapazes’.
Decretos Presidenciais nº 23, 
24, 25 e 26 de 04 de fevereiro 
de 1991

Promoveram a desconcentração de 

responsabilidades relacionadas à saúde, 

meio ambiente, auto-sustentação e 

educação indígena, que eram exclusivas 

da Funai, para outros órgãos e a descen-

tralização para Estados e Municípios.

Projeto Gestão Ambiental e 
Territorial Indígena - GATI 

Projeto piloto da implantação do Projeto 

Gestão Ambiental e Territorial Indígena, 

desenvolvido pelos povos indígenas  

junto ao governo federal, PNUD  

(Programa das Nações Unidas para o  

desenvolvimento) e GEF (Fundo para o 

meio ambiente mundial).

Criação da CNPI (Comissão 
Nacional de Política Indigenista)

Órgão do Ministério da Justiça, presidido 

pela Funai, composto por representantes 

indígenas, representantes de organiza-

ções não governamentais e membros 

de órgãos governamentais, além de  

convidados permanentes, dentre os 

quais o Ministério Público Federal. 

Conferência Nacional dos Povos 
Indígenas

Na conferência, organizada pela  

Funai, em Brasília, lideranças indígenas  

realizaram discussões e apresentaram  

propostas sobre autonomia política dos 

povos indígenas, territórios indígenas e 

patrimônio indígena, educação, saúde 

indígena e índios urbanos. 

Prêmio Culturas Indígenas

Parceria do Ministério da Cultura com 

organizações da sociedade civil e com o 

Colegiado Setorial de Culturas Indígenas, 

já proporcionou o reconhecimento de 

iniciativas de fortalecimento cultural de 

diversos povos indígenas.

Criação dos Territórios Etnoedu-
cacionais (TEEs)

Criados com objetivo de apoiar a  

implementação, avaliação e o enraiza-

mento da Política de Educação Escolar  

Indígena, considerando a territorialidade 

das etnias, participação indígena e a  

articulação entre os órgãos públicos.

Pontos de Cultura Indígenas

Através da cooperação entre MinC,  

Funai, e a Associação Cultura e Meio  

Ambiente- Rede Povos da Floresta  

possibilitaram desenvolvimento de  

experiências de valorização cultural e 

fortalecimento de redes de comunicação. 

I Conferência Nacional de 
Educação Escolar Indígena

Realizada por MEC, Consed (Conselho 

Nacional de Secretários de Educação) 

e Funai na cidade de Luziânia/GO, 

para discutir as condições de oferta 

da educação intercultural indígena, 

buscando aperfeiçoar as bases das 

politicas e a gestão de programas e 

ações para o tratamento qualificado e 

efetivo da sociodiversidade indígena, 

com participação social.

Criação da SESAI (Secretaria 
Especial de Saúde Indígena)

Surgiu a partir da necessidade de 

reformulação da gestão da saúde 

indígena no país, demanda reivindi-

cada pelos próprios indígenas durante 

as Conferências Nacionais de Saúde 

Indígena.

A ser realizada entre 17 e 20 de novembro 

de 2015, tem como objetivos: avaliar a 

ação indigenista do Estado brasileiro; 

reafirmar as garantias reconhecidas 

aos povos indígenas no País; e propor 

diretrizes para a construção e a consoli-

dação da política nacional indigenista, 

com intensa participação indígena e 

diálogo.

PNGATI (Política Nacional de 
Gestão Territorial e ambiental 
de Terras Indígenas)

Povos indígenas e órgãos de governo 

se articulam na construção do planeja-

mento territorial e ambiental, como uma 

estratégia de sustentabilidade de longo 

prazo, focada na perspectiva indígena, 

na estruturação de acordos internos de 

uso e proteção e na organização das 

demandas territoriais.

1996
2010

_

1988 2000 

2002 

1991
2003

2006

2009 

2010

2015

2012

>

>



9

a disputa pelo controle da mão de obra  
indígena nos primeiros séculos da Colônia

As primeiras legislações do Brasil Colônia não consideraram as complexas sociedades indígenas que aqui 
já se encontravam, limitando-se a reproduzir a prática política, jurídica e administrativa que repetia as ordens de 
Portugal. O projeto colonial português envolveu uma política que dividia os povos nativos em dois grupos distintos: 
os aliados e os inimigos – para os quais eram dirigidas ações e ideias diferentes. A legislação colonial mudava 
seus arranjos conforme os indígenas fossem aliados ou inimigos. Os índios que se tornariam aliados, conhecidos 
como “mansos” ou “cristãos”, eram os trazidos de seus assentamentos originais por meio dos descimentos, ou 
seja, forçadamente, e aldeados próximos às povoações coloniais, tornando-se “índios de repartição”. Esses índios 
“mansos” eram convencidos a viver nesses aldeamentos em troca da posse de terras para subsistência e a garantia 
de recebimento de magros salários na realização de trabalhos cotidianos. A catequese e a civilização desses índios 
eram feitas nesses aldeamentos, nem sempre situados próximos às povoações. Já a captura para domesticação era 
dirigida principalmente aos “bárbaros”, guerreiros que resistiam mais intensamente à escravidão. É daí que vem 
a legislação sobre as guerras justas, decretadas quando havia impedimentos postos pelos indígenas, na forma de 
ataques, resistências e revoltas, ao comércio e à expansão do projeto colonial.

1.
Et

ni
a 

Um
ut

in
a 

e 
Bo

ro
ro

 ©
 M

us
eu

 d
o 

Ín
di

o

10

Tivemos, assim, no Brasil Colônia, uma legislação que variava em sua tentativa 
de ordenar as condições de “liberdade”, ou melhor, de proibição de cativeiro dos índios. 
Essa variação manifestava a disputa entre colonos e missionários pelo controle da 
mão de obra indígena, pois o destino e a reprodução do sistema colonial dependiam 
muito dessa força de trabalho. Esse é o fundamento da lei mais importante do período 
colonial, o Alvará de 1º/4/1680, conhecido como Regimento das Missões de 1680, 
que tinha um duplo objetivo. Um objetivo era proibir a escravidão dos indígenas, 
mesmo daqueles conquistados por “guerra justa” ou os “índios de resgate”, que 
eram índios que os portugueses recebiam como troca ao oferecer mercadorias a 
tribos aliadas, que lhes entregavam os prisioneiros que haviam capturado por meio  
de guerras intertribais. Outro objetivo era estabelecer a distribuição das atividades 
dos “índios de serviço das aldeias” entre os trabalhos missionários, o serviço 
dos moradores e a própria subsistência das famílias indígenas aldeadas. Foi esse 
Regimento que reconheceu os índios como os “primários e naturais senhores” das 
terras que habitavam, ou em que foram aldeados por missionários, não havendo 
necessidade de lhes legitimar a posse.

O projeto “civilizatório” de  
assimilação

O Regimento de 1680 gerou uma forte reação dos colonos, que acabaram, 
em muitas situações, expulsando os missionários, principalmente os jesuítas, e 
transformando os aldeamentos em vilas sob controle leigo. Quando as ordens 
religiosas voltam a atuar junto aos povos indígenas, o fizeram no contexto de uma 
nova repartição das tarefas missionárias estabelecida pela Coroa: os missionários 
deveriam agir para garantir as fronteiras do império português e tornarem os índios 
“mansos” produtivos por meio da catequese. Havia desde ordens religiosas mais 
entrosadas, com as atividades comerciais, como os carmelitas e mercedários, até as 
que se esforçaram por manter o controle da mão de obra indígena, como os jesuítas.

Essa situação refletia a disputa pelo controle da mão de obra indígena entre 
colonos e ordens religiosas, sujeitas às pressões comerciais metropolitanas. Conflitos 
entre colonos e missionários pressionavam as autoridades em um momento em que 
a Coroa portuguesa se preocupava em aperfeiçoar e reformar o aparelho estatal 
e administrativo, inclusive das colônias, no sentido de uma maior racionalidade e 
da separação entre Estado e Igreja. Foi esse o contexto que levou à instituição do 
Diretório que se deve observar nas povoações dos índios do Pará e Maranhão, em 
1755, pelo governador do Maranhão e Grão-Pará, Fco. Xavier de Mendonça Furtado, 
responsável pela demarcação da fronteira amazônica e irmão do Marquês de Pombal 
– legislação e política que se estenderam a toda colônia pelo Decreto Real de 1758, 
que estabeleceu o Diretório dos Índios que vigorou até 1798.

2.



1211

A expropriação territorial 
indígena na transição da 
Colônia para o Império

Com a Independência do Brasil, em 1822, a igreja 
missionária voltou a dirigir os trabalhos de catequese e civili-
zação dos índios. Um progressivo retorno dos missionários 
à condição de administradores de assuntos indígenas já 
se verificou após o fim do Diretório. O Decreto nº 426, de 
24/7/1845, estabeleceu o Regulamento acerca das Missões 
de Catequese e Civilização dos Índios, destinando os missio-
nários à pregação religiosa junto às “hordas errantes”, cuja 
atenção eles deveriam atrair com objetos para a agricultura 
ou de uso pessoal (roupas e adereços), despertando o desejo 
nos índios de estabelecer relacionamento com os brancos.

Durante o Império, o interesse da legislação sobre 
os indígenas muda, aos poucos, do foco na mão de obra 
e na força de trabalho indígena, já bastante empobrecida 
por séculos de escravidão e violência, para os territórios 
ocupados por indígenas. Ao longo do século XIX, a questão 
indígena tornou-se parte importante da política territorial do 
Estado brasileiro. A promulgação da Lei nº 601, de 18/9/1850, 
também conhecida como a Lei de Terras, e sua regulamen-
tação, em 1854, por meio do Decreto nº 1.318, tinham por objetivos regula-
mentar as posses de terras dispostas por particulares e estabelecer uma 
política pública para as terras devolutas, regulando conflitos de interesse 
entre o Estado brasileiro e os proprietários de terras, defensores do sistema 
colonial, que resistiam a medidas modernizadoras e contrárias à escravidão. 
Em 1850, a Decisão nº 92 do Ministério do Império mandou incorporar às 
terras da União as terras dos índios que já não viviam aldeados, atrelando o 
reconhecimento da terra à finalidade de civilizar hordas selvagens. A Lei nº 
3.348, de 20/10/1887, passou para os municípios os foros dos terrenos das 
extintas aldeias de índios. Nesse período, abundam discursos de Presidentes 
de Províncias às Assembleias Provinciais, declarando não haver mais índios 
em suas jurisdições, apenas poucas hordas errantes e selvagens. Na prática, 
essas leis do Império limitaram os direitos territoriais indígenas às terras 
dos aldeamentos, apressando a expropriação dos territórios indígenas. Isso 
ajuda a entender porque as primeiras Constituições brasileiras, a de 1824, no 
Império, e a de 1891, primeira da República, não mencionavam a existência 
de indígenas no território brasileiro.

3.

O Código Civil, Lei nº 3.071, de 1916, afirma 
que “todo homem é capaz de direitos e  
obrigações na ordem civil’, porém o art. 
5º desta lei afirma que ‘são absolutamente 
incapazes de exercer pessoalmente os atos 
da vida civil os menores de 16 anos, os 
loucos de todo o gênero, os surdos- mudos 
que não puderem exprimir sua vontade. Essa 
lei afirma também que são relativamente 
incapazes para certos atos ‘os maiores de 16 
anos e menores de 21, os pródigos, pessoas 
que assumem comportamentos irresponsá-
veis e os silvícolas’, ou seja, os índios. Como 
considera que os índios não são totalmente 
capazes de exercerem seus direitos, essa lei 
determina que eles sejam ‘tutelados’ até que 
estejam integrados à ‘civilização do país’. 

A consequência imediata do Diretório dos Índios foi o afastamento das missões religiosas e a expulsão dos 
jesuítas da colônia, alterando a administração dos povos indígenas e reorganizando os aldeamentos, que foram 
transformados em vilas com nomes de sítios e freguesias de Portugal. O Diretório foi um plano de assimilação 
forçada e de “civilização” imposta, por meio do qual se pretendeu atribuir aos índios a condição de súditos da 
Coroa portuguesa – num contexto de enorme desigualdade, no qual a escravidão indígena ainda era comum. 
A “civilização” dos índios seria realizada em escolas públicas, onde lhes seriam ensinados ofícios domésticos 
e para a subsistência. Estabeleceu-se a obrigatoriedade do uso da língua portuguesa pelos povos colonizados, 
sendo que os “índios civilizados” deveriam ganhar nomes e sobrenomes como em Portugal. Foram conferidos 
prêmios aos colonos que se casassem com mulheres indígenas. Os índios passaram a ser administrados por 
juízes e vereadores, o que os igualava – apenas formalmente – aos demais súditos. Determinou-se que os “princi-
pais” indígenas governassem as “vilas de índios” e, nas situações em que não tivessem capacidade de fazê-lo 
(seja devido à ignorância ou à falta de aptidão – segundo o ponto de vista dos colonizadores), estabeleceram-se 
“diretores de índios” nas povoações, com domínio da língua indígena, que deveriam perseguir esses fins.

Apesar das missões terem virado vilas, os índios, “primários e naturais senhores” das terras que habitavam 
ou em que foram aldeados por missionários, segundo o Regimento de 1680, tiveram esses direitos reafirmados 
no Diretório dos Índios. Durante o período de vigência do Diretório e até o final do séc. XIX, o objetivo era concen-
trar e sedentarizar os índios e torná-los produtivos, mão de obra a serviço de agentes do Estado e colonos, que 
os instruiriam nos ofícios e os submeteriam às leis – permanecendo os índios repartidos entre as necessidades 
das povoações e dos moradores. Porém, a implantação do Diretório enfrentou graves problemas: epidemias de 
varíola e sarampo, diminuição da força de trabalho indígena, fugas e retornos dos índios para as antigas aldeias, 
em virtude dos abusos dos Diretores na imposição das leis. Os excessos, agressões e violências dos Diretores 
foram inúmeras vezes relatados e denunciados para as autoridades. Isso levou à extinção do Diretório, em 1798. 
Os juízes e o Estado passaram a zelar pelos bens e transações dos índios, inclusive por contratos de trabalho dos 
índios “domesticados” que habitavam as vilas, porque esses eram tidos como incapazes de fazê-lo – sendo essa 
a raiz da noção de capacidade civil relativa dos índios, que veio a ser firmada, mais tarde, no Código Civil de 1916.

Índios da banda de música de Utiariti © José Louro / Museu do Índio / FUNAI



1413

nários. A administração da vida indígena, por sua vez, impôs uma definição legal (jurídica) de índio, o que se deu 
em duas leis: o Código Civil de 1916, que fixou a figura da “incapacidade relativa” dos índios (tal como menores de 
idade entre 16 e 21 anos); e o Decreto nº 5.484, de 1928, que definiu o regulamento do SPI.

As principais ações do SPI estavam voltadas para a atração e pacificação de povos indígenas em áreas de 
colonização recente, por meio de estratégias similares às estabelecidas no Regulamento de 1845. Em seguida, 
buscava-se junto aos governos estaduais “reservar” terras para a sua sobrevivência física; introduzir ações 
educacionais voltadas para a produção; e atender às suas condições sanitárias. Quanto às terras dos índios, embora 
a primeira Constituição republicana não mencionasse a existência de indígenas, ela transferiu para os governos 
estaduais o controle e as decisões sobre as terras devolutas. Era por meio da concessão estadual de terras devolutas 
que os inspetores do SPI garantiam posse aos índios. O art. 10, do regulamento do SPI de 1928, determinava que 
cabia ao Governo Federal promover a cessão gratuita para o domínio da União de terras devolutas pertencentes aos 
estados, que se achassem ocupadas pelos índios, mas os estados sempre dificultaram esta cessão, tratando as 
terras dos índios como devolutas, mesmo após a Constituição de 1934 estabelecer que “será respeitada a posse de 
terras de silvícolas que nelas se achem permanentemente localizados, sendo-lhes, no entanto, vedado aliená-las.” 

Esse conflito de competências entre a União e os estados atravessou a história do SPI. Ele só se encerrou 
com a Constituição de 1967, quando as terras ocupadas pelos índios foram transferidas para a União, tirando 
qualquer intervenção de governos estaduais dessa definição, e a promulgação do Estatuto do Índio, em 1973. 
Isso ajuda a entender a baixíssima efetividade do SPI em termos de áreas regularizadas: apenas 54 reservas 
criadas, totalizando 298.595ha. Na legislação do SPI, as ações relativas a cada tipo de terra estavam ligadas a uma 
classificação dos indígenas em quatro grupos: nômades; aldeados; pertencentes a povoações indígenas; e que  
vivem promiscuamente com civilizados. O objetivo último nunca deixou de ser a transformação do índio em 
trabalhador nacional, ou pequeno produtor rural. 

A institucionalização do  
regime tutelar na República

O surgimento, em 1910, da primeira agência leiga do Estado brasileiro a 
gerir, de modo exclusivo, povos e terras indígenas – o Serviço de Proteção aos 
Índios e Localização de Trabalhadores Nacionais (SPILTN) – deu-se em uma 
conjuntura que ainda ecoava desafios postos desde o Império. Após a guerra 
do Paraguai (1865-1870), o Império brasileiro adotou medidas para a defesa e 
ocupação da fronteira oeste do país, considerada a mais vulnerável, entre as quais: 
a instalação de postos militares, a criação de vilas e povoados para incentivar as 
atividades econômicas locais, e a extensão das linhas telegráficas, que ligariam 
os centros urbanos à regiões remotas. Na lógica de construção do Estado-nação 
brasileiro, valorizaram-se as conexões internas produzidas pelos transportes (as 
estradas) e pelas telecomunicações (o telégrafo).

Na transição do Império para a República, a “crise de mão de obra” (força 
de trabalho) supostamente provocada pela abolição da escravatura tornou-se 
um tema de debate público: dever-se-ia fazer dos índios e negros libertos “bons 
brasileiros” (adaptados que estavam às condições rudes do interior do país), ou 
incentivar a imigração? Com a vitória da segunda alternativa e de suas bases 
racistas, os conflitos dos imigrantes com os índios na ocupação dos espaços 
interiores ganharam as páginas dos jornais, provocando um debate público sobre 
o que fazer nesses casos. 

Rondon e outros propuseram a criação de uma agência indigenista laica 
cuja ação teria por fins: a) estabelecer a convivência pacífica com os índios; b) 
garantir a sobrevivência física dos povos indígenas; c) fazer os índios adotarem 
gradualmente hábitos “civilizados”; d) influir de forma “amistosa” sobre a vida 
indígena; e) fixar o índio à terra; f) contribuir para o povoamento do interior do 
Brasil; g) acessar ou produzir bens econômicos nas terras dos índios; h) usar a 
força de trabalho indígena para aumentar a produtividade agrícola; e i) fortalecer o 
sentimento indígena de pertencer a uma nação. A “proteção fraternal”, defendida 
pelo grupo rondoniano contra as posições favoráveis ao extermínio puro e simples 
dos índios, criaria as condições adequadas para a evolução lenta e natural deles 
rumo à civilização.

O Serviço de Proteção aos Índios foi separado da Localização de Trabalha-
dores por meio do Decreto-Lei nº 3454, de 6/1/1918, de modo que o órgão indige-
nista passou a se chamar apenas SPI. Apesar da separação, o ideal de integração 
pacífica dos índios continuou a orientar as ações desse órgão. 

Apesar do SPI ter um discurso contra a atuação da igreja e de se definir 
como uma agência leiga do Estado, o modelo de atuação adotado por ele retomou 
as formas de administração colonial empregadas desde os tempos dos missio-

4.

Et
ni

a 
Ka

in
ga

ng
 ©

  M
us

eu
 d

o 
Ín

di
o



Durante toda a sua existência, inúmeras acusações de ineficiência administra-
tiva, corrupção, desmandos e até genocídio de índios cercaram o SPI. Tais violações 
dos direitos humanos dos povos indígenas motivaram, na década de sessenta, 
quatro Comissões Parlamentares de Inquérito (CPIs) no âmbito do Legislativo 
Federal, uma CPI na Assembleia Legislativa do Estado do Rio Grande do Sul, e a 
Comissão de Investigação do Ministério do Interior no Executivo Federal, que foi a 
mais importante e originou um relatório conhecido como Relatório Figueiredo, no 
qual constam dezenas de indiciados, que motivou a extinção do SPI e a criação da 
Fundação Nacional do Índio (Funai). O Relatório Figueiredo ficou desaparecido por 
45 anos até ser redescoberto em novembro de 2012, no âmbito dos trabalhos da 
Comissão Nacional da Verdade (CNV). 

O Relatório Figueiredo ficou desaparecido por 45 anos até ser redescoberto em 
novembro de 2012, no âmbito dos trabalhos da Comissão Nacional da Verdade (CNV). 
No período de apuração da CNV, que foi de 1946 a 1988, ao longo do país ficaram 
registradas denúncias de (Zelic, 2014a: 1): arrendamento de terras dos índios para 
fazendeiros (que podiam envolver expulsões e assassinatos); certidões negativas 
fraudulentas de existência de índios; escravização, usurpação e apropriação forçada 
de trabalho indígena; apropriação indébita das riquezas de territórios indígenas; 
campanhas difamatórias; perseguição ao movimento indígena e repressão a organi-
zações indígenas e indigenistas; assassinatos de lideranças e defensores dos 
direitos dos índios; estupros; 
atentados contra aldeias; 
contatos e remoções forçadas; 
despejos violentos; intimidação, 
ameaças e violência psicoló-
gica; sistema punitivo especial 
informal, presídios clandes-
tinos ilegais, prisões abusivas, 
torturas, maus-tratos, desapa-
recimentos, confinamento e 
abusos de poder; envenena-
mentos de aldeias e introdução 
deliberada de doenças (varíola, 
gripe, tuberculose e sarampo); 
mortandades, massacres, 
chacinas e extermínios de 
grupos. 

As revelações do Relatório 
Figueiredo e a nova agência 
indigenista 

5.
A Funai foi criada por meio da Lei nº 5.371, de 5/12/1967, em substituição ao SPI, em 

parte para modificar essa situação. Essa decisão governamental foi tomada num momento 
histórico em que predominavam, ainda, as ideias evolucionistas sobre a humanidade e o 
seu desenvolvimento por meio de estágios. Essa ideologia de caráter etnocêntrico influen-
ciou a visão governamental, sendo que a Constituição vigente, naquela época, estabelecia 
a figura jurídica da tutela e considerava os índios como “relativamente incapazes”. Mesmo 
reconhecendo a diversidade cultural entre as muitas sociedades indígenas, a Funai tinha o 
papel de integrá-las, de maneira harmoniosa, na sociedade nacional. Considerava-se que 
essas sociedades precisavam “evoluir” rapidamente, até serem integradas, o que é conside-
rado, na prática, como uma negação da riqueza da diversidade cultural.

Posteriormente, com a edição da Lei n.º 6.001, de 19/12/1973 (conhecida como 
Estatuto do Índio), se formalizaram os procedimentos a serem adotados pela Funai, para 
proteger e assistir as populações indígenas, inclusive no que diz respeito à definição de 
suas terras e ao processo de regularização fundiária. O Estatuto do Índio representou um 
avanço em relação à política indigenista praticada, estabelecendo novos referenciais no 
que diz respeito à definição das terras ocupadas tradicionalmente pelos índios. O Estatuto 
também assegurou aos índios o acesso ao quadro de pessoal da Funai, como forma de lhes 
possibilitar a participação efetiva na implementação de programas e projetos destinados às 
suas comunidades. 

Entretanto, a nova política indigenista continuou ambígua, no que se refere ao reconhe-
cimento da especificidade cultural dos índios, pois se propunha a proteger as diferentes 
culturas indígenas, ao mesmo tempo em que objetivava a integração deles à sociedade 
brasileira. Mesmo com os avanços alcançados na abordagem da questão indígena, a função 
de tutela continuou sendo exercida pelo Estado, reforçando a relação paternalista e interven-
cionista desse com as sociedades indígenas, mantendo-as submissas e dependentes.

Estatuto do Índio é o nome 
pelo qual ficou conhecida a Lei 
brasileira nº 6001, de 19/12/1973, 
que dispõe sobre as relações do  
estado e da sociedade com os 
povos indígenas. O Estatuto do 
Índio segue o mesmo conceito do 
Código Civil Brasileiro de 1916 e 
considera os povos indígenas como  
“relativamente incapazes”, devendo 
setutelados por um órgão estatal (na época 
o SPI e, atualmente, a FUNAI). Em seu 
primeiro artigo, a lei estabelece que seu  
objetivo é ‘integrar os índios à  
sociedade brasileIra, assimilando-os de 
forma harmoniosa e progressiva’.

15 16

O MOVIMENTO INDÍGENA, A CF/88 E  
O FIM DA TUTELA

6.

Foi durante a ditadura civil-militar que se realizou, na Missão Anchieta, em Diaman-
tino/MT, em 1974, a primeira assembleia nacional de líderes indígenas, com apoio do CIMI 
(Conselho Indigenista Missionário) – órgão da CNBB (Conferência Nacional dos Bispos 
do Brasil) criado em 1972, como expressão de um novo projeto missionário de religiosos 
ligados à teologia da libertação. Entre 1974 e 1983, o CIMI apoiou a realização de 16 
assembleias nacionais de povos indígenas (Prezia 2003 apud Oliveira e Freire, 2006: 188). 
Começava a se articular aí o “associativismo panindígena que seria enfatizado [...] como 
a via privilegiada para a autodeterminação indígena” (Souza, Lima 2010: 34; itálicos no 
original).

Na segunda metade da década de 1970, como parte do processo de redemocratização 
no Brasil, que “começaram a surgir as primeiras organizações indígenas” e se iniciou uma 



Constituinte. Na frente do auditório, lideranças Kayapó durante a vigília, Brasília. © Beto Ricardo/ISA “mobilização entre grupos militantes da sociedade civil brasileira em defesa dos 
direitos indígenas”. Segundo elas, organizações indigenistas laicas, as associações 
de apoio e religiosas “visavam dar visibilidade a uma realidade que a ditadura havia 
encoberto, apesar dos fatos revelados” pelas comissões de inquérito “acerca da 
dramática situação dos povos indígenas no Brasil sob o regime da tutela do Estado” 
(Ferraz e Caballero, 2014: 125). 

 “As décadas de 70 e 80 foram os momentos de maior visibilidade dessa 
modalidade de ação política [o ‘movimento indígena’], que se constituía à margem 
da política indigenista oficial, opondo Estado e sociedade civil, delineando progres-
sivamente novas modalidades de cidadania indígena” (Oliveira e Freire, 2006: 1870). 
Souza Lima nota que se desenhou, “assim, aquele que é o elemento a questionar 
mais fortemente as tradições de conhecimento de nosso arquivo colonial: se 
povos indígenas isolados reivindicaram sempre medidas do Estado e denunciaram 
[crueldades], a partir desse momento delineia-se no Brasil uma articulação entre 
povos distintos, e configura-se um movimento indígena, onde o porta-voz branco, 
tutor seja oficial ou não, deve ser ultrapassado, e dar curso à polifonia indígena em 
nosso país” (Souza Lima 2010: 34). 

O protagonismo do movimento indígena e a rede de apoio da sociedade civil 
levaram a uma intensa mobilização para influenciar o processo Constituinte. Foram 
essas “as bases da coalização de forças reunidas, na Assembleia Nacional Consti-
tuinte, num lobby (pressão) ‘pró-índio’, com intensa participação indígena”, que 
venceu “batalhas expressivas sob a forma final do texto constitucional de 1988” 
(Souza Lima, 2010: 35). Participaram, ativamente, diversos indígenas, indigenistas, 
antropólogos e outros atores sociais, em inúmeros debates e manifestações em 
diversos lugares do Brasil.

De todo modo, com a Constituição Federal de 1988, as contradições entre 
reconhecimento e negação de direitos foram sanadas. Os objetivos de integração e 
assimilação foram rejeitados. Afasta-se, definitivamente, a noção de que os povos 
indígenas se acabariam e reconhece-se a esses o respeito e o direito às suas formas 
próprias de organização social, e o direito originário às terras que tradicional-
mente habitam, entendidas como indispensáveis à sua reprodução física e cultural. 
Reconhece-se, também, que os índios (sejam indivíduos, comunidades, povos ou 
associações) se façam representar dos seus modos próprios. O Estado, assim, deixa 
de ser um agente tutelar, cabendo a ele zelar pelo reconhecimento desses direitos 
por parte da sociedade.

Outro aspecto importante da superação da tutela foi a desconcentração de 
responsabilidades, que eram exclusivas da Funai para outros órgãos e a descen-
tralização para Estados e Municípios. Essas alterações na administração pública 
ocorreram com Decretos presidenciais de 1991, por meio dos quais as ações 
relativas à saúde, educação, desenvolvimento e meio ambiente, feitas pela Funai, 
foram atribuídas aos Ministérios da Saúde (MS), da Educação (MEC), do Meio 
Ambiente (MMA) e do Desenvolvimento Agrário (MDA).  Hoje, passadas mais de 

17 18



2019

A definição e a promoção dos direitos dos povos indígenas se dão com base em uma série de princípios 
dispostos em leis e normas nacionais e internacionais ratificadas pelo Brasil, que reconhecem a inter-relação de 
direitos territoriais, sociais, econômicos, civis e políticos dos povos indígenas, e que devem nortear a relação dos 
diversos órgãos e instituições públicas, nas três esferas de poder e nos municípios, estados e União. 

Além da Constituição Federal de 1988 – que consolidou o reconhecimento da pluralidade étnica e política do 
país, reafirmando o direito dos povos indígenas às terras por eles tradicionalmente ocupadas e imprescindíveis 
à sua reprodução física e cultural –, diversas outras leis, normas internas e tratados, declarações e convenções 
internacionais de direitos humanos integram o conjunto de princípios legais, no que se refere aos direitos indígenas. 
Destacamos o reconhecimento de sua autodeterminação e do papel central que os povos e as terras indígenas 
desempenham na conservação do meio ambiente, na regulação do clima e no desenvolvimento sustentável do país.

A seguir, apresentamos um conjunto de seis eixos temáticos que vão nos possibilitar uma ampla reflexão e 
proposições sobre o tema e os objetivos dessa 1ª Conferência Nacional de Política Indigenista. Trata-se de eixos 
temáticos que reúnem e contextualizam princípios, que se relacionam necessariamente entre si, abrangendo: a 
proteção territorial, que garante o fundamento dos mundos indígenas; a participação social e o direito à consulta, 
que garantem a autodeterminação, mantendo aberta a possibilidade de fazer escolhas; as contribuições para o 
desenvolvimento sustentável, que pavimentam o caminho para o futuro; os direitos individuais e coletivos, que 
articulam as abordagens universal e particular na garantia dos direitos humanos; a afirmação da diversidade cultural 
e da pluralidade étnica do Brasil como horizonte civilizatório para o país; e a memória e a verdade que definem o 
comprometimento do Estado Democrático de direito com a efetividade dos direitos dos povos indígenas.

duas décadas de tais mudanças, é necessário que se garanta a efetividade 
das políticas públicas implementadas por esses órgãos, considerando-se 
a necessária estruturação do Órgão Indigenista oficial para o desenvol-
vimento do papel de coordenador da política indigenista, assim como o 
aprimoramento dos mecanismos de controle social pelos povos indígenas 
das ações desenvolvidas.

A Constituição Federal de 1988 inaugurou, portanto, princípios 
de descolonização importantes, muitos dos quais ainda precisam ser 
colocados em prática. Tais princípios exigem, portanto, sua reafirmação 
num processo de transição de fato para a efetivação dessa justiça social 
proclamada.

Nesse sentido, o próprio modo de se construir e realizar essa 1ª 
Conferência Nacional de Política Indigenista busca colocar em prática a 
superação de valores e práticas coloniais para a reafirmação de uma 
relação de respeito à diversidade em relação aos povos indígenas. Trata-se 
de possibilitar formatos diferenciados de diálogos, que permitam a reflexão 
e o encaminhamento de sugestões para avançar na relação do Estado com 
os povos indígenas, considerando os próprios mundos indígenas – um 
exemplo prático e concreto do respeito à diversidade étnica de cada povo.

Eixos Temáticos da  
1ª Conferência Nacional de Política Indigenista

Índios de vários povos, tendo à frente os Kayapó ocupam auditório da liderança do PMDB, durante negociações do capítulo dos índios na Constituinte, Brasília. 
© Beto Ricardo/ISA



A noção de territorialidade  
remete à relação dos povos  
indígenas com seus territó-
rios e tem como base o entendi-
mento de que todos os entes são  
partes integrais do mundo, do qual 
tudo provém e no qual se torna possível 
o estabelecimento de uma medida, 
que representa as próprias possibi-
lidades de vida, conforme a situação  
histórica, a identidade cultural e a 
circunstância ambiental de cada 

Fr
en

te
 d

e 
Pr

ot
eç

ão
 E

tn
o 

Am
bi

en
ta

l E
nv

ira
  ©

  M
ár

io
 V

ile
la

 / 
FU

NA
I

Terra Indígena (TI) é uma porção do território nacional de propriedade da União, habitada por um ou mais povos 
indígenas, por eles usada para as suas atividades produtivas, imprescindível à preservação dos recursos ambientais 
necessários a seu bem-estar e necessária à sua reprodução física e cultural, segundo seus usos, costumes e tradições. 
Trata-se de um tipo específico de posse, de natureza originária e coletiva, que não se confunde com o conceito de proprie-
dade privada. Terra indígena não é sinônimo de território indígena, pois a TI se refere às dimensões do território que o  
Estado logra declarar oficialmente como tradicionais nos moldes do art. 231 da Constituição Federal de 1988, a 
partir da reunião de estudos antropológicos, etno-históricos, cartográficos, ambientais e fundiários que evidenciem 
a tradicionalidade da área.

O direito dos povos indígenas às terras que tradicionalmente ocupam configura-se como um direito 
originário e, consequentemente, o procedimento administrativo de demarcação de terras indígenas é de 
caráter meramente declaratório, ou seja, visa reconhecer e afirmar juridicamente a sua existência. Ademais, 

por se tratar de um bem da União, a terra indígena é inalienável e  
indisponível - não pode ser cedida, nem vendida - e os direitos 
sobre ela são imprescritíveis - não caducam, podem ser exercidos a 
qualquer tempo. As terras indígenas são o suporte do modo de vida 
diferenciado e insubstituível dos cerca de 300 povos indígenas que 
habitam, hoje, o Brasil.

2221

Assim sendo, compete à União demarcar as terras indígenas, protegê-las e fazer 
respeitar todos os seus bens, conforme determinação constitucional. Cabe à Funai, 
órgão federal coordenador e executor da política indigenista brasileira, garantir aos 
povos indígenas a posse plena e a gestão de suas terras, por meio de ações de regula-
rização, monitoramento e fiscalização das terras indígenas, bem como proteger os 
povos indígenas isolados e de recente contato. 

Atualmente existem 462 terras indígenas regularizadas que representam cerca 
de 12,2% do território nacional, localizadas em todos os biomas, com concentração na 
Amazônia Legal. Tal concentração é resultado do processo de reconhecimento dessas 
terras indígenas, iniciado pela Funai, principalmente, durante a década de 1980, e 
impulsionado pelo novo marco constitucional estabelecido pela CF/1988:

Com o advento da nova Constituição Federal, em 1988, resultado da luta do 
movimento indígena e de amplos setores da sociedade civil, paralela ao processo de 
redemocratização do país, estabeleceu-se o princípio da diversidade cultural como 
valor a ser respeitado e promovido no país, superando-se definitivamente o paradigma 
da assimilação e a figura da tutela dos povos indígenas. Neste sentido, a garantia do 
reconhecimento do direito originário dos povos indígenas às suas terras passou a 
se alicerçar não apenas sobre os usos passados e presentes da terra, mas também 
sobre a perspectiva de uso futuro, resguardadas as especificidades da territoriali-
dade indígena, conforme sintetizado na expressão “segundo seus usos, costumes e 
tradições”, presente no art. 231 do texto constitucional. 

Nesse contexto, inaugurou-se um novo marco constitucional que impôs ao 
Estado o dever de demarcar as terras indígenas, considerando os espaços necessários 
ao modo de vida tradicional, culminando, na década de 1990, no reconhecimento de 
terras indígenas na Amazônia Legal, como as terras indígenas Yanomami (AM/RR), 
Alto Rio Negro (AM) e Vale do Javari (AM), com aporte de recursos financeiros e 
humanos à Funai. Ademais, entre 1996 e 2010, possibilitado pela cooperação técnica 
internacional com o Programa Piloto para a Proteção das Florestas Tropicais do Brasil 
(PPG-7) por meio do Projeto Integrado de Proteção às Populações e Terras Indígenas 
da Amazônia Legal (PPTAL), impulsionou-se ainda mais reconhecimento das terras 
indígenas, com avanços significativos nas demarcações na Amazônia Legal, onde a 
ocupação não-indígena é menos intensiva. 

54%

11%

19%

10%
6%

Distribuição das Terras  
Indígenas Regularizadas por 
região administrativa

Norte

Nordeste

Centro-Oeste

Sul

Sudeste

Territorialidade e o direito territorial dos 
povos indígenas

i



2423

impõe desafios a diversos órgãos do Governo Federal para a efetivação dos direitos territo-
riais indígenas, para que se proteja devidamente esse singular patrimônio do Brasil e da 
humanidade.

Ressalte-se, ainda, que a maioria das terras indígenas, independentemente de sua 
localização, ainda sofre com pressões, ameaças, intrusões e invasões de vários tipos – 
entre as quais se destacam, hoje, pressões de monocultivos, atividades ilícitas, ilegais, 
sobre essas áreas, das indústrias extrativistas, e os desafios em se assegurar os direitos 
territoriais garantidos na legislação vigente em relação a grandes empreendimentos. 

Cabe destacar, nesse ponto, que a contenção do processo de desmatamento e 
outros ilícitos ambientais nas terras indígenas demandam políticas públicas de fiscali-
zação, articuladas em conjunto com órgãos ambientais, de segurança pública e do Órgão 
Indigenista, ao tempo que devem estar associadas às ações e aos projetos de desenvolvi-
mento sustentável, incluindo o apoio cada vez maior às atividades de vigilância realizadas 
pelos povos indígenas, na linha do proposto pela Política Nacional de Gestão Territorial e 
Ambiental de Terras Indígenas - PNGATI, reconhecendo o papel fundamental dos povos 
indígenas e de suas terras, para a conservação e proteção da biodiversidade. 

Nessa linha, segundo dados do projeto PRODES - Monitoramento do Desflores-
tamento da Amazônia Legal, que estima taxas de desmatamento anual por corte raso, o 
desmatamento médio nas terras indígenas tem sido inferior ao das Unidades de Conser-
vação, o que demonstra a necessidade de seguir avançando na agenda de demarcação 
e regularização fundiária, mas também de incremento orçamentário para as ações de 
proteção territorial e o estabelecimento de estratégias mais eficazes que articulem ações 
de fiscalização, vigilância e desenvolvimento sustentável.   

Enfim, o reflexo da Constituição de 1988 no reconhecimento dos direitos territoriais 
indígenas é notável, sendo parte do processo mais amplo de democratização da sociedade 
brasileira. Como a Conferência se propõe a repensar a relação do Estado Brasileiro com os 
povos indígenas sob o paradigma da Constituição, é de se 
reconhecer que ainda há muito  que ser feito no campo do 
direito territorial dos povos indígenas: (i) continuidade das 
demarcações das terras indígenas, com especial atenção 
à região Sul, Sudeste, Nordeste e Mato Grosso do Sul; (ii) 
garantir aos povos indígenas a efetiva posse plena sobre 
suas terras já demarcadas, promovendo a efetiva regula-
rização fundiária e desintrusão dessas terras; (iii)  garantir 
a proteção das terras indígenas, estabelecendo uma 
estratégia eficaz de proteção, monitoramento e vigilância 
das terras indígenas; (iv) reforço  institucional  do órgão 
indigenista  para continuidade, fortalecimento e avanços 
na política de proteção dos povos indígenas isolados; (v) 
garantir a continuidade do processo legal de demarcação 
pelo poder executivo.  

Princípios Gerais: 

(a) reconhecimento dos direitos territoriais 
como fundamento para o exercício de todos 
os demais direitos fundamentais; (b) proteção 
territorial como forma de garantir a reprodução 
física e cultural; (c) reconhecimento da posse 
permanente e do usufruto exclusivo dos 
povos indígenas sobre suas terras e recursos 
naturais; (d) impossibilidade de remoção de 
povos indígenas de suas terras; (e) garantia 
de manutenção da relação de e entre povos 
transfronteiriços; (f) não imposição do contato 
a povos indígenas em isolamento voluntário.

Nas demais regiões do país, caracterizadas por avançado processo de colonização e 
exploração econômica e cuja malha fundiária é mais intrincada, os povos indígenas conseguiram 
manter a posse em áreas geralmente diminutas e esparsas, muitas das quais foram reconhecidas 
pelo Serviço de Proteção aos Índios (SPI), entre 1910 e 1967, desconsiderando, contudo, os 
requisitos necessários para reprodução física e cultural dos povos indígenas. Essa realidade, 
verificada principalmente nas regiões Nordeste, Sudeste e Sul, além do estado do Mato Grosso 
do Sul, expressa uma situação de confinamento territorial e de permanente restrição dos modos 
de vida indígena, em que se constata a existência de um alto contingente populacional de povos 
indígenas vivendo, em muitos casos, em áreas diminutas, insuficientes para sua reprodução física 
e cultural, ou sem terras demarcadas, impossibilitando um modo de vida digno e diferenciado:

É justamente nessas regiões, foco prioritário de atuação da Funai, que se verifica atualmente 
a maior ocorrência de conflitos fundiários e disputas pela terra, impondo ao Estado brasileiro o 
desafio de promover as demarcações das terras indígenas, sem desconsiderar as especificidades 
do processo de colonização, ocupação e titulação nessas regiões, contribuindo com ordena-
mento territorial e para a redução de conflitos.

Ademais, é necessário considerar as complexas dinâmicas territoriais e identitárias, que, 
por sua vez, expressam novos reconhecimentos e territorialidades. Grupos antes invisíveis como 
indígenas ressignificam suas ancestralidades e histórias, articulando projetos não assimilacio-
nistas que rompem com as formas coloniais que os domesticaram. Dessa situação, emergem 
novas demandas por reconhecimento de direitos originais por povos antes desconsiderados, 
indicando que a agenda da demarcação ainda não está de todo concluída. 

Por outro lado, sublinhe-se que aproximadamente 8% das 426 terras indígenas tradicio-
nalmente ocupadas já regularizadas, inclusive algumas com presença de índios isolados e de 
recente contato, não se encontram na posse plena das comunidades indígenas, o que também 

População Indígena: 77.025 
População Indígena em  
Terras Indígenas: 61.158

População Indígena: 78.773 
População Indígena em  
Terras Indígenas: 39.427

Mato Grosso do Sul

Terras Indígenas

Mato Grosso do Sul

Terras Indígenas

Superfície das Terras Indígenas  
Regularizadas em relação à  
superfície da unidade federada 
(Mato Grosso do Sul) 

Superfície das Terras Indígenas  
Regularizadas em relação à  
superfície da Região Administrativa 
(Região Sul- RS, PR, SC) 



Princípios Gerais do PNDH-3 (Programa Nacional de Direitos Humanos): 

(a) promoção do diálogo intercultural; (b) reconhecimento da pluralidade política e cultural expressa pelas formas 
próprias de organização e reafirmação da diversidade cultural dos povos indígenas; (c) proteção das línguas, dos 
patrimônios e conhecimentos tradicionais indígenas, (d) reconhecimento de modelos próprios de resolução de 
conflitos (Objetivo Estratégico 3 da Diretriz 17); (e) controle pelos povos indígenas, de seu próprio desenvolvi-
mento econômico, social e cultural; (f) garantia de participação indígena nos espaços de formulação e monito-
ramento de políticas públicas, e nos processos de tomada de decisões que afetem seus direitos; e (g) garantia 
da participação e do controle social indígenas nas políticas públicas de desenvolvimento com grande impacto 
socioambiental (Objetivo Estratégico 1 da Diretriz 5).

2625

Art. 6º da Convenção n° 169 sobre Povos Indígenas 
e Tribais da OIT

Na aplicação das disposições da presente Convenção, 
os governos deverão: a) consultar os povos interes-
sados, por meio de procedimentos adequados e, em 
particular, de suas instituições representativas, sempre 
que sejam previstas medidas legislativas ou adminis-
trativas suscetíveis de afetá-los diretamente; b) criar 
meios pelos quais esses povos possam participar 
livremente, ou pelo menos na mesma medida assegu-
rada aos demais cidadãos, em todos os níveis decisó-
rios de instituições eletivas ou órgãos administrativos 
responsáveis por políticas e programas que lhes 
afetem; c) estabelecer meios adequados para o pleno 
desenvolvimento das instituições e iniciativas próprias 
desses povos e, quando necessário, disponibilizar os 
recursos necessários para esse fim.

As consultas realizadas em conformidade com o 
previsto na presente Convenção deverão ser conduzidas 
de boa-fé e de uma maneira adequada às circunstân-
cias, no sentido de que um acordo ou consentimento 
em torno das medidas propostas possa ser alcançado.

Considerar a diversidade étnica e cultural 
dos povos indígenas significa incorporar diferentes 
valores, conhecimentos e anseios na elaboração 
de estratégias, leis e políticas públicas, especial-
mente quando relacionadas a planos e programas 
de desenvolvimento e de exploração de recursos 
naturais. Por isso, o Estado tem a obrigação de 
realizar consultas livres, prévias e informadas 
sempre que suas decisões (legislativas ou adminis-
trativas) possam afetar direitos indígenas. Isso visa 
a não repetir experiências históricas de desestrutu-
ração dos mundos da vida indígenas.

Reconhecer a autonomia dos povos indígenas 
é respeitar o tipo de relação que cada povo quer 
estabelecer com determinadas iniciativas públicas e 
agentes externos às suas comunidades, regulando 
a crescente relação de aproximação do Estado e 
da sociedade nacional com as terras e os povos 
indígenas por conta de projetos de colonização, 
expansão ou de desenvolvimento nacional.

Existem, no Brasil, experiências recentes 
e positivas de consulta aos povos indígenas, por 
meio de suas formas próprias de se representar, na 
construção de medidas legislativas que os afetam 
diretamente. Referimo-nos, aqui, aos processos conduzidos pela Comissão Nacional de Política Indigenista (CNPI), 
para a elaboração da nova proposta de Estatuto dos Povos Indígenas e da Política Nacional de Gestão Territorial 
e Ambiental de Terras Indígenas - PNGATI (Decreto Presidencial nº 7747, de 055/6/2012). Apesar dos problemas 
verificados em ambos os processos, típicos de abordagens participativas de grande escala, ambas as experiên-
cias contaram com participação indígena proativa, que ajudou a conceber e a organizar as consultas regionais, e 
a coordenar o processo em escala nacional e sistematizar os produtos finais. Tais experiências podem servir de 
referência para várias outras iniciativas, não só de responsabilidade do Poder Executivo, mas também do Legisla-
tivo Federal. 

A autodeterminação está relacionada com o 
reconhecimento e o livre exercício dos direitos 
originários pelos povos indígenas que, com 
base em modos próprios de organização social e 
política, possam se expressar livremente, usufruir 
plenamente seus territórios e manejar seus 
recursos conforme seus projetos de vida. Dela 
decorrem os direitos dos povos indígenas a serem 
apropriadamente consultados sobre quaisquer 
medidas administrativas e legislativas que os 
afetem e também a terem levadas em conta suas 
especificidades culturais e políticas em contextos 
de participação e controle social.

O direito de autodeterminação, ou livre determi-
nação, dos povos indígenas está embasado nos 
postulados da igualdade, da liberdade e da fraterni-
dade, e encontra fundamento no Direito Internacional, 
em especial no sistema internacional de proteção 
aos direitos humanos a garantir o desenvolvimento 
humano global. A autodeterminação consiste no direito 
de todo e qualquer povo estabelecer livremente seu 
estatuto político, escolhendo seu modelo de desenvol-
vimento econômico, social e cultural, sem opressão 
e submissão a qualquer forma de colonialismo.  
Os povos indígenas têm direito à autodeterminação e 
em virtude desse direito determinam livremente sua 
condição política e buscam livremente expressar o seu 
bem viver.

Ao reconhecer que os povos indígenas têm autonomia na definição de suas formas de organização social e 
política, bem como de suas prioridades de desenvolvimento, o Estado brasileiro assume a necessidade de estabe-
lecer mecanismos específicos de participação social para, em diálogo com os distintos povos, conhecer diferentes 
entendimentos do que é importante para se viver bem e respeitar as suas diferentes escolhas e decisões.

Autodeterminação, participação social e o 
direito à consulta

ii

Conferência Nacional dos Povos Indígenas © Mike Ronchi / FUNAI



2827

outros dois projetos foram componentes do já mencionado PPG-7: o já referido PPTAL que, além 
da regularização dos territórios indígenas na Amazônia Legal, tinha como preocupação a conser-
vação da diversidade biológica, incluindo as formas de manejo tradicional que os povos indígenas 
empregam secularmente; e o Projeto Demonstrativo de Povos Indígenas (PDPI), fruto de um longo 
processo de discussão conjunta entre o Governo brasileiro, o movimento indígena organizado da 
Amazônia, seus parceiros e instituições financiadoras internacionais, estimulado pela avaliação 
de pouca participação indígena em linhas de financiamento de projetos já existentes, que apoiou 
projetos em três áreas – proteção territorial, economia sustentável, seja para fortalecer o autocon-
sumo e a segurança alimentar, seja para comercializar produtos da sociobiodiversidade indígena 
e valorização cultural.

A rigor, foi a multiplicidade de experiências desenvolvidas pelos povos indígenas e seus 
parceiros nessas áreas que incentivou o desafio de conceber uma política pública mais organi-
zada, voltada para a gestão territorial e ambiental em TIs. A PNGATI é a cristalização, no plano 
do direito e das políticas públicas, da importância dos povos indígenas e do manejo tradicional 
empregado em seus territórios milenarmente, bem como da necessidade do Estado brasileiro 
contribuir com a manutenção e a potencialização dessas práticas e conhecimentos associados. 
Destaca-se a importância da já mencionada participação indígena na construção da política, por 
meio de consultas realizadas pelo governo nas cinco regiões do país. Essa mobilização antecede 
as consultas para a PNGATI e foi fruto do esforço do movimento indígena organizado junto a 
parceiros da sociedade civil. Órgãos como o MMA e a Funai, questionados, começaram a estruturar 
as diretrizes de uma política transversal junto ao movimento indígena, por meio de encontros e 
seminários que se estenderam ao longo da última década.

A PNGATI abre uma importante janela de oportunidade para povos indígenas e órgãos 
de governo se articularem na construção do planejamento territorial e ambiental, como uma 
estratégia de sustentabilidade a longo prazo, 
focada a perspectiva indígena, a estrutu-
ração de acordos internos de uso e proteção, 
e a organização das demandas territoriais 
– o que permitirá uma atuação mais consis-
tente e sinérgica das políticas públicas. Isso 
porque a Política tem caráter claramente 
transversal e vai além das competências 
dos órgãos ambiental e indigenista. No 
Plano de Implementação da PNGATI, que 
está em construção, vários órgãos (Funai, 
MMA, MDS, MDA, MS e outros) são respon-
sáveis por diferentes tipos de ação que, 
juntas, contribuirão para a implementação 
da Política. 

Povos indígenas e o Estado brasileiro, 
portanto, estão desafiados a construir estraté-
gias e soluções compartilhadas, voltadas ao 

A noção de transversalidade

A pouca concretude da ideia e a dificuldade em definir o 
que exatamente é a transversalidade e quais são as formas 
de gestão que ela requer, fazem com que o termo circule 
facilmente, mas sem muito significado. De todo modo, 
transversalidade se relaciona ao conceito de gestão complexa 
e às tentativas de adaptar as formas tradicionais de gestão 
pública a problemas que têm muitas dimensões – como é 
a questão indígena. Ela se refere à reorganização, melhoria, 
desenvolvimento e avaliação das políticas públicas, de modo 
que uma perspectiva (por exemplo, a da autonomia e dos 
direitos indígenas) seja incorporada em todas as políticas, em 
todos os níveis e em todas as fases pelos atores normalmente 
envolvidos na formulação e execução de políticas. Isso signifi-
caria incorporar a perspectiva dos direitos indígenas em todas 
as políticas públicas propostas pelo Estado e desenvolvidas 
em cada área governamental.

É importante reconhecer aos povos indígenas o crédito histórico de terem manejado seus ambientes de modo 
sábio. Souberam transformar, de maneira durável, seus ambientes, mas ao mesmo tempo, não alteraram 
seus princípios de funcionamento e nem colocaram em risco as suas condições de reprodução. Os regimes 
de conhecimento indígenas sobre “a natureza” variam bastante, pois cada povo tem um modo particular de 
conceber e se relacionar com seu ambiente. Se há algo que lhes é comum é a ideia de que esse “mundo” é, 
antes, uma ampla rede de inter-relações entre agentes, sejam esses humanos ou não-humanos. Hoje, e no 
futuro, é necessário desenvolver estratégias e ações que fortaleçam as chances dos povos indígenas gerirem 
as potencialidades de seus territórios em um contexto de pressões e ameaças cada vez maiores. Uma dessas 
possibilidades são as diferentes formas de articular projetos indígenas, com estratégias não-indígenas de uso 
sustentado de recursos naturais.

A estreita relação dos povos indígenas com os seus ambientes é amplamente reconhe-
cida, lembrando que as terras ancestrais dos povos indígenas constituem o fundamento de suas 
existências coletivas, suas culturas e espiritualidade. O tema da gestão territorial e ambiental de 
terras indígenas ganhou força no cenário indígena e indigenista desde o último decênio do século 
XX, quando, principalmente na Amazônia brasileira, um grande número de terras indígenas 
teve seu procedimento administrativo de regularização fundiária concluído, ou conduzido até 
um estágio avançado. O movimento indígena e parceiros da sociedade civil organizada, juntos 
a algumas instituições do Estado brasileiro, seja em nível estadual ou federal, começaram a 
discutir políticas públicas e mecanismos de apoio à proteção desses territórios, a fim de tornar 
efetivo o direito constitucional ao usufruto exclusivo. 

Iniciativas de proteção territorial por meio de ações preventivas de monitoramento e 
vigilância, atividades produtivas afinadas com o ponto de vista do etnodesenvolvimento e 
empreendimentos de gestão ambiental, ancorados ou não em esforços mais abrangentes de 
diagnóstico e planejamento (como etnomapeamentos, etnozoneamentos e planos de gestão 
territorial e ambiental - PGTAs) também foram demandados, passando a ser formulados e 
postos em prática, principalmente por meio de projetos financiados com recursos da cooperação 
técnica internacional e da União, facilitado aos povos indígenas acesso a serviços públicos e ao 
mercado.

As demandas, que surgiram a partir do avanço da pauta fundiária, tiveram como principais 
expressões na política indigenista recente, três projetos implementados a partir de diferentes 
órgãos de governo. A Carteira de Projetos Fome Zero e Desenvolvimento Sustentável em 
Comunidades Indígenas (a “Carteira Indígena”) foi uma experiência intersetorial e descentrali-
zada de ação indigenista, que constituiu uma parceria entre o movimento indígena e o governo 
brasileiro (MMA, MDA, Ministério do Desenvolvimento Social e Combate à Fome/MDS e a 
Funai, principalmente) para o desenvolvimento de ações que contribuíssem para a segurança 
alimentar e nutricional em comunidades indígenas e a gestão ambiental em suas terras. Os 

Desenvolvimento sustentável de 
terras e povos indígenas

iii



29

Princípios Gerais do Direito Internacional e do PNDH-3: 

(a) assegurar a integridade do patrimônio indígena e as condições plenas de reprodução física e cultural das 
atuais e futuras gerações dos povos indígenas; (b) promoção dos direitos ambientais dos povos indígenas 
sobre seus territórios como direitos humanos coletivos; (c) reconhecimento das formas de manejo ambiental 
dos povos indígenas e da contribuição dessas formas de manejo para a conservação da diversidade biológica 
e a regulação do clima; (d) repartição de benefícios associados ao uso do patrimônio genético associado 
aos conhecimentos tradicionais indígenas (Parágrafo 8j da Convenção sobre Diversidade Biológica - CDB); 
(e) efetivação de modelo de desenvolvimento sustentável, com inclusão social e econômica, ambientalmente 
equilibrado e tecnologicamente responsável, cultural e regionalmente diverso, participativo e não discrimina-
tório (Diretriz 4); (f) garantia da participação e do controle social indígenas nas políticas públicas de desenvol-
vimento com grande impacto socioambiental (Objetivo Estratégico 1 da Diretriz 5); (g) afirmação dos princípios 
da dignidade humana e da equidade como fundamentos do processo de desenvolvimento nacional (Objetivo 
Estratégico 2 da Diretriz 5); (h) legitimação da decisão dos povos indígenas sobre prioridades para seu desenvol-
vimento e sobre suas concepções próprias de bem viver.

desenvolvimento e ao bem estar das comunidades e à conservação ambiental. Por um lado, 
é preciso avançar nos processos de consolidação territorial, com reapropriação dos espaços 
por meio da revitalização dos saberes e práticas tradicionais, incluindo aí as iniciativas 
produtivas, entendidas como parte de diferentes culturas. Cabe, neste caso, ao Estado prover 
a assistência técnica adequada às especificidades dos povos indígenas, propiciando conver-
gências entre os saberes tradicional e técnico-científico, e disponibilizando os recursos e a 
infraestrutura necessária para a produção, que garanta a segurança alimentar e nutricional, a 
reprodução cultural e a comercialização dos produtos indígenas em bases contratuais justas. 

Por outro lado, ao esforço de conservação devem corresponder ações e incentivos 
concretos capazes de responder às pressões internas e externas, que ameaçam os povos e 
as terras indígenas: as internas, vinculadas à circunstância dos povos indígenas terem que 
viver e se reproduzir em espaços formalmente reconhecidos pelo Estado, num quadro de 
transição demográfica - as populações indígenas estão crescendo  e de mudanças de valores 
geracionais; e as externas, relacionadas ao incremento de obras de infraestrutura, ao avanço 
das indústrias extrativas, à expansão da fronteira agrícola, do desmatamento e de atividades 
ilegais conexas, levando ao isolamento e à perda de biodiversidade e conectividade das TIs, 
em seus vínculos sociais e ecológicos, com outras áreas especialmente protegidas pelo poder 
público, como os vários tipos de unidades de conservação e os mosaicos dessas e de TIs. 

Vale, por fim, ressaltar a importância de se articular a agenda ambiental indígena 
brasileira aos debates internacionais, principalmente aqueles sobre mudanças climáticas, 
que ressaltam a contribuição dos modos de vida indígenas em suas terras, para a redução de 
emissões de gases de efeito estufa, ao tempo em que apontam para a vulnerabilidade desses 
modos de vida frente aos efeitos do aquecimento global. A formação de redes internacionais 
de solidariedade e aprendizagem pode contribuir para a construção de estratégias inovadoras 
de políticas públicas, que associem os diferentes povos indígenas do planeta e articulem 
estes com os países em nível transnacional e supranacional. 

30

Ra
po

sa
 S

er
ra

 d
o 

So
l  

©
 M

ár
io

 V
ile

la
 / 

FU
NA

I



Os povos e as pessoas indígenas são livres e iguais perante todos os outros povos e indivíduos. Eles têm o 
direito de serem livres de qualquer tipo de discriminação no exercício de seus direitos, em especial com base na 
ancestralidade e identidade indígenas. Eles têm direito à autodeterminação e, por isso, podem escolher livremente 
como se organizar e buscar desenvolvimento econômico, social e cultural. Igualmente, têm o direito de manter 
e fortalecer suas próprias instituições políticas, jurídicas, econômicas, sociais e culturais, conservando ainda o 
direito de participar plenamente, se assim o decidirem, nas áreas política, econômica, social e cultural do Estado. 

Ao reconhecer especificamente aos povos indígenas sua organização social, costumes, línguas e tradições, 
bem como as terras que tradicionalmente ocupam, visando a proteger e respeitá-los e a seus bens, estabelece-se 
que os povos indígenas têm o direito não apenas de gozar de direitos, liberdades e garantias em iguais oportuni-
dades, mas também que lhes sejam observadas as especificidades e respeitadas suas opções de organização social, 
seus planos de desenvolvimento e seus modos de vida. O Brasil reconhece hoje direitos individuais e coletivos, 
tais como os direitos culturais e de identidade, os direitos à educação, saúde e emprego, o direito à língua, entre 
outros. Fundamentalmente, reconhece que as pessoas indígenas têm o direito de viver com integridade física e 
mental, liberdade e segurança, ou seja, que povos e pessoas indígenas têm o direito a não serem forçosamente 
assimilados, ou destituídos de suas culturas.

Nesse sentido, a partir da Constituição de 1988, diversos avanços na implementação de políticas públicas 
específicas para os povos indígenas foram notados. O direito a uma educação escolar indígena bilíngue, especí-
fica, diferenciada e intercultural, significou na prática o aumento significativo do orçamento da União dedicado 

Direitos individuais e 
coletivos dos povos 
indígenas

iv

O equilíbrio entre as abordagens universal e 
particular na garantia dos direitos humanos 
define que os povos indígenas devem 
ter acesso aos direitos universalmente 
promovidos pelo Estado mediante o seu 
acesso às políticas públicas, mas também 
demanda esforços específicos de coorde-
nação interinstitucional e a disponibilização de 
recursos adicionais a fim de que se garantam 
as condições necessárias à promoção especí-
fica dos direitos coletivos e individuais dos 
povos indígenas.

M
at

ric
ul

a 
UF

M
T 

©
 M

ár
io

 V
ile

la
 / 

FU
NA

I

à educação escolar indígena, o número crescente de escolas indígenas com ensino fundamental e médio com 
projetos políticos pedagógicos próprios, a formação de professores indígenas através dos Magistérios e Licencia-
turas indígenas, o acesso crescente de indígenas ao ensino superior, o estabelecimento de cursos específicos para 
a formação de professores indígenas no nível superior - Licenciaturas Interculturais ou Indígenas (2010 – mais de 5 
mil professores indígenas habilitados), a produção significativa de materiais bilíngues e construção de escolas nas 
aldeias (Programa de Ações Articuladas do MEC a partir de 2007), a criação do Programa Nacional de Alimentação 
Escolar Indígena (2003), a criação do Projeto Inovador de Fortalecimento de Escolas de Ensino Médio Indígena 
(2005), criação dos Territórios Etnoeducacionais – gestão compartilhada para o desenvolvimento da educação 
intercultural indígena, em 2009, o Programa Bolsa Permanência MEC, em 2013. 

Em relação às políticas públicas de saúde, destacam-se o estabelecimento do Subsistema de Atenção à 
Saúde Indígena no âmbito do SUS, em 1999, a Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos Indígenas, em 
2002, o estabelecimento de diretrizes para a Política de Atenção Integral à Saúde Mental das Populações Indígenas, 
em 2007, a criação da Secretaria Especial de Saúde Indígena – SESAI em 2010. 

	 Na área das políticas culturais destacam-se o Prêmio Culturas Indígenas, criado em 2006 pelo Ministério 
da Cultura, em parceria com organizações da sociedade civil e com o Colegiado Setorial de Culturas Indígenas, que 
já proporcionou o reconhecimento de variadas iniciativas de fortalecimento cultural de diversos povos indígenas; a 
implantação de Pontos de Cultura Indígenas em 2009, através de um acordo de cooperação entre MinC, Funai, e a 
Associação Cultura e Meio Ambiente- Rede Povos da Floresta. A inclusão de saberes, práticas e lugares sagrados 
de povos indígenas entre os bens culturais de natureza imaterial registrados pelo Instituto do Patrimônio Artístico, 
Histórico e Cultural (IPHAN) e a inserção das línguas indígenas no Inventário Nacional de Diversidade Linguística 
do mesmo instituto.

	 Além dessas ações, várias outras iniciativas de governo vêm acontecendo nas diversas regiões do país, 
executadas por diversos órgãos no âmbito da União, Estados, Municípios e instituições da sociedade civil, que 
merecem reconhecimento e consideração no processo de debate a ser suscitado por essa Conferência. 

Ainda que a relação dos povos indígenas com outros setores da sociedade e com o Estado seja um importante 
elemento na nossa formação social, as práticas cotidianas desses setores e as políticas de desenvolvimento nacional 
que afetam os povos indígenas seguem limitando o pleno usufruto de seus direitos individuais e coletivos. Mais 
que isso, a desinformação e o desconhecimento quanto às condições de vida nas comunidades e terras indígenas 
ainda se expressa em incontáveis episódios de exploração, impunidade e violência contra os povos indígenas por 
todo o país. 

3231

Princípios Gerais e do PNDH-3 (Programa Nacional de Direitos Humanos): 

(a) afirmação do princípio da equidade no acesso dos povos indígenas a seus direitos, por meio da elaboração 
e execução de políticas específicas complementares às políticas públicas universais; (b) reconhecimento e 
afirmação das diferenças culturais no “combate às desigualdades estruturais” (Diretriz 9) e todas as formas 
de discriminação e violência contra os povos indígenas; (c) combate às execuções extrajudiciais realizadas 
por agentes do Estado (Objetivo Estratégico 4 da Diretriz); (d) reconhecimento e priorização da aplicação de 
penas e medidas alternativas para cumprimento em comunidade e limitação do uso de prisão cautelar (Diretriz 
16); (e) garantia da participação igualitária na vida política (Objetivo Estratégico 9 da Diretriz 7); (f) priorização 
orçamentária no PPA para programas sociais e de direitos humanos; e (g) monitoramento dos compromissos 
internacionais assumidos pelo Estado brasileiro em direitos humanos (Objetivo Estratégico 2 da Diretriz 3).



34

A Constituição traz como seus objetivos fundamen-
tais: construir uma sociedade livre, justa, e solidária; garantir 
o desenvolvimento nacional; erradicar a pobreza e a margina-
lização e reduzir as desigualdades; promover o bem de todos, 
sem preconceito de origem, raça, sexo, cor ou quaisquer outras 
formas de discriminação; e valorizar a diversidade étnica e 
regional.

De forma genérica, pode-se afirmar que os povos 
indígenas são identificados em termos dos elementos culturais 
que os diferenciam do restante da sociedade brasileira em geral, 
tais como língua, religião, modos de vida e formas de organi-
zação social. Com isso, o primeiro ponto de controvérsia sobre a 
relação entre diversidade cultural e identidade étnica diz respeito 
à definição de quem são os povos indígenas do país. 

Diversidade cultural e  
pluralidade étnica no Brasil 

v

Reconhecer a identidade cultural dos povos indígenas é reconhecer que os mundos 
desses povos moldam diferentes realidades nas quais se estabelecem distintas formas 
de convivência e interação. Assim, valorizar a diversidade étnica e cultural daí decorrente 
envolve aceitar, respeitar e fortalecer a existência desses diferentes mundos da vida, 
seus valores, regimes de conhecimento, línguas, formas de comunicação próprias, 
crenças e comportamentos. Se o mote do Fórum Social Mundial é “um outro mundo é 
possível”; os povos indígenas nos revelam que “outros mundos já existem” e merecem 
seguir existindo como horizontes civilizatórios possíveis

Autoidentificação

Os povos indígenas são grupos sociais que marcam sua relação com as 
formações sociais dominantes a partir de diferenças e semelhanças. A 
autoidentificação é parte da autodeterminação naquilo que se refere às 
formas como os povos indígenas livremente se percebem em relação 
aos outros “grupos participantes do processo civilizatório nacional” (Art. 
215, §1º), e contam para estes e para si próprios a sua própria história. 
Com isso, a afirmação das identidades indígenas pode também favorecer 
a superação de preconceitos e estereótipos à medida que se reconheça o 
dinamismo das culturas e identidades indígenas, em constantes transfor-
mações internas, bem como de suas relações históricas com o Estado e 
a sociedade brasileira.

33

W
ai

m
iri

 A
tro

ar
i -

 A
ld

ei
a 

Ya
w

ar
a 

 ©
 M

ár
io

 V
ile

la
 / 

FU
NA

I



36

Princípios Gerais e do PNDH-3: 

(a) livre manifestação identitária; (b) condenação de 
todo tipo de discriminação; (c) respeito às crenças 
e cultos indígenas e garantia do Estado laico; e (d) 
afirmação da diversidade para a construção de uma 
sociedade igualitária (Objetivo Estratégico 1 da  
Diretriz 10).

Existe uma enorme variedade de situações em que a diversidade cultural dos povos indígenas do Brasil 
se expressa. Na Amazônia e considerável parcela da região Centro-Oeste, a diferença entre elementos culturais 
indígenas e do restante da população, em geral, é relativamente maior que aquela percebida nas áreas de coloni-
zação mais antiga e intensa, do Nordeste ao Sul e Sudeste, onde parte dos povos indígenas hoje existentes busca 
superar a marginalização e a invisibilização social por meio da afirmação de sua própria diferença cultural e da 
reivindicação de direitos a ela relacionados. 

Os povos indígenas mesmo, por meio de suas próprias formas de representação, tiveram a oportunidade de 
refletir sobre uma definição geral que abrangesse a multiplicidade das suas expressões. Isso ocorreu por ocasião 
do processo de consulta liderado pela CNPI para a elaboração da nova proposta de Estatuto dos Povos Indígenas. 
Referida proposta, datada de junho de 2009, que se propõe a regular a situação jurídica dos indígenas, suas 

comunidades e seus povos, com o objetivo de proteger 
e fazer respeitar sua organização social, costumes, 
línguas, crenças e tradições, os direitos sobre as terras 
que ocupam e todos os seus bens, define como povos 
indígenas “as coletividades de origem pré-colombiana, 
que se distinguem no conjunto da sociedade e entre 
si, com identidade e organização próprias, cosmovisão 
específica e especial relação com a terra que habitam.” 
Ao reconhecer os povos entre os “grupos participantes 
do processo civilizatório nacional” (Art. 215, §1º) e 
que eles foram e são historicamente discriminados, 
o Estado brasileiro garante a eles o gozo de todos os 
direitos e liberdades sem discriminação.

Art. 28 da Declaração das Nações Unidas sobre os 
Direitos dos Povos Indígenas

1. Os povos indígenas têm direito à reparação, por 
meios que podem incluir a restituição ou, quando 
isso não for possível, uma indenização justa, 
imparcial e equitativa, pelas terras, territórios e 
recursos que possuíam tradicionalmente ou de 
outra forma ocupavam ou utilizavam, e que tenham 
sido confiscados, tomados, ocupados, utilizados ou 
danificados sem seu consentimento livre, prévio e 
informado.

2. Salvo se de outro modo livremente decidido pelos 
povos interessados, a indenização se fará sob a forma 
de terras, territórios e recursos de igual qualidade, 
extensão e condição jurídica, ou de uma indeni-
zação pecuniária ou de qualquer outra reparação  
adequada.

O direito à memória e à verdade é hoje entendido pelo Estado brasileiro como fundamental para o aperfeiçoa-
mento das instituições democráticas e para a efetivação de políticas públicas de garantia aos direitos humanos. 
No que concerne aos povos indígenas, o reconhecimento das graves violações de direitos humanos cometidas 
pelo Estado visam não somente a informar sobre o passado, mas estabelecer políticas de reparação, na forma 
da demarcação das terras indígenas, da recomposição ambiental desses territórios e de uma ampla campanha 
sobre os direitos indígenas para a sociedade não indígena.

Como mencionamos na segunda seção deste documento, os povos indígenas, que viviam no que mais 
tarde se definiu como território brasileiro, sofreram graves violações de seus direitos humanos desde o início do 
projeto colonial territorial no Brasil, tendo sempre resistido fortemente ao mesmo. Mais recentemente, num período 
de cerca de quarenta anos da vida republicana, que vai de 1946 à promulgação da Constituição de 1988, essas 
violações foram investigadas e melhor documentadas. Segundo o relatório final da Comissão Nacional da Verdade 
(CNV), pode-se distinguir dois momentos no período investigado (1946 a 1988): “o primeiro em que a União 
estabeleceu condições propícias ao esbulho de terras indígenas e se caracterizou majoritariamente pela omissão, 
acobertando o poder local, interesses privados e deixando de fiscalizar a corrupção em seus quadros; no segundo 
período, o protagonismo da União nas graves violações de direitos dos índios fica patente, sem que omissões 
letais, particularmente na área de saúde e no controle da corrupção deixem de existir”. No que diz respeito a esse 
segundo período, o relatório se refere ao Plano de Integração Nacional (PIN), instrumento do I Plano Nacional de 
Desenvolvimento (I PND), na esteira do qual “grandes interesses privados [foram] favorecidos diretamente pela 
União atropelando direitos dos índios”.

Direito à memória e à verdadevi

35

Aw
á-

Gu
aj

á 
©

 C
hr

is
tia

n 
Ke

ne
pp

er
 / 

FU
NA

I



Referências 

BARRETTO Fº, H. T. 2011. “Terras Indígenas na Amazônia Hoje: fraturas na narrativa hegemônica”. Em SAUER, Sergio e ALMEIDA, 

Wellington (orgs.), Terras e Territórios na Amazônia: demandas, desafios e perspectivas. Brasília: Editora UnB. pp. 221-236.

BRASIL. CNV (Comissão Nacional da Verdade). 2014. Textos temáticos Brasília: CNV. 416 p. (Relatório da Comissão Nacional da 

Verdade; v. 2).

FERRAZ, Iara e CABBALLERO, Indira Nahomi Viana. 2014. “Movimentos indígenas: luta por direitos ameaçados”. Em LEITE LOPES, 

José Sergio e HEREDIA, Beatriz Maria Alasia de (orgs.), Movimentos Sociais e Esfera Pública: o mundo da participação - burocracias, 

confrontos, aprendizados inesperados. Rio de Janeiro: CBAE. pp. 123-157.

FUNAI. Política Indigenista. Disponível em: <http://www.funai.gov.br/index.php/nossas-acoes/politica-indigenista?start=1# >Acesso 

em 26 de abril de 2015.

OLIVEIRA, João Pacheco de. 1985. Contexto e Horizonte Ideológico: reflexões sobre o Estatuto do Índio. Em SANTOS, Sílvio Coelho 

dos et alii (orgs.). Sociedades Indígenas e o Direito: uma questão de direitos humanos. Florianópolis, EdUFSC, CNPq. pp. 17-30.

OLIVEIRA, João Pacheco de e FREIRE, Carlos Augusto da Rocha. 2006. A Presença Indígena na Formação do Brasil. Brasília: Ministério 

da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade; Rio de Janeiro: LACED/Museu Nacional.

SOUZA LIMA, Antonio Carlos de. 2010. “Povos indígenas no Brasil contemporâneo: de tutelados a ‘organizados’?” Em SOUSA, Cássio 

Noronha Inglez de et al. (orgs). Povos indígenas: projetos e desenvolvimento II. Brasília: Paralelo 15; Rio de Janeiro: Laced. pp. 15-50.

_____. 2012. O exercício da tutela sobre os povos indígenas: considerações para o entendimento das políticas indigenistas no Brasil 

contemporâneo. Revista de Antropologia (USP), v. 55, n. 2: 781-832.

ZELIC, Marcelo. 2014a. Comissão Nacional da Verdade e Povos Indígenas: a um passo da omissão. São Paulo: Mimeo. 40pp.

_____. 2014b. Graves violações contra os Povos Indígenas e a Comissão Nacional da Verdade. São Paulo: Mimeo. 03pp.

37 38

Princípios do PNDH-3: 

(a) acesso à informação sobre 
seus direitos e sobre como 
garanti-los (Objetivo Estratégico 1 
da Diretriz 17); (b) preservação da 
memória histórica e a construção 
pública da verdade (Diretriz 24); 
(c) garantia de proteção dos 
defensores de Direitos Humanos e 
suas atividades (Objetivo Estraté-
gico 4 da Diretriz).

Reconhece-se, assim: (a) as consequências negativas que as políticas de desenvolvi-
mento, integração e seguranças nacionais tiveram sobre os povos indígenas; e (b) a partici-
pação e a responsabilidade do Estado em tais políticas executadas no período estudado, “sem 
respeito para com os índios e seus direitos, atrelada a interesses econômicos com estreitas 
ligações com aqueles que exercem o poder de estado, tanto no plano nacional, como estadual 
e regional”. 

É forçoso reconhecer que a política indigenista brasileira, durante 
quase todo o século XX, encoberta pelo discurso da “proteção fraternal” 
dos povos indígenas, provocou direta ou indiretamente o esbulho 
dos territórios tradicionais indígenas, pressionados pela expansão da 
sociedade nacional. Dois períodos foram particularmente importantes: a 
desestruturação do SPI, a partir de 1955, que culminou com a extinção do 
órgão e a criação da Funai, em 1967, e o período da ditadura civil militar 
(1964-1985). O primeiro foi marcado tanto pela inação do Estado (que 
deu margem para que a força se tornasse o principal meio de resolução 
dos conflitos fundiários envolvendo povos indígenas), quanto por sua 
cumplicidade ativa com o esbulho territorial (pela via da emissão de 
certidões negativas fraudulentas, do arrendamento de terras indígenas e 
da exploração de recursos para a geração da renda indígena). 

O segundo foi marcado pela ampliação da política de Estado de contato e integração 
(a “atração” e “pacificação” dos tempos do SPI), no contexto de aberturas das “rodovias 
de integração nacional”, de construção das primeiras grandes hidrelétricas e de incentivo à 
expansão das fronteiras agrícola e industrial.

Considerando que a luta pela terra foi e continua sendo o eixo central das graves violações 
de direitos humanos cometidas pelo Estado, a política indigenista brasileira deveria incluir um 
esforço integrado de reparação. O horizonte de tal reparação (individual e coletiva) juntaria, 
pelo menos, três eixos:

1. garantia da demarcação de todas as Terras Indígenas no Brasil como direito originário, 
com a retomada dos territórios esbulhados, em especial despachando os procedimentos 
técnicos já concluídos nos diferentes níveis do Poder Executivo, e se encerrando a política de 
flexibilização e ajuste de direitos dos povos indígenas – como propõe também o artigo 28 da 
Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas;

2. recomposição e regeneração das condições ambientais desses territórios, muitas 
vezes degradados ou devastados por anos de ocupação predatória, de modo a permitir aos 
povos indígenas a plena expressão do seu bem viver nelas; e,

3. uma ampla campanha pública de retratação histórica, dirigida à sociedade não 
indígena, por meio da imprensa, nas escolas e universidades, sobre os direitos dos povos 
indígenas estabelecidos na Constituição, permitindo o acesso universal e gratuito a todos os 
cidadãos brasileiros aos documentos, fundos, coleções, acervos e arquivos conhecidos, para 
uso educacional, como estímulo pedagógico ao respeito à diversidade cultural e étnica.

Podemos entender a Conferência como a oportunidade para firmarmos um novo 
pacto entre Estado, sociedade nacional e os povos indígenas, livre de toda a herança 
colonial. Para tanto, se faz necessária a participação indígena no debate e na proposição 
da política indigenista atual e de uma agenda indigenista positiva, a ser pactuada nas 
diferentes esferas de governo. 

Daí a importância de mobilizar os povos indígenas, os órgãos de governo e outros 
setores da sociedade para participar efetivamente na construção desse pacto nacional 
em defesa dos direitos indígenas. Não se pode mais correr o risco de a ideia de uma 
sociedade justa e pluriétnica, e de um Estado aberto à participação dos povos indígenas, 
se limitar a um simples protocolo ritual. Para que isso não ocorra, é preciso avançar 
na consolidação de uma cultura democrática de direitos que viabilize, ao máximo, a 
presença e a atuação política e interessada dos povos indígenas, suas comunidades 
e associações nos processos contemporâneos de formação do Estado no Brasil – e a 
Conferência é um desses processos.

CONCLUSÃO



Ku
ar

up
 ©

 M
ár

io
 V

ile
la

 / 
FU

NA
I

PRESIDENTA DA REPÚBLICA
Dilma Rousseff

VICE-PRESIDENTE
Michel Temer

MINISTRO DE ESTADO DA JUSTIÇA
José Eduardo Cardozo

PRESIDENTE DA FUNAI
João Pedro Gonçalves da Costa

COMISSÃO ORGANIZADORA NACIONAL

Representantes Governamentais titulares e suplentes:
Fundação Nacional do Índio: Flávio Chiarelli Vicente de Azevedo (coordenador) e Lucia Alberta Andrade de Oliveira
Ministério da Justiça: Marcelo Veiga e Maria Eduarda Ribeiro Cintra 
Casa Civil da Presidência: Juliano Pimentel Duarte e Camila Castro
Secretaria-Geral da Presidência da República: Gustavo Augusto Gomes Moura e Magda Sifuentes de Jesus 
Gabinete de Segurança Institucional da Presidência da República: Frederico Raphael Carelli Durão Brito e Myron Moraes Pires
Ministério da Educação: Rita Gomes do Nascimento e Carlos Rafael da Silva
Ministério da Saúde: Bianca Coelho Moura e Marcos Antonio da Silva Pádua
Ministério do Desenvolvimento Social e Combate a Fome: Kátia Cristina Favilla e Milton Marques do Nascimento
Ministério do Desenvolvimento Agrário: Edmilton Cerqueira e Luiz Fernando Machado
Ministério do Meio Ambiente: Márcia Catarina David e Rodrigo Augusto
Ministério de Minas e Energia: Maria Ceicilene Aragão Martins e Ricardo da Costa Ribeiro
Ministério do Planejamento, Orçamento e Gestão: Olga Cristina Lopez de Ibanez Novion e Aloysio Antonio Castelo Guapindaia
Ministério da Defesa: Rodrigo Martins Prates e Alexandre Nonato Nogueira

Representantes dos Povos Indígenas e Organizações Indígenas titulares e suplentes:
Francisca Navantino Pinto de Angelo e Crisanto Rudzö Tseremeywá
Luiz Vieira Titiah e Manoel Messias da Silva
Francinara Soares Martins e Lindomar Ferreira
Marcos Avilquis Campos e Ubirajara do Nazareno Sompre
Marcos dos Santos e Antonisio Lulu 
Marciano Rodrigues e Romancil Gentil Cretã
Pierlângela Nascimento Cunha e Sandro Emanuel Cruz dos Santos
Rosa da Silva Sousa e Brasílio Priprá
Simone Vidal da Silva e Heliton Tinhawamba Sebirop da Silva Gavião
Sonia Bone de Souza Silva Santos e Paulino Montejo Silvestre
Valcélio Figueiredo e Anastácio Peralta

Representantes de Organizações Não-Governamentais titulares e suplentes:
Centro de Trabalho Indigenista: Daniel Calazans Pierri e Conrado Rodrigo Octavio
Conselho Indigenista Missionário: Saulo Ferreira Feitosa e Cleber César Buzatto

ORGANIZAÇÃO
Henyo Barreto, Kathia Dudyk, Karla Bento de Carvalho, Lucia Alberta Andrade de Oliveira e Melissa Oliveira

REVISÃO
Ana Carolina Aleixo Lima, Melissa Oliveira e Sady Fauth

PROJETO GRÁFICO 
Maíra Guimarães e Luiz Eduardo Sarmento |GRUPO arquitetura etc.| 

COLABORAÇÃO e APOIO: 
Aluisio Ladeira Azanha, Andréa Martucelli Magalhães Paz, Angela Elias de Souza, Arilza Nazareth de Almeida, Carolina Ribeiro Santana, Elaine Jácome 
dos Santos Labes, Eleonora de Paula e Souza Dias, Eliane da Silva Souza Pequeno, Erika Yamada, Fabrício Ferreira Amorim, Felipe de Lucena Ro-
drigues Alves, Frederico Flávio Magalhães, Gabriel Silva  Pedrazanni, Helcio Eustáquio Rizzi, Hilda Araújo Azevedo, Jacimara Brandão dos Anjos, 
Joelma Cardoso de Macedo, José Antonio Feres Medina, José Augusto Lopes Pereira, Juan Felipe Negret Scalia, Kaio Kepler Johhan Ribeiro Silva 
de Araujo, Karla Bento de Carvalho, Léia do Vale Rodrigues, Lorena Rodrigues Soares, Madeleyne Machado Ferreira, Manoel Batista do Prado Junior, 
Marcelo Veiga, Márcio Gonçalves da Silva, Maria Aureni Gonzaga da Silva, Maria Eduarda Cintra, Maria Fernanda Jorquera Briceno, Maria Helena de 
Sousa Fialho, Mário Guilherme Vilella, Nikolas Raphael Gill Alcon Mendes, Oriovaldo Nunes Júnior, Otávio Moura Carvalho, Paula Wolthers de Lorena 
Pires, Priscila Ayres Feller, Robson Gonçalves Batista, Rogério Eustáquio de Oliveira, Rommel Gomes Resende, Teresinha Maglia e Vicente Barbosa 
da Silva Neto 
 

CONSULTORIA: FLACSO Brasil
Equipe: Diane Funchal, Elaíne Cavalcante, Elita Melo, Joanna Collares, Kathia Dudyk, Maíra Guimarães, Marcus Villarim, Melissa Oliveira, Patrícia Aragão, Sady 
Fauth, Toya Manchineri e Valéria Camargo

Brasília, Abril 2015 
conferencia@funai.gov.br  
SBS Quadra 02 Lote 14 Bloco H, Ed. Cleto Meireles
 CEP: 70.070-120 - Brasília/DF



Comissão Nacional de Política Indigenista

- CNPI -

Apoio Organização Realização

Mais informações sobre a 1ª Conferência Nacional de Política Indigenista 
poderão ser encontradas no portal da Funai

www.funai.gov.br
Telefones: +55 61 3247-6020/6041
E-mail:conferencia@funai.gov.br

Ku
ar

up
 ©

 M
ár

io
 V

ile
la

 / 
FU

NA
I


