
Diversidade e Povos Indígenas/Originários

Diversidad y Pueblos Indígenas/Originarios
VOL. 5

Boas práticas do MERCOSUL

Buenas Prácticas del MERCOSUR

Cadernos da 

Diversidade  

Cultural
CUADERNOS DE  

LA DIVERSIDAD 

CULTURAL



Cadernos da  

Diversidade  

Cultural
Boas práticas do MERCOSUL

Diversidade e Povos Indígenas/Originários

Diversidad y Pueblos Indígenas/Originarios
VOL. 5

Edição Bilingue: 
português – espanhol

Cuadernos de  

diversidad 

cultural 
Buenas prácticas del MERCOSUR



Cadernos da diversidade cultural: Boas 
práticas do MERCOSUL: Diversidade e 
Povos Indígenas / Originários; compilado 
– 5a edição bilíngue. Brasília: Ministério 
da Cultura, 2025. Livro digital, PDF; 
Edição bilíngue: espanhol; português.

Coordenação Geral e Edição
Márcia Rollemberg
Giselle Dupin

Equipe Técnica 
Laio Oliveira
Karina Miranda da Gama
Daniel Iberê do Povo Guarani Mbyá
Thaís Passos

Projeto gráfico e diagramação 
Assessoria de Comunicação 
do Ministerio da Cultura

Tradução
Laio Oliveira

Secretaria Técnica do  
MERCOSUL Cultural
Maximiliano Vera

Membros da Comissão 
da Diversidade Cultural
ARGENTINA  Agustina Pandolfi
BRASIL  Márcia Rollemberg e Giselle Dupin
CHILE  Moyra Holzapfel Peña
COLÔMBIA  Luisa Angela Caro Diaz
EQUADOR  Giuseppe López Paladines
PARAGUAI  María Luz Saldívar
PERU  Alejandra Muñoz Montoya
URUGUAI  Victoria Contartese

AGRADECIMENTOS
Aos Estados Partes e Associados 
do MERCOSUL que participaram desta 
edição: Brasil, Chile e Paraguai.

Esta é uma publicação da Comissão 
de Diversidade Cultural do MERCOSUL
Presidência Pro Tempore Brasil, 2025.

Cuadernos de diversidad cultural: Buenas 
prácticas del MERCOSUR: Diversidad y 
Pueblos Indígenas/Originarios; compilado 
– 5ª edición bilingüe. Brasilia: Ministerio 
de Cultura, 2025. Libro digital, PDF; 
Edición bilingüe: español; portugués.

Coordinación General y Edición
Márcia Rollemberg
Giselle Dupin

Equipo Técnico
Laio Oliveira
Karina Miranda da Gama
Daniel Iberê del pueblo Guarani Mbyá
Thaís Passos

Diseño gráfico y diagramación 
Asesoría de comunicación 
del Ministerio de Cultura

Traducción
Laio Oliveira

Secretaría Técnica 
del Mercosur Cultural
Maximiliano Vera

Miembros de la Comisión 
de Diversidad Cultural
ARGENTINA  Agustina Pandolfi
BRASIL  Márcia Rollemberg y Giselle Dupin
CHILE  Moyra Holzapfel Peña
COLOMBIA  Luisa Ángela Caro Díaz
ECUADOR  Giuseppe López Paladines
PARAGUAY  María Luz Saldívar
PERÚ  Alejandra Muñoz Montoya
URUGUAY  Victoria Contartese

GRACIAS
A los Estados Partes y Asociados 
del MERCOSUR quienes participaron en esta 
edición: Brasil, Chile y Paraguay.

Esta es una publicación de la Comisión 
de Diversidad Cultural del MERCOSUR
Presidencia Pro Tempore Brasil, 2025.



Introdução

A Comissão da Diversidade Cultural do Mercosul 
tem se revelado, ao longo dos anos, uma das 
mais dinâmicas do grupo de cooperação regional. 
Em sua trajetória, ela apresenta um conjunto 
de ações formativas, com seminários e oficinas, 
de intercâmbio e difusão de conhecimentos. 
E aqui merece destaque a série de Cadernos 
de Diversidade Cultural – Boas práticas 
do Mercosul, que chega ao seu volume 5 com o 
tema Diversidade e Povos Indígenas/Originários.

Esse periódico objetiva ser um espaço privilegiado para o compartilhamento de políticas 
públicas de proteção e promoção da diversidade das expressões e dos direitos culturais 
em nossos países, bem como para a expressão dos protagonistas e fazedores da cultura.

Ao eleger este tema histórico para a 5ª edição dos Cadernos, a Comissão ressalta a 
importância de registrar e repercutir as contribuições da diversidade cultural dos povos 
indígenas/originários – cosmovisões, conhecimentos, artes, práticas, tecnologias 
e modos de vida –, nos conectando à nossa ancestralidade, história, resiliência 
e permanente processo de aprendizagem, com ampla percepção do mundo e 
do universo.

Os povos indígenas/originários desnudam um horizonte com diversas dimensões e 
direções, onde a humanidade não está no centro do mundo, mas é parte da natureza, 
que também tem direitos. A cultura é tudo o que pensam, vivem e fazem, uma complexa 
conexão que se revela nos ritos, no sagrado, na esfera coletiva – como diz o provérbio 
africano, “é preciso uma aldeia para educar uma criança”. Eles nos inspiram a SER, a 
respeitar e viver de maneira sustentável, quando garantidos os direitos de proteção e 
de demarcação de seus territórios.

Em tempos de emergência climática, os indígenas se apresentam como os maiores 
guardiões da biodiversidade do planeta, da preservação dos biomas, de evidências e 
caminhos para enfrentarmos os desafios atuais e globais, sobretudo na busca de uma 

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

4

Sumário



ação de adaptação, mitigação e principalmente de justiça climática. O que exige 
equidade de responsabilidades, considerando o conjunto das nações, em especial 
as denominadas como desenvolvidas.

Temos nesta edição um exemplo de política pública para a preservação e a promoção 
das culturas indígenas. Somos informados de que no Paraguai, pela primeira vez, o 
Governo Nacional construiu um Plano Nacional dos Povos Indígenas. A elaboração 
desse marco estratégico também contou com a participação de lideranças desses povos, 
um processo baseado no diálogo intercultural para garantir a especificidade de seus 
direitos. Além de identificar as ações prioritárias para efetivar os direitos dos povos 
estabelecidos na Constituição de 1992, o Plano adota os valores fundamentais para 
os Povos Indígenas, definidos por suas cosmovisões, o que lhe dá um caráter inovador e 

profundamente intercultural.

No caso do Brasil, o Instituto Brasileiro de Geografia e 
Estatística (IBGE) divulgou dados do Censo demográfico 
de 2022, segundo os quais os povos indígenas totalizam 
atualmente 1,7 milhões de pessoas, tendo passado 
de 305 para 391 etnias (e 295 línguas), um crescimento 
significativo. Também comprometido em garantir 
direitos, o Governo Federal por meio do Ministério 
da Cultura, iniciou a elaboração do Plano Nacional 
de Culturas Indígenas, tendo como parceiro fundamental 
o Ministério dos Povos Indígenas, criado em 2023.

Contudo, a opção para o artigo deste Caderno teve 
como objetivo ilustrar esse universo por meio de jovens 
artistas indígenas, suas inspirações, sentidos e desafios. 
Uma oportunidade de conhecer suas culturas por meio 
de diferentes linguagens, de forma contemporânea e 
inovadora, integrando e conectando tempos, tradições, 
tecnologias e quânticas, desnudando novos horizontes. 
Para a denominada Inteligência Artificial, eles afirmam 
que usam há muito sua própria IA – Inteligência Ancestral, 
e que, da mesma forma, mantêm ativos o WIFI espiritual.

Agradecemos a cada um dos autores e autoras 
que trouxeram as contribuições de cada país, as quais 

entrelaçam nossas origens, caminhos e a formação cultural de nossa região, 
fortalecendo nossa identidade e pertencimento regional.

Desejamos uma leitura rica e proveitosa. Ao aprofundarmos nosso conhecimento 
sobre a diversidade cultural dos povos indígenas/originários do Mercosul, ampliamos 
a capacidade de aprender, praticar nossa humanidade essencial e construir um mundo 
mais sustentável.

Márcia Rollemberg
Presidente da Comissão da Diversidade Cultural do Mercosul

Agradecemos a cada 

um dos autores e 

autoras que trouxeram 

as contribuições de cada 

país, as quais entrelaçam 

nossas origens, caminhos e 

a formação cultural de nossa 

região, fortalecendo 

nossa identidade e 

pertencimento regional.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

5

Sumário



Introducción

La Comisión de Diversidad Cultural del Mercosur 
se ha revelado, a lo largo de los años, como 
una de las más dinámicas del grupo de cooperación 
regional. En su trayectoria, presenta un conjunto 
de acciones formativas, con seminarios y talleres, 
de intercambio y difusión de conocimientos. Y 
aquí merece destacarse la serie de Cuadernos 
de Diversidad Cultural – Buenas prácticas 
del Mercosur, que llega a su volumen 5 con el tema 
Diversidad y Pueblos Indígenas/Originarios.

Este periódico tiene como objetivo ser un espacio privilegiado para el intercambio 
de políticas públicas de protección y promoción de la diversidad de las expresiones 
y de los derechos culturales en nuestros países, así como para la expresión de los 
protagonistas y hacedores de la cultura.

Al elegir este tema histórico para la 5ª edición de los Cuadernos, la Comisión resalta 
la importancia de registrar y repercutir las contribuciones de la diversidad cultural 
de los pueblos indígenas/originarios – cosmovisiones, conocimientos, artes, prácticas, 
tecnologías y modos de vida –, conectándonos con nuestra ancestralidad, historia, 
resiliencia y permanente proceso de aprendizaje, con una amplia percepción del mundo 
y del universo.

Los pueblos indígenas/originarios desnudan un horizonte con diversas dimensiones 
y direcciones, donde la humanidad no está en el centro del mundo, sino que es parte 
de la naturaleza, que también tiene derechos. La cultura es todo lo que piensan, 
viven y hacen, una compleja conexión que se revela en los ritos, en lo sagrado, en la 
esfera colectiva – como dice el proverbio africano, “se necesita una aldea para educar 
a un niño”. Ellos nos inspiran a SER, a respetar y vivir de manera sostenible, cuando 
se garantizan los derechos de protección y demarcación de sus territorios.

En tiempos de emergencia climática, los indígenas se presentan como los mayores 
guardianes de la biodiversidad del planeta, de la preservación de los biomas, 

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 6

Português

Resumen



de evidencias y caminos para enfrentar los desafíos actuales y globales, sobre todo 
en la búsqueda de una acción de adaptación, mitigación y principalmente de justicia 
climática. Lo que exige equidad de responsabilidades, considerando el conjunto de las 
naciones, en especial las denominadas desarrolladas.

Tenemos en esta edición un ejemplo de política pública para la preservación y 
promoción de las culturas indígenas. Se nos informa que en Paraguay, por primera 
vez, el Gobierno Nacional construyó un Plan Nacional de los Pueblos Indígenas. 
La elaboración de este marco estratégico también contó con la participación 
de liderazgos de esos pueblos, un proceso basado en el diálogo intercultural para 
garantizar la especificidad de sus derechos. Además de identificar las acciones 
prioritarias para efectivizar los derechos de los pueblos establecidos en la Constitución 
de 1992, el Plan adopta los valores fundamentales para los Pueblos Indígenas, definidos 
por sus cosmovisiones, lo que le otorga un carácter innovador y profundamente 
intercultural.

En el caso de Brasil, el Instituto Brasileño de Geografía y 
Estadística (IBGE) divulgó datos del Censo demográfico 
de 2022, según los cuales los pueblos indígenas totalizan 
actualmente 1,7 millones de personas, habiendo pasado 
de 305 a 391 etnias (y 295 lenguas), un crecimiento 
significativo. También comprometido en garantizar 
derechos, el Gobierno Federal, por medio del Ministerio 
de Cultura, inició la elaboración del Plan Nacional 
de Culturas Indígenas, teniendo como socio fundamental 
al Ministerio de los Pueblos Indígenas, creado en 2023.

Sin embargo, la opción para el artículo de este Cuaderno 
tuvo como objetivo ilustrar ese universo por medio 
de jóvenes artistas indígenas, sus inspiraciones, 
sentidos y desafíos. Una oportunidad de conocer 
sus culturas por medio de diferentes lenguajes, de forma 
contemporánea e innovadora, integrando y conectando 
tiempos, tradiciones, tecnologías y cuánticas, 
desnudando nuevos horizontes. Para la denominada 
Inteligencia Artificial, ellos afirman que usan desde hace 
mucho su propia IA – Inteligencia Ancestral, y que, de la 
misma forma, mantienen activo el WIFI espiritual.

Agradecemos a cada uno de los autores y autoras 
que trajeron las contribuciones de cada país, las cuales 

entrelazan nuestros orígenes, caminos y la formación cultural de nuestra región, 
fortaleciendo nuestra identidad y pertenencia regional.

Deseamos una lectura rica y provechosa. Al profundizar nuestro conocimiento sobre 
la diversidad cultural de los pueblos indígenas/originarios del Mercosur, ampliamos 
la capacidad de aprender, practicar nuestra humanidad esencial y construir un mundo 
más sostenible.

Márcia Rollemberg
Presidenta de la Comisión de Diversidad Cultural del Mercosur

Agradecemos a cada 

uno de los autores y 

autoras que trajeron 

las contribuciones de cada 

país, las cuales entrelazan 

nuestros orígenes, 

caminos y la formación 

cultural de nuestra 

región, fortaleciendo 

nuestra identidad y 

pertenencia regional.

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 7

Português

Resumen



Sumário

Português

9	 Apresentação

BRASILt
11	 Produção artística e cultural 

de jovens indígenas no Brasil

PARAGUAI
25	 Breve Resenha do Plano Nacional 

dos Povos Indígenas do Paraguai

CHILE
31	 Rumo à Proteção dos Patrimônios Culturais 

dos Povos Indígenas/Originários no Chile

Español

Presentación  39

BRASIL
Producción artística y cultural de la 

juventud indígena en Brasil  41

PARAGUAY
Breve Reseña del Plan Nacional de los 

Pueblos Indígenas del Paraguay  55

CHILE
Hacia la Protección de los Patrimonios Culturales 

de los Pueblos Indígenas/Originarios en Chile  61



Um avanço do governo brasileiro foi a criação do Ministério dos Povos Indígenas, 
sob a liderança da ministra Sônia Guajajara, voltado à promoção e fortalecimento 
de políticas públicas para os povos indígenas. Essa iniciativa reflete um governo 
preocupado em corrigir e enfrentar desafios e problemas que historicamente 
têm afetado a população indígena, além de atuar no reconhecimento, garantia e 
promoção dos direitos dos povos originários. A instituição representa um marco na luta 
por reparação histórica e contra a violação de direitos humanos.

No campo da cultura, o governo federal atua para promover e fortalecer políticas 
públicas para os povos indígenas também como reparação histórica e justiça social. 
Por meio de iniciativas e ações, busca-se reconhecer a força das culturas originárias, a 
importância da economia criativa indígena e a potência de suas artes, do audiovisual e 
da literatura. O objetivo é dar protagonismo, promover a inclusão e valorizar a imensa 
diversidade de línguas, tradições e saberes desses povos.

O Ministério da Cultura atua, assim, na consolidação de políticas culturais estruturantes 
e transversais, concebidas como políticas de Estado — plurais, democráticas e 
promotoras dos direitos culturais como direitos universais. Nesse processo, buscamos 
refletir a diversidade cultural brasileira e, ao mesmo tempo, fortalecer o que nos 
une enquanto nação: o direito de todos e todas à cultura, com a participação social 
como eixo central e estruturante.

Garantir o pleno exercício dos direitos culturais — o acesso à produção, 
difusão, promoção e fruição da cultura — é essencial para o enfrentamento 
das desigualdades e da pobreza. Isso implica reconhecer o impacto social e 
econômico da cultura como geradora de riqueza, trabalho e renda — desde que de 
forma inclusiva, democrática e sustentável.

Reduzir as desigualdades históricas de acesso aos recursos culturais, especialmente 
em territórios e comunidades historicamente marginalizados, é imperativo para a 
construção de uma sociedade mais justa. Um exemplo expressivo é a Política Nacional 
Aldir Blanc (PNAB), que assegura o repasse anual de R$ 3 bilhões a estados e municípios 
e reserva uma cota mínima de 10% dos recursos a pessoas e comunidades indígenas.

Os saberes, tradições, expressões culturais e tecnologias dos povos indígenas são fontes 
fundamentais de aprendizado sobre preservação da natureza, justiça climática, respeito 

Apresentação

No Ministério da Cultura do Brasil temos nos empenhado em promover 
políticas públicas de cultura que impulsionam transformação 
social, emancipação e justiça social. Assim, estamos avançando 
na implementação de ações e iniciativas que materializam 
um compromisso assumido com o povo brasileiro e com políticas 
públicas para os povos indígenas como fortalecimento de nossa 
democracia e como desenvolvimento justo e sustentável de nosso país.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

9

Sumário



e paz. Da mesma forma, as mulheres e juventudes indígenas nos ensinam novas formas 
de fazer política, garantir direitos e praticar a sustentabilidade — modos de existir e 
se relacionar com o mundo que inspiram a construção de um futuro mais equilibrado. 
Nesse sentido, avançamos com a criação da Coordenação de Promoção das Culturas 
Indígenas, no âmbito da Secretaria de Cidadania e Diversidade Cultural, encarregada 
de elaborar o Plano Nacional das Culturas dos Povos Indígenas.

Aprovado por unanimidade na 4ª Conferência Nacional de Cultura, o Plano 
das Culturas Indígenas é uma construção coletiva que exige escuta qualificada, 
cuidado e corresponsabilidade entre ministérios, organizações indígenas e territórios. 
Sua metodologia valoriza o protagonismo indígena, a diversidade de saberes e a 
espiritualidade como fundamento. Não se trata de adaptar os povos às políticas 
existentes, mas de transformar as políticas públicas a partir dos saberes indígenas.

O plano é reconhecido como política de Estado transversal e estratégica, fundamental 
para a defesa dos direitos originários, das línguas, das memórias e dos muitos modos 
de bem viver. E, principalmente, representa uma iniciativa inédita, sem precedentes 
na história desse país.

Celebrar as culturas indígenas é celebrar o Brasil 
do tamanho do Brasil — aquele que não cabe nos mapas, 
mas pulsa nas aldeias, nas retomadas, nos empates 
contra a serpente do capital. É reconhecer que o 
desenvolvimento não pode ser destruição, que a justiça 
climática começa com a demarcação das terras e com o 
fortalecimento das línguas que nomeiam o mundo.

O Ministério da Cultura reafirma, assim, seu compromisso 
com a pluralidade, com a escuta, com a insurgência 
poética que transforma políticas públicas em cantos 
de cura. Porque proteger as culturas indígenas é proteger 
o futuro. E o futuro, como dizem os mais velhos, é 
ancestral e já começou.

Todas essas iniciativas do Ministério da Cultura no campo 
das culturas indígenas reafirmam o avanço do governo 
brasileiro na democratização do acesso aos direitos 
culturais e na valorização da pluralidade que constitui o 
Brasil, como elementos fundamentais para a democracia 
e o desenvolvimento sustentável para todos os brasileiros 
e brasileiras.

O Brasil é terra indígena: somos 391 etnias presentes em toda a extensão territorial do país 
e falamos 295 línguas vivas. São centenas de formas de pensar, existir, expressar o sagrado, 
com culturas distintas, e todas são Brasil. Celebrar, reverenciar, proteger, fortalecer e 
garantir o direito das culturas indígenas é celebrar quem somos, nosso passado, nosso 
presente e nosso futuro. Desse modo, o Ministério da Cultura e o Governo do Brasil 
reafirmam o compromisso de fortalecer, preservar e promover as culturas dos povos 
indígenas como parte essencial da identidade nacional e do futuro do país.

Governo do Brasil, ao lado do povo brasileiro!

Margareth Menezes
Ministra de Estado da Cultura do Brasil

O Ministério da Cultura 

reafirma seu compromisso 

com a pluralidade, com a 

escuta, com a insurgência 

poética que transforma 

políticas públicas em cantos 

de cura. Porque proteger 

as culturas indígenas é 

proteger o futuro. E o futuro, 

como dizem os mais velhos, 

é ancestral e já começou.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

10

Sumário



Português� 11

BRASIL

Produção artística 

e cultural de jovens 

indígenas no Brasil

Presidente da República Federativa do Brasil  Luiz Inácio Lula da Silva

Ministra da Cultura  Margareth Menezes

Secretária de Cidadania e Diversidade Cultural  Márcia Helena Gonçalves Rollemberg

Diretora Nacional de Promoção da Diversidade Cultural  Karina Miranda da Gama

Diretor da Política Nacional de Cultura Viva  João Pontes

Diretor de Promoção das Culturas Populares  Sebastião José Soares

Coordenadora de Projetos Especiais  Giselle Dupin



INTRODUÇÃO  O objetivo deste artigo é explorar a 
produção artística e cultural de jovens indígenas do Brasil. 
Os jovens indígenas, incluindo mulheres, homens e pessoas 
LGBTQIA+, estão emergindo como uma força poderosa 
na cena cultural, movendo-se através de diversas linguagens 
artísticas, como a música, as artes visuais, a literatura, a atuação 
cênica, entre outras. A importância de abordar este tema está 
na valorização e visibilização dessas expressões culturais, 
que são fundamentais para promover a diversidade e fortalecer 
as identidades indígenas no contexto do Mercosul Cultural.

A produção artística dos jovens 
indígenas é um campo dinâmico e 
atualmente com grande visibilidade, 
que reflete a complexidade e riqueza 
das culturas indígenas contemporâneas. 
Ao abordar este tema, destacamos a 
importante contribuição dessas vozes 
na cena cultural global e reforçamos 
a necessidade de políticas culturais 
inclusivas que reconheçam e apoiem 
a diversidade cultural. A arte indígena 
contemporânea é um poderoso meio 
de resistência, reafirmação identitária e 
diálogo intercultural, aspectos cruciais 
para a construção de sociedades 
mais justas e equitativas no âmbito 
do Mercosul.

Foto: Daniele Guajajara

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

12

Sumário



Artista visual e pesquisadora em direitos humanos, Daiara Tukano pertence ao povo 
Yepá Mahsã, mais conhecido como povo Tukano, que vive no Alto Rio Negro, no estado 
do Amazonas, na fronteira do Brasil com a Venezuela. Atualmente, ela atua como 
representante indígena no Conselho Nacional de Política Cultural.

Formada em artes pela Universidade de Brasília (UnB), Daiara foi professora de artes 
até passar a dedicar-se mais à produção artística. A partir de então, ela empreendeu 
uma busca pela produção de seu povo, desde objetos levados do território indígena 
durante o processo colonial, até grafismos e pinturas que estavam quase esquecidos, 
como ela explica:

“Na nossa região, a gente teve uma experiência muito triste de negação 
da nossa cultura por parte do Estado e da igreja. Quando chegaram 
os missionários católicos, eles proibiram tudo: a língua, os nomes, as cerimônias, 
todas as práticas. Então, são poucos os conhecedores, mas a minha família 
faz parte de uma linha de resistência que fez questão de manter esses 
conhecimentos vivos. E acho que esses conhecimentos chegam até mim através 
desse gesto de resistência, estão eu levo isso para a minha arte”.

“No início, era uma coisa muito pessoal, até que fui convidada para participar 
da exposição Armadilhas Indígenas, no Memorial dos Povos Indígenas, 
em Brasília, que trazia armadilhas feitas de pontas de taquara, que os parentes 
colocavam na floresta para tentar estourar os pneus dos caminhões que faziam 
o desmatamento na região deles. Então, o curador da exposição, Bené Fonteles, 
pediu para alguns artistas fazerem artes em volta de cada armadilha. Então, 

Daiara Tukano
@‌daiaratukano

OBRAS:

•	 Selva Mãe do Rio Menino (2020)  
maior mural de arte urbana 
do mundo, a obra ocupa mais 
de 1.000 m² no histórico Edifício 
Levy, no Centro de Belo Horizonte

•	 Véxoa: Nós Sabemos (2020)  
coletiva com com trabalhos de 23 artistas 
indígenas, com curadoria da também 
artista Naine Terena, do povo Terena, 
na Pinacoteca de São Paulo

RECONHECIMENTO E PRÊMIOS:

•	 2021  Vencedora do Prêmio PIPA Online

•	 2022 � Ganhadora do Prêmio 
Prince Claus, da organização 
holandesa Prince Claus Fund

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

13

Sumário



foi a primeira vez que eu mostrei pinturas minhas, 
que no caso foram pinturas que eu chamo 
de HORI, que é o nome que a gente dá para 
nossos grafismos, para as nossas mirações, 
para as visões que a gente tem na cerimônia 
da Ayahuasca”.

“Naquela época, eu era colaboradora da rádio 
Yandê, que foi a primeira rádio web feita 
por indígenas e voltada para os indígenas 
no Brasil, e que continua existindo. A 
gente fazia todo tipo de matérias, falando 
dos lançamentos, dos livros, músicas, filmes 
produzidos por indígenas. Foi assim que conheci 
um dos criadores da rádio, o Denilson Baniwa, 
que também é da região do Rio Negro e também 
é artista. Compartilhávamos do sentimento 
de que era importante termos uma transformação 
cultural no Brasil, com a inclusão da arte 
indígena, de uma arte que pudesse trazer nossas 
memórias, as nossas inquietações, a nossa luta 
e também as nossas cosmovisões, nossa cultura 
viva, porque existe um racismo estrutural, existe 
uma violência presente no Brasil, que está 
na escola, nas mídias, na literatura e nas artes 
também, mas que é muito naturalizada. Então, 
a gente começou a desenvolver todo tipo 
de trabalho de linguagem que pudesse ir de 
encontro a isso”.

“O trabalho do Denilson é bem explícito com relação a denunciar as violências. 
Mas, por uma decisão pessoal, o meu trabalho foi voltado para a valorização 
da minha cultura e da visão de mundo do meu povo, a nossa cosmovisão, 
da gente acreditar e ter fé realmente nas nossas narrativas de origem. Então, 
ainda estou nessa fase de encantamento, e faço de outra maneira a denúncia 
das violências, por meio de outras articulações, como a incidência política, pois 
precisamos muito da presença do Estado para construir um caminho que possa 
garantir que as nossas culturas continuem vivas.”

A respeito da relação da arte contemporânea com as tradições ancestrais, Daiara 
considera que não há diferença entre a tradicionalidade que está na origem e aquela 
que o artista indígena traz para as técnicas contemporâneas:

“Existem abordagens da arte que são acadêmicas e que são profundamente 
eurocentradas. A narrativa da história da arte é visivelmente racista em relação 
aos povos indígenas e a gente precisa ter um olhar crítico sobre isso. Trazer 
uma abordagem indígena implica em trazer outras narrativas históricas, 
ampliar as visões. Mas, isso inclui reformular muitas percepções sobre arte. 
Por exemplo, de que uma pessoa indígena que pinta com tinta acrílica ou que 
faz uma projeção ou um filme seria uma artista menos tradicional do que a 
que cria na comunidade, na Maloca, ou da pintura corporal com jenipapo, 
com urucum. Mas, na verdade, a essência é a mesma. A tradicionalidade está 
presente na consciência e na memória do artista, em sua identidade e em sua 
prática”.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

14

Sumário



“Precisamos construir a presença indígena nos espaços da arte, trazer a 
presença dos artistas indígenas e de suas criações para esses espaços que são 
representações de poder, para os museus de importância nacional. Faço parte 
de uma geração que, com parentes artistas de vários povos, conseguimos 
nos organizar para estarmos ali, chegando, quase que arrombando a porta, 
para participar e construir mostras e exposições, entrar em um circuito de arte 
que é elitista, trabalha de forma capitalista, em função de uma especulação, 
e está distante de nós, com uma lógica bastante predatória. São muitas 
armadilhas. As pessoas nos vêem como exóticos, querem nos tratar enquanto 
peças raras e somos muito mais do que isso. Nós somos pensamento, somos 
filosofia e, principalmente, somos uma vontade política de que esse tipo 
de abordagem sobre nós se transforme”.

“Eu fico muito feliz de poder mostrar o meu trabalho e trazer com ele a beleza 
da cultura do meu povo, da resistência do meu povo e de todos os outros povos. 
Mas, a minha intenção não é querer virar uma artista de elite, não é o dinheiro, 
não é a fama. Isso seria fácil, mas seria vazio. Esse trabalho que eu faço a 
gente constrói junto com todos os parentes, porque ninguém está fazendo 
só isso, a gente tem um espaço de discussão, de diálogo entre nós, para que o 
trabalho que a gente faz possa trazer mais jovens indígenas também na defesa 
da nossa cultura, do nosso pensamento e na construção de nossa artes, 
evidenciar que nós nunca fomos povos do passado, sempre estivemos em todas 
as contemporaneidades, sempre fomos povos do agora, pois a nossa relação 
de tempo é contínua e a nossa memória é muito mais longa, tanto para a 
frente quanto para trás, da mesma forma que nós esperamos que seja contínua 
a presença de nossos rios, de nossas florestas, de nossos cantos, de nossas 
línguas”.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

15

Sumário



Originário do povo Pankararu, do sertão do Estado de Pernambuco, nordeste brasileiro, 
Gean Ramos Pankararu preside atualmente o Instituto Aió Conexões, associação 
sem fins lucrativos de promoção da cultura indígena. Sua principal expressão artística 
é a música indígena contemporânea, que ele utiliza como ferramenta para valorizar, 
preservar e divulgar a cultura e as tradições de seu povo e dos demais povos originários.

Como cantor e compositor, ele se inspira em suas origens no Território Indígena 
Pankararu, lugar banhado pelo Rio São Francisco e referência de histórias e lembranças 
passadas oralmente, que envolvem antigas rotas de trem e convivência entre diversos 
povos indígenas:

“Foi nesse cenário que minha trajetória artística e de vida começou, em uma 
família numerosa. Sou o 12º filho de Dona Tida, indígena Pankararu, e de Seu 
Eronides, neto de pessoas negras escravizadas. Desde cedo, a música foi uma 
companheira, expressão profunda de identidade e resistência. Aos oito 
anos, já tocava os primeiros acordes no violão e, aos 19 anos, decidi ir para 
Brasília em busca de oportunidades para estudar música, indo depois para 
Florianópolis, onde gravei meu primeiro EP, em 2001. Tive a oportunidade de me 
apresentar em várias regiões do Brasil e até mesmo em cruzeiros internacionais, 
representando meu povo em diversos palcos”.

Gean Pankararu 
@‌geanramospankararuoficial

OBRAS:

•	 álbum “Por um Segundo”;

•	 DVD “Trajetória”; 

•	 CD “Inversões” (de 2016, indicado 
ao Grammy e ao prêmio Indigenous Music 
Awards, em Manitoba, Canadá); 

•	 trilha sonora do filme “Deus 
te dê Boa Sorte”, premiada no Festival 
de Cinema de Triunfo, em 2019; 

•	 mostra coletiva de música autoral 
“Reverbo”, desde 2019; 

•	 espetáculo “Aquela Estrela”; 

•	 Mostra Pankararu de Música (edições 
em 2020, 2021, 2022 e 2023); 

•	 músicas “Nanã” e “Escancarada”, gravadas 
em 2022 por artistas de renome – Ronaldo 
Bastos e Simone, respectivamente;

•	 curador do Festival Indígenas BR (2022) 
e do edital Natura Musical (2023); 

•	 Prêmio Grão de Música 2023, com a 
canção “Setembro em Mim”.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

16

Sumário



“Hoje, minha obra é uma continuidade das inspirações que encontro 
na natureza e na cultura do meu povo. A riqueza cultural dos nossos cantos, 
danças e ritos, misturada às influências de outros ritmos e sonoridades, 
inspiram-me a compor canções que falam tanto de quem somos quanto 
de quem queremos ser”.

As músicas de Gean, chamadas por ele de “canções-toré”, chamam atenção 
por fundirem tradição e inovação. Ele explica essa característica de sua obra:

“Minha música é uma fusão dos elementos ancestrais Pankararu 
com sonoridades contemporâneas, e busca criar uma ponte entre a tradição 
e a modernidade, unindo passado, presente e futuro em um círculo contínuo. 
As letras que componho abordam temas como ancestralidade, resistência, 
identidade indígena e os desafios sociais enfrentados pelos povos originários 
no Brasil.”

“Minhas obras são fruto de um processo de interação permanente com a minha 
ancestralidade, conservando e resgatando as minhas origens, sendo também 
parte da identidade e do patrimônio cultural do povo Pankararu. Nessa fusão, 
a essência dos nossos rituais, a força do toante Pankararu e a riqueza de nossa 
espiritualidade dialogam com ritmos e sonoridades contemporâneos, levando 
a experiência indígena para um novo público, mas sem perder o respeito e a 

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

17

Sumário



integridade dos nossos costumes ancestrais. Acredito no poder transformador 
da arte e busco, por meio da música, uma conexão com as memórias e histórias 
que carregamos, para inspirar as novas gerações a se orgulharem de suas raízes 
e a continuarem a nossa história de resistência e resiliência. Minha música é 
um instrumento de resistência.”

Responsável pela criação da Mostra Pankararu de Música e pelo Instituto Aió, Gean 
explica como essas ações buscam a sustentabilidade econômica, cultural e ambiental 
do povo Pankararu e das comunidades ao redor:

“Essas iniciativas permitem que artistas, artesãs/aos, agricultoras/es e outros 
profissionais da comunidade se conectem com o público e criem uma cadeia 
de valor que respeita e preserva nossos saberes e práticas. A Mostra movimenta 
a economia local e gera um espaço onde nosso artesanato, nossa música, 
gastronomia e tradições se tornam fontes de renda, além de fortalecerem nossa 
identidade cultural. E cada ação do Instituto Aió busca fomentar essa economia 
criativa, reforçando a autonomia das nossas comunidades e mantendo viva a 
nossa cultura, em diálogo com o mundo”.

“Esse ecossistema busca ir além do impacto econômico: é um sistema 
de sustentabilidade em várias camadas. É cultural, pois mantém viva a essência 
dos nossos ancestrais; é social, pois constrói diálogos entre as gerações e 
combate o apagamento das nossas histórias; e é ambiental, pois cada ação é 
pensada de maneira a respeitar e valorizar o território, fortalecendo o nosso 
vínculo com a terra. Ao trazer essas canções, acredito estar contribuindo para 
que as futuras gerações encontrem um espaço de expressão enraizado na nossa 
ancestralidade, mas que também fale diretamente às suas vivências no mundo 
atual”.

Gean Pankararu defende que a arte é mais do que uma expressão: é um meio 
de resistência que conecta passado, presente e futuro, e que, por isso, é um dos mais 
potentes instrumentos de visibilidade e resistência dos povos originários.

“A arte carrega nossas vozes, traduz nossas histórias, denuncia as injustiças 
que enfrentamos e fortalece nossa identidade de forma acessível e sensível. 
Através da música indígena contemporânea e das canções-toré, por exemplo, 
consigo comunicar tanto com o nosso povo quanto com outras culturas, criando 
um espaço de encontro e troca. É uma forma de proteger nossas tradições e 
também de adaptá-las aos novos contextos, sem perder nossa essência. Cada 
canção, dança ou obra artística que produzimos carrega em si uma resistência 
orquestrada, uma afirmação de que nossa cultura não só existe, como é viva e 
relevante”.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

18

Sumário



Primeiro grupo musical indígena de RAP criado no Brasil, que compõe e canta 
letras e músicas de Hip Hop, o BRO MC’s nasceu em 2009 na cidade de Dourados, 
no Estado de Mato Grosso do Sul, região Centro-Oeste. Seus quatro integrantes 
são do povo Guarani Kaiowá: Kelvin Mbaretê e Charlie Peixoto, da Aldeia Bororó; 
Bruno VN, da Aldeia Jaguaíru; e Clemerson Batista, da Aldeia Jabapiru. Misturando 
as línguas português e guarani para reafirmar a identidade e denunciar as difíceis 
condições de vida dos povos indígenas no Brasil, o grupo BRO MC’s já se apresentou 
em diversas cidades do país e começa a conquistar palcos internacionais, como 
os do Grammy, Global Citizen e Rock in Rio.

Em 2023, o grupo foi um dos contemplados com o Prêmio Cultura Viva Sérgio Mamberti 
de Diversidade Cultural, criado pelo Ministério da Cultura.

Os quatro integrantes do BRO MC’s comentaram as origens do grupo, suas características 
e os objetivos do trabalho que realizam com a música:

“Criamos o grupo em 2009, com o intuito de trazer os problemas sociais da nossa 
aldeia, relatando a questão indígena.” (Bruno VN)

“As tradições indígenas influenciam bastante o nosso trabalho porque é de onde 
a gente veio. Somos netos e filhos de rezadores tradicionais, dos que fazem suas 
rezas, então isso influencia muito a nossa arte. A principal fonte de inspiração 
é a comunidade, o povo Guarani Kaiowá e a luta, a caminhada deles. A gente 
aborda muito,a nossa comunidade, o nosso povo, nas letras das músicas.” 
(Kelvin Mbaretê)

Grupo BRO MC’S
@‌bromcsoficial

PRODUÇÃO DO GRUPO:

•	 Single – Resistência Nativa (2021);

•	 Single – Demarcação (2022);

•	 Single – Koangagua (2022)

•	 EP – Rap Indígena (2022)

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

19

Sumário



“A gente está mostrando uma coisa nova, uma coisa diferente que a gente está 
trazendo da nossa aldeia, mostrando para os não indígenas como é a nossa 
vida, a nossa vivência, a nossa realidade do dia a dia. A gente criou esse estilo, 
fez esse estilo de misturar as línguas, misturar os instrumentos indígenas 
com não indígenas, um pouco de cada coisa, uma coisa bonita, uma arte 
diferenciada que o BRO MC está levando, misturando guarani e português. 
A gente usa a nossa música para contar a história da comunidade indígena, 
falar a realidade da comunidade indígena, como a gente vive essa realidade 
da questão indígena. Então, a gente coloca isso nas nossas músicas, no tema 
da nossa poesia. E o tema vai ser sempre isso, sobre a luta pela sobrevivência, 
sobre a natureza e a nossa ancestralidade.” (Clemerson Batista)

“A música fez com que eu pudesse me expressar e falar sobre essa realidade 
da minha comunidade. A música é um caminho para que a gente possa levar a 
nossa voz, as nossas lutas. O rap que a gente fala é sobre a realidade do nosso 
povo, que é a realidade de muitos indígenas do povo Guarani Kaiowá do nosso 
Estado. Então, através do rap a gente relata esses problemas e, de alguma 
forma, também a violência que vem acontecendo com os povos indígenas. E 
é muito importante, porque o rap traz essa informação para muitas pessoas 
que ainda não entendem quem são os povos indígenas Guarani Kaiowá. Através 
da música, a gente vai mostrando para esses povos que também pode fazer.” 
(Charlie Peixoto)

“A gente faz uma mistura contemporânea indígena, música indígena. A gente 
leva as palavras dos nossos irmãos, a luta dos povos indígenas, dos Guarani 
Kaiowá para o palco. Então, isso acaba levando para vários públicos o 
conhecimento da cultura e da língua indígena, essa diversidade cultural 
que existe no Brasil”. (Kelvin)

O BRO MC é um grupo independente e, desde sua criação, tem conseguido se manter 
com sua arte, levando para os palcos os problemas e também a luta do povo indígena, 
como lembra Bruno VN. Entretanto, as dificuldades são muitas:

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

20

Sumário



“Muitos festivais não chamam os povos indígenas e isso acaba nos excluindo. 
Então, tem muito talento não reconhecido por falta de oportunidade.” (Charlie)

“É muito raro você ver o BRO fazer um show, porque ainda há muito preconceito, 
muitas barreiras a serem derrubadas.” (Bruno)

“A cultura indígena vem sendo desvalorizada no nosso Estado, então, é difícil viver 
disso. A renda do nosso grupo vem de eventos culturais.” (Kelvin)

Diante disso, os membros do grupo apontam algumas potencialidades e caminhos 
possíveis para a produção artística indígena, especialmente a música:

“A gente sobrevive da arte, a gente leva nossa arte para o mundo ver e, através 
disso, a gente sobrevive das músicas, das coisas que a gente faz e gosta de fazer. 
Eu tenho certeza de que essa é uma coisa que o indígena tem que fazer, tem que 
estar nesses lugares, mostrando e abrindo caminho para que os outros venham 
fazer parte também” (Clemerson)

“O BRO foi um precursor na estrada para dar mais espaço e visibilidade. Então, 
hoje em dia a gente vê artistas indígenas em lugares onde antes era impossível 
para o artista indígena chegar. Não são muitos, mas alguns artistas já estão 
chegando nesses grandes palcos internacionais e alcançando mais espaço e 
visibilidade para os povos originários” (Kelvin)

“Quando a gente mostrar a nossa arte é que as pessoas vão olhar para os povos 
indígenas e conhecer cada povo indígena. Porque cada povo tem sua cultura, 
uma realidade diferente, seu modo de viver. Então, não é a mesma cultura, 
as mesmas ideias e as mesmas reivindicações. São povos totalmente diferentes. 
Tem que se criar mais festivais onde nós, indígenas, possamos mostrar nossa 
cultura e o nosso talento, o que somos capazes de fazer; precisamos de festivais 
com artistas do audiovisual, da escrita, das artes plásticas e tantos outros artistas 
indígenas que têm seu talento. Isso é importante para as pessoas conhecerem 
os povos indígenas porque muitas pessoas não conhecem e, quando você cria 
esses festivais, acaba dando oportunidade para essas pessoas conhecerem.” 
(Charlie)

Um dos caminhos apontados é a ampliação do intercâmbio entre experiências e 
manifestações de diferentes povos:

“É preciso criar um intercâmbio de povos indígenas, não só do Brasil, mas um 
intercâmbio entre países vizinhos, para a gente descobrir quais são os desafios 
que outros povos indígenas enfrentam. Quando a gente faz esse intercâmbio, a 
gente acaba conhecendo a cultura dos nossos parentes e eles também conhecem 
nossa cultura, nossa língua. Podemos conhecer artistas indígenas de outros 
países e a realidade que eles querem passar na música. A música é a conexão 
de todos os povos. A música é um caminho para que a gente possa levar a nossa 
voz, as nossas lutas. Através da música, a gente vai mostrando para esses povos 
que também pode fazer. Então, por isso, é muito importante a conexão de todos 
os povos.” (Charlie)

“A gente leva nossa arte para o mundo ver e eu tenho certeza de que essa é 
uma coisa que o indígena tem que fazer, tem que estar nesses lugares, mostrando 
e abrindo caminho para que os outros venham fazer parte também.” (Clemerson)

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

21

Sumário



A cineasta Shirley Djukurnã Krenak pertence ao povo Krenak, do leste de Minas Gerais, 
inserido no bioma da Mata Atlântica. Deslocado pela ditadura militar nos anos 1970, 
seu povo morou por muitos anos na aldeia de Carmésia, próxima à cidade de Ferros. 
Ela foi uma das primeiras mulheres indígenas a ingressar em um curso superior 
no Brasil, no final dos anos 1990, e formou-se em Comunicação Social.

O primeiro traço característico de seu povo, reivindicado por Shirley, é a oralidade:

“Como artista eu costumo estar dentro do processo da oralidade. Eu procuro 
trabalhar muito com a questão oral. É com esse universo artístico que eu sempre 
procurei estar de acordo em todo o processo que é ensinado dentro da nossa 
cultura. Inclusive, a nossa linguagem não tem nem escrita, então, trabalhamos 
muito com a oralidade.”

Ela explica que o seu processo de criação envolve a cultura indígena e que começou 
a elaborar sua atividade artística a partir da realização de palestras em escolas e, 
principalmente, com trabalhos musicais. Hoje, além do cinema, ela atua com música, 
teatro e artes plásticas.

Como cineasta, Shirley já fez diversos trabalhos dentro da universidade, muitos 
deles ligados à perspectiva de luta, no mundo jurídico, pelos direitos de seu povo. 
Seu primeiro vídeo foi um documentário sobre o território indígena Sete Salões e a água 
do povo Krenak, que foi violada pela mineração.

Shirley  

Djukurnã Krenak
@‌shirleykrenak

Foto: Daniele Guajajara

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

22

Sumário



Atualmente, Shirley está inserida em uma das maiores 
articulações de mulheres indígenas, a ANMIGA, 
que é uma articulação internacional e com quem ela está 
trabalhando na elaboração do filme ‘Mulheres, Indígenas, 
Biomas’, que deve ser lançado em 2026. Tendo como tema 
principal o intercâmbio entre povos, o filme está sendo 
realizado com uma equipe técnica do Equador e a ANMIGA 
tem como parceira uma instituição indígena do Equador. 
“Então, o filme não trata só do meu país, o filme trata 
de todos os biomas do mundo inteiro, com uma perspectiva 
coletiva da união. Trata-se dessa coletividade, tanto 
espiritual quanto territorial humana”, explica Shirley.

Ao falar sobre sua relação com o audiovisual, ela ressalta um diferencial:

“Eu trabalho 24 horas por dia com o processo da comunicação, mas com 
uma amplitude muito grande dentro da espiritualidade. Porque a gente pode 
utilizar desse universo da arte junto com a tecnologia, sem se afastar do mundo 
espiritual. Porque o que importa dentro desse mundo da comunicação é 
que nós, enquanto seres humanos, possamos entender que tudo que nós 
temos de tecnologia é biodiversidade, vem do meio ambiente. O mundo 
da tecnologia faz parte da biodiversidade e a biodiversidade faz parte do nosso 
dia a dia, 24 horas por dia. Precisamos trabalhar os dois lados, porque a gente 
entende que o celular, câmera de filmagem, computador, faz parte da nossa 
biodiversidade. E como trabalhar isso tudo se não tiver coletividade? Então, é 
nessa linha que eu vou, levando e traduzindo o meu universo, falando o que eu 
vejo no mundo”.

Neste sentido, Shirley observa que os cineastas indígenas ainda não são aceitos 
no cinema como detentores do saber e como diretores de um projeto, motivo pelo qual 
são poucos, principalmente mulheres, que têm menos oportunidades para estar nesses 
espaços. Nesse campo, seus principais temas de interesse são o corpo, a espiritualidade, 
o território, a ancestralidade, a água, a mulher e as crianças.

“O cinema se transforma em arte, mas arte é o corpo humano. Arte é meu corpo, 
primeira coisa de tudo. Depois, o que eu faço através do meu corpo: nesse 
corpo que é arte, a gente manifesta essa energia do saber. E a energia do saber 
se transforma em diversas outras ações positivas que podem abrir portas 
para mais pessoas. Então, eu trabalho com essas mensagens que eu entendo 
que fazem parte do meu mundo da arte. Isso é o significado do mundo da arte 
para mim, esses pilares.”

Ela faz questão de lembrar que, dentro desses sete pilares está a ancestralidade. 
Por isso, trabalha com a economia criativa, mas costuma chamá-la de economia 
ancestral, dentro da qual o mais valorizado pelos povos indígenas é o território, 
que corresponde ao desenvolvimento mental, corporal, espiritual e criativo.

“Tudo que eu faço em termos de povo, em termos de território, envolve 
uma economia e economia não é só gerar lucro e ter dinheiro. Economia 
vem também do saber, de continuar esse valor humano e histórico dentro 
do processo de crescimento da humanidade. Por isso que eu falo em economia 
ancestral.”

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

23

Sumário



A respeito da relação entre sua atividade artística e os processos políticos em defesa 
dos povos indígenas e de seus territórios, Shirley comenta sobre a importância, 
mas também a dificuldade de se pautar ações sobre a questão ambiental em seu estado, 
Minas Gerais, onde atuam mais de 500 empresas de mineração, o que tem gerado 
uma grande violência ambiental.

“Isso aumenta a importância de trazer essas informações de forma verdadeira 
no mundo da comunicação. Então, a gente precisa falar de política pública 
dentro do mundo do cinema; são ações que a gente pode trabalhar de forma 
verdadeira, levando coisas corretas. Filmes com imagens, com perspectivas 
corretas para as pessoas. E de que forma trabalhar políticas públicas 
sem essa visão mais ampla do contemporâneo, sem essa visão mais ampla 
da comunicabilidade humana entre as pessoas, a oralidade do trabalho? Acho 
que no mundo do cinema se fala muito pouco sobre as questões que afetam 
os indígenas, como a mineração.”

Ainda sobre o setor do audiovisual, Shirley acredita que os cineastas e produtores 
brasileiros precisam ser mais valorizados e que a valorização do cinema brasileiro passa 
pela regulamentação das plataformas de streaming, como Netflix e outras. Ela defende 
também mais espaço para os cineastas indígenas, que têm olhar e forma próprios de ver 
o mundo, de ver o planeta:

“Eu gostaria que tivesse muito mais plataformas em que a gente pudesse 
se inscrever para buscar mais recursos para trabalhar dentro dessa perspectiva 
coletiva, porque aqui nós temos diversas histórias maravilhosas para serem 

mostradas para o mundo inteiro, mas através 
da nossa forma de ver, porque o mundo 
do cinema tem histórias de indígenas, mas não 
através da nossa visão. É através da visão do não 
indígena. Então, como reverter todo esse papel? 
Colocando a gente na direção.”

Shirley finaliza com uma mensagem sobre as vantagens 
de dar voz aos povos indígenas:

“Tudo que a gente tem ao nosso redor, 24 horas 
por dia, é tudo conexão com a gente mesmo. O 
problema é que o ser humano esqueceu disso 
e o mundo está sendo destruído porque você 
não está se conectando mais com você mesmo. 
De que forma você se conecta com seu mundo 
ancestral? A proposta da gente indígena estar 
no mundo do cinema é para poder levantar 
essa intenção e essa essência que se perderam 
nas pessoas. Isso é a potência da comunicação. É 
por isso que a gente está nesses espaços.”

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

24

Sumário



Português� 25

PARAGUAI

Breve Resenha do 

Plano Nacional dos 

Povos Indígenas 

do Paraguai

Presidência do Paraguai  Santiago Peña

Ministra da Cultura  Adriana Ortiz Semidei

Direção Geral de Gabinete  Humberto López Labella

Direção de Cooperação Internacional  Teresita Silvero

Direção Geral de Patrimônio Cultural  Natalia Ántola

Direção Geral de Planejamento, Desenvolvimento e Inovação Cultural   Humberto López Labella

Direção Geral de Comunicação Estratégica  Guillermo Ortiz

Direção Geral de Assessoria Jurídica  Maria Digna González

Direção Geral de Diversidade, Direitos e Processos Culturais  Estela Franceschelli

Direção de Formação e Divulgação da Diversidade Cultural  María Luz Saldívar

Departamento de Expressão, Atividades, Bens e Serviços Culturais  Fátima Báez

Equipe Técnica de Trabalho  María Luz Saldívar, Fátima Báez e Nadia Riveros



A relevância do PNPI é múltipla. Sob a perspectiva jurídica, identifica as ações 
prioritárias para efetivar os direitos dos povos estabelecidos na Constituição Nacional 
de 1992, na Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas, 
na Declaração Americana sobre os Direitos dos Povos Indígenas e em várias 
Convenções internacionais de direitos humanos ratificadas pelo Paraguai. Sob a 
perspectiva cultural, a decisão de adotar os valores fundamentais para os Povos 
Indígenas, definidos a partir de suas cosmovisões, como valores do Plano, confere-lhe 
um caráter inovador e profundamente intercultural.

Do ponto de vista político, o PNPI implica a adoção plena da abordagem baseada 
em direitos nas relações entre o Estado e os Povos Indígenas, praticando a consulta e a 
cooperação, com base nos princípios da justiça, da democracia, do respeito aos direitos 
humanos, da não discriminação e da boa-fé.

A população indígena que habita no Paraguai compreende 19 Povos Indígenas, 
pertencentes a 5 famílias linguísticas, com um total de 117.150 pessoas. 
Cada um desses povos possui uma cultura milenar expressa em sua língua, 
conhecimentos e práticas ancestrais.

Quanto à distribuição demográfica, atualmente 52% da população indígena vive 
na Região Oriental e 48% na Região Ocidental. Em relação à distribuição populacional 
por departamento, 66,7% dos indígenas estão assentados nos departamentos 
de Presidente Hayes, Boquerón, Canindeyú e Amambay. Os departamentos 
de Caaguazú, Alto Paraná, Alto Paraguai, Concepción, San Pedro e Caazapá concentram 
28,0%, e os restantes 5,3% habitam nos demais departamentos do país. A população 
indígena está assentada predominantemente em áreas rurais, um pouco mais de 91%. 
Entre os povos, os Maká e os Guarani Ocidentais são os únicos grupos indígenas 
que residem, em sua maioria, em áreas urbanas.

Os Povos Indígenas, em seu conjunto e cada um em sua particularidade, sofrem 
discriminações estruturais construídas e sustentadas ao longo da história do país, 
expressas fundamentalmente na negação de seus direitos à terra e ao território como 
obstáculo primordial para o desfrute de seus direitos humanos. Essa circunstância 
também afeta as condições de trabalho dos indígenas. Igualmente, a migração para 
os centros urbanos impulsionou um tipo de discriminação que tem como consequência 
o exercício da violência contra aqueles que trabalham nas ruas, sendo as meninas, 
os meninos, adolescentes e mulheres adultas os que mais sofrem esses rigores.

Relevância

Situação dos 

Povos Indígenas 

que Habitam 

no Paraguai

Desigualdades e 

Discriminações 

Estruturais

INTRODUÇÃO  O Plano Nacional dos Povos Indígenas 
(PNPI) constitui um marco na história democrática da República 
do Paraguai. Pela primeira vez, o Governo Nacional construiu 
e acordou com os Povos Indígenas um marco estratégico 
de ações para a garantia de seus direitos, por meio de um 
processo sustentado no diálogo intercultural.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

26

Sumário



ANTECEDENTES    Os Povos Indígenas sofreram injustiças históricas como resultado 
da colonização e da perda de seus territórios e recursos. No Paraguai, desde a etapa 
colonial, as políticas se caracterizaram pela exclusão, segregação e subordinação. 
Na década de 1970, os Povos Indígenas começaram a se organizar para a defesa 
de seus direitos e interesses em nível regional e nacional por meio da Associação 
de Parcialidades Indígenas (API).

OS DIREITOS DOS POVOS INDÍGENAS    O ideal de garantir a toda pessoa uma ordem social e 
internacional respeitosa de seus direitos se concretiza por meio da Declaração Universal 
dos Direitos Humanos, adotada pelas Nações Unidas.

CONSTITUIÇÃO NACIONAL    A Constituição Nacional é a lei suprema da República e 
reconhece, em seu Capítulo V do Título I, os direitos dos Povos Indígenas, afirmando 
sua existência como grupos anteriores à formação e organização do Estado paraguaio. 
A utilização da nomenclatura “povos” representa, na história do Paraguai, um grande 
avanço jurídico-político no tratamento digno às culturas ancestrais.

LIVRE DETERMINAÇÃO    A Declaração estabelece que os Povos Indígenas têm direito à 
livre determinação e, consequentemente, a estabelecer livremente sua condição política 
e perseguir livremente seu desenvolvimento econômico, social e cultural.

DIREITOS ÀS TERRAS, TERRITÓRIO E RECURSOS    Na Declaração, reconhece-se o 
direito dos Povos Indígenas às suas terras, territórios e recursos, incluindo aqueles 
que possuíram tradicionalmente, mas que atualmente estão sob controle de outros, 
de fato ou de direito.

DIREITOS ECONÔMICOS, SOCIAIS E CULTURAIS    As disposições da Declaração e 
da Convenção 169 da OIT, que afirmam os direitos dos Povos Indígenas à saúde, à 
educação, ao emprego, à moradia, à seguridade social e a um nível de vida adequado, 
são consonantes com as interpretações dos direitos econômicos, sociais e culturais pelo 

Marco Normativo 

e Político

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

27

Sumário



Comitê de Direitos Humanos e pelo Comitê de Direitos 
Econômicos, Sociais e Culturais.

Diante do mundo exterior, e muitas vezes também dentro 
das comunidades indígenas, a singularidade cultural 
dos Povos Indígenas é considerada um dos traços que os 
definem.

DIREITOS COLETIVOS    Os direitos dos Povos Indígenas 
têm, por definição, caráter coletivo. Ou seja, 
são conferidos a indivíduos indígenas que se organizam 
em povos. Embora também se reconheçam direitos 
individuais, é inovador o grau em que se reconhecem 
na Declaração os direitos coletivos.*

AVANÇOS LEGISLATIVOS E INSTITUCIONAIS    Além 
da normativa constitucional e das normas 
de direitos humanos de origem internacional vigentes 
que estabelecem direitos dos Povos Indígenas, o Paraguai 
conta com leis nacionais relevantes sobre a matéria.

•	 Estatuto das Comunidades Indígenas (Lei 
904/81) *

•	 Lei nº 3231/07 que cria a Direção-Geral 
de Educação Escolar Indígena

•	 Lei nº 5469/15 de Saúde Indígena
•	 Lei nº 4251/10 de Línguas
•	 Decreto nº 1039/2018

Os Povos Indígenas tiveram participação ativa nos processos que resultaram 
na Agenda 2030; por isso, esse marco se refere explicitamente às questões relacionadas 
ao desenvolvimento desses povos e se fundamenta nos princípios de universalidade, 
direitos humanos, igualdade e sustentabilidade ambiental (Nações Unidas, s.f. b).

Cada um dos 17 Objetivos de Desenvolvimento Sustentável e suas respectivas metas 
são relevantes quanto aos direitos e ao bem-estar dos povos: 156 das 169 metas 
estão estreitamente relacionadas aos direitos humanos, enquanto 73 estão 
vinculadas de forma significativa à Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos 
dos Povos Indígenas.

TERRITÓRIO    O território, em seu conjunto, é um espaço geográfico, espiritual e 
cultural, no qual vivem. É considerado como um grande lar do qual se obtém sustento 
diário. Está vinculado às práticas culturais, aos processos históricos, à alimentação e é 
parte do próprio povo. Transcende o utilitário e o comercial.

RECURSOS NATURAIS    As terras e territórios indígenas preservam a diversidade natural 
e contêm os recursos necessários para a vida. Os Povos Indígenas conhecem a mata 
e utilizam os recursos que a natureza oferece para a cura, a alimentação, a educação, 
a moradia e a arte. Além disso, os recursos naturais têm uma relação estreita com a 
espiritualidade.

Agenda 2030 e os 

Povos Indígenas

Valores

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

28

Sumário



ESPIRITUALIDADE    As terras e os territórios são os lugares das cerimônias. Ali se 
desenvolve toda a cultura e a forma de ser indígena. Existem sítios sagrados utilizados 
desde tempos ancestrais, locais onde se recolhem remédios tradicionais, se realizam 
práticas sagradas de orações, danças, cantos e jogos tradicionais, entre outras 
manifestações culturais. A espiritualidade na vida dos Povos Indígenas é um estado 
de relação direta com o grande espírito; essa situação é vivida e visualizada de maneira 
material e imaterial, em todo momento da existência da cultura, que se transmite 
de geração em geração e de acordo com a realidade de cada Povo Indígena.

IDENTIDADE    É o autorreconhecimento de ser indígena em sua diversidade, 
fundamentado na relação com o território, a cultura, a espiritualidade, a língua e a 
história ancestral de cada povo. Para os Povos Indígenas, o território ancestral é o 
fundamento de sua identidade:

Sem tekoha guasu (território) não há teko (vida). “Ao falar de terra, falamos de nós 
mesmos”, é o espaço sagrado “onde somos o que somos”. Na cosmovisão indígena, a 
natureza e a pessoa são uma só, o que implica uma relação harmoniosa com a Mãe Terra 
e todo o entorno.

LÍNGUAS    A cultura é a vida e a alma dos Povos Indígenas; nela se guardam todas 
as diversas formas de vida ao longo do tempo. Uma das formas de transmitir os saberes 
próprios nos Povos Indígenas é por meio da Palavra que cada cultura desenvolveu 
ao longo do tempo.

Por meio de suas línguas, através da oralidade e atualmente também da escrita, 
os diversos povos transmitem os saberes de suas culturas e podem se comunicar. 
As línguas são parte do patrimônio cultural que transcende as fronteiras do Paraguai.

ARTE E PRÁTICAS CULTURAIS    Essas manifestações são bens valiosos pela criatividade 
tangível e intangível, pela beleza, diversidade, riqueza, originalidade e profundidade 
dos valores expressos em suas obras e práticas coletivas.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

29

Sumário



Pode-se classificar a arte indígena em arte indígena utilitária, decorativa, de coleção e 
sagrada (Secretaria Técnica de Planejamento, 2018: 52).

Os relatos, os mitos, a música, as canções, os jogos e as festas tradicionais fazem parte 
da cultura dos Povos Indígenas e constituem, junto com sua arte, parte do patrimônio 
cultural do Paraguai.

RECIPROCIDADE    A economia indígena é uma prática cultural baseada no que 
os guaranis chamam de jopói, a reciprocidade, o compartilhar, utilizando os recursos 
disponíveis na comunidade de forma equilibrada e solidária.

As formas econômicas solidárias e respeitosas do equilíbrio ambiental desenvolvidas 
pelos indígenas atualmente adquirem cada vez mais relevância diante dos desafios 
do desenvolvimento sustentável no Paraguai e no mundo.

ORGANIZAÇÃO PRÓPRIA E DIREITO CONSUTUDINÁRIO    Cada Povo Indígena desenvolve 
seu próprio sistema organizativo de acordo com sua cultura e realidades, transmitido 
de geração em geração. Com o passar do tempo, os povos vão adaptando esse 
sistema organizativo ao contexto e às necessidades de sua cultura (Secretaria Técnica 
de Planejamento, 2018: 44).

Existem sistemas próprios de organização comunitária, assim como organizações 
em nível departamental, nacional e regional. No nível comunitário, a assembleia e o 
consenso ocupam um lugar central para a tomada de decisões da comunidade.

As leis consuetudinárias são normas internas de convivência que os povos possuem, 
e essas normas, junto com suas formas de aplicação, constituem sistemas jurídicos 
próprios.

Além disso, é necessário compreender o valor da palavra para os Povos Indígenas: o 
compromisso, os acordos, o respeito mútuo.

CONCLUSÃO  O PNPI é o instrumento de ação da República 
do Paraguai para alcançar os objetivos da Declaração das Nações 
Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas (2007), em cumprimento 
do compromisso assumido no Documento Final da Conferência 
Mundial sobre Povos Indígenas da Organização das Nações Unidas 
(2014). Constitui o marco orientador acordado com os Povos Indígenas 
para o desenvolvimento e consolidação de políticas de Estado.

O Plano busca melhorar as condições de vida 
das comunidades ancestrais e a qualidade de vida.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

30

Sumário



Português� 31

CHILE

1  Ao longo de todo o texto é utilizado o termo “povos indígenas/originários”, porque, no Chile, 
os integrantes das primeiras nações consideram o termo “indígena” ofensivo, pois carrega um peso 
simbólico negativo, e preferem “originário”, como indicado em diversos processos participativos 
de consulta prévia em nível nacional.

Rumo à Proteção dos 

Patrimônios Culturais 

dos Povos Indígenas/

Originários1 no Chile

Presidência do Chile  Gabriel Boric Font

Ministra das Culturas, das Artes e do Patrimônio  Carolina Arredondo Marzán

Subsecretaria das Culturas e das Artes  Jimena Jara Quilodrán

Chefe do Departamento de Cidadania Cultural da Subsecretaria 
das Culturas e Artes  Marianela Riquelme Aguiar 

Ponto Focal da Comissão da Diversidade Cultural do Mercosul  Moyra Holzapfel Peña

Departamento de Cidadania Cultural.

Subsecretaria das Culturas e das Artes



INTRODUÇÃO  Nos últimos 20 anos, ganhou força no Chile a ideia 
de legislar sobre um conceito fundamental para os povos indígenas/
originários: seus patrimônios culturais. Este é, sem dúvida, um conceito 
emergente, repleto de complexidades, pois leva em consideração 
todo o conjunto de sistemas culturais próprios dos povos originários, 
tanto em suas dimensões materiais quanto imateriais. Esta abordagem 
para lidar com esse fenômeno foi amplamente discutida no processo 
de Consulta Prévia com os povos indígenas e  afrodescendentes 
do Chile, para a nova legislação patrimonial, elaborada pelo Serviço 
Nacional do Patrimônio Cultural entre setembro de 2023 e 23 de abril 
de 2024, data em que foi assinado o acordo nacional da consulta 
indígena, enquanto a consulta afrodescendente foi concluída 
com um acordo nacional assinado em Arica, em 6 de abril de 2014.

O acordo final com os povos indígenas consiste em 20 pontos assinados pelas 
autoridades do Ministério das Culturas, das Artes e do Patrimônio e por 158 
representantes de todos os povos originários presentes nas 16 regiões do país, enquanto 
a Consulta Prévia às Tribos Afrodescendentes envolveu 30 representantes e resultou 
na assinatura de 14 pontos. O conteúdo desses acordos foi incorporado à proposta 
legislativa que está sendo analisada pela Comissão de Cultura do Senado, do nosso 
Congresso Nacional. Entendendo que esse processo pode não representar plenamente 
o verdadeiro significado de seus patrimônios para os 11 povos indígenas/originários 
e afrodescendentes do Chile, pois, o marco legal quase sempre fica aquém do objeto 
que pretende proteger, ainda mais quando se trata de demandas socioculturais.

Desde o retorno à democracia no Chile, em 1990, e mais especificamente, desde a 
promulgação da Lei Indígena nº19.253, em 1993, a realidade territorial dos povos 
indígenas mudou drasticamente, tanto em termos sociodemográficos quanto na esfera 
cultural. Do início da década de 1990 até o presente, diversos povos originários foram 
oficialmente reconhecidos, enriquecendo o espectro da diversidade cultural, ao mesmo 
tempo que uma série de demandas sociais transversais, em áreas como educação 
intercultural; direitos de gênero; direitos da natureza; e reconhecimento de direitos 
coletivos e individuais dos povos indígenas/originários, entre outras.

A situação atual em relação aos povos indígenas/originários reflete nosso arcabouço 
legal no Chile. Especificamente, o quadro de direitos dos povos indígenas/originários 
no Chile está bastante distante do padrão internacional dos direitos humanos 
dos povos. Assim, se compararmos este quadro com os dos nossos países vizinhos, 
verificamos que nem sequer reconhecemos os povos indígenas/originários como 
sujeitos de direitos na sua dimensão individual e coletiva.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

32

Sumário



Nesse contexto, o Chile tem pelo menos uma dívida em relação ao reconhecimento 
Constitucional básico dos povos indígenas/originários, um reconhecimento que a 
maioria dos países latino-americanos começou a abordar após a redemocratização 
de seus Estados no final da década de 1980 e início dos anos 1990. Essa situação 
nos separa claramente por cerca de 30 anos em termos de progresso no que diz respeito 
ao reconhecimento jurídico dos direitos dos povos. Esse contexto permitiu que esses 
países avançassem gradual e progressivamente no reconhecimento dos direitos 
políticos, econômicos, sociais e culturais, apesar dos avanços e retrocessos inerentes. 

No entanto, ao não seguir nessa direção, o Chile mantém um quadro jurídico 
nacional que reflete fielmente nossa realidade sociocultural, ambivalente e 
fragmentada. Um exemplo desse cenário é que hoje contamos com uma Lei Indígena, 
a de n°19.253, aprovada em 1993, que é a principal norma vigente no Chile referente 
ao reconhecimento dos direitos dos povos indígenas. Essa lei, no entanto, está inserida 
em um paradigma centrado no chamado etnodesenvolvimento, típico da década 
de 1980. A Lei Indígena chilena está claramente abaixo do padrão do conjunto 
de direitos humanos internacionais dos povos indígenas e não apresenta modificações 
substanciais que permitam sua atualização, ao menos no que diz respeito à Convenção 
169 da OIT, ratificada pelo Chile em 2008 e em vigor desde setembro de 2009.  

Atualmente, o Chile possui poucos instrumentos normativos dedicados exclusivamente 
ao reconhecimento dos direitos dos povos, como, por exemplo, a Lei que reconhece 
os espaços costeiros marítimos dos povos originários (2018) e outras normas que regem 
o direito à consulta prévia, a saber, os Decretos Supremos n° 66 e 40 (2013), a Lei da Ilha 
da Páscoa nº 16. 441 (1966), que basicamente concede direitos de cidadania ao povo Rapa 
Nui. Por sua vez, a Lei nº 21.070 visa regulamentar o exercício dos direitos de residência, 
permanência e circulação dentro e fora do território especial de Rapa Nui. Desde 2018, 
a Lei nº 21.045, que criou o atual Ministério das Culturas, das Artes e do Patrimônio, 
é regida pelos princípios da “diversidade cultural” e do “reconhecimento cultural 
dos povos indígenas”, entre outros, com funções específicas para promover e colaborar 
no reconhecimento e salvaguarda do patrimônio cultural indígena, entre outras.

Contudo, apesar desses avanços, não contamos com um marco legal que reconheça o 
patrimônio cultural dos povos indígenas e afrodescendentes, nem com uma garantia 
constitucional dos direitos humanos culturais. Temos apenas a Lei dos Monumentos 
Nacionais n° 17.288, de 1970, que não sofreu modificações substanciais desde então. 

Portanto, o Estado do Chile tem uma dívida histórica com o patrimônio cultural do país, 
e é urgente atualizar a legislação para cumprir os compromissos assumidos por meio 
das Convenções e Tratados Internacionais promovidos pelo Sistema das Nações Unidas, 
através de seus órgãos especializados, como a Unesco e a OIT.

Nesse contexto sociocultural, a atual administração governamental do Chile 
comprometeu-se, em seu programa, a realizar uma consulta prévia aos povos indígenas 
para a nova legislação sobre patrimônio, em conformidade com a norma da Convenção 
169 da OIT.  Esse processo, coordenado em nível nacional, durou oito meses. Teve 
início em agosto de 2023, com uma convocação pública nacional para organizações 
que representam os 11 povos indígenas legalmente reconhecidos no Chile. O processo 
de Consulta Prévia para a legislação patrimonial alcançou uma implementação 
territorial em 246 municípios, de um total de 346 em nível nacional, ou seja, 71%, 
tendo sido realizados 943 diálogos, nos quais 14.447 pessoas registraram presença, 
representando 3.248 organizações, comunidades e associações.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

33

Sumário



Os seguintes pilares foram consultados:

1. PILAR DE REPRESENTAÇÃO E PARTICIPAÇÃO: consultados sobre a representação dos povos 
indígenas e afrodescendentes no(s) órgão(s) que a nova legislação define para 
regulamentar o patrimônio cultural indígena  afrodescendente. 

2. PILAR DE PROTEÇÃO DOS PATRIMÔNIOS CULTURAIS INDÍGENAS E AFRODESCENDENTES: abordou 
como a nova legislação impedirá violações dos direitos humanos culturais dos povos. 
Buscou-se chegar a acordos sobre o uso adequado de conhecimentos e expressões 
culturais, normas sobre a restituição de bens culturais e regulamentação para o novo 
sepultamento de restos bioantropológicos, entre outros assuntos.

3. PILAR DE RECONHECIMENTO E DEFINIÇÕES: abordou o reconhecimento da existência 
dos patrimônios dos povos indígenas e afrodescendentes no Chile. Seu conteúdo, 
elementos e características foram definidos em conjunto.

Como resultado do processo de Consulta Prévia aos povos indígenas/originários, 
destacam-se os acordos n°2: 

“Definição de patrimônio cultural indígena, a saber: O patrimônio cultural 
indígena é um patrimônio vivo que constitui um todo indivisível que integra 
o material, o imaterial, o cultural e o natural. Esse patrimônio é dinâmico 
ao longo do tempo e mantém um vínculo permanente com as heranças culturais 
e espirituais ancestrais e com o meio ambiente natural, sendo transmitido 
de geração em geração. Abrange de forma integral a cosmovisão, os saberes, 
as línguas maternas, o conhecimento tradicional coletivo, as práticas ancestrais 
de saúde, as expressões e práticas culturais tradicionais, as memórias, 
as ciências, as artes, os espaços, as paisagens, os territórios, os maretórios e 
os lugares de importância histórica e cultural. O território é o elemento básico e 
articulador do patrimônio cultural indígena e é fundamental para sua projeção 
futura.  Cada povo pode usar sua língua materna para promover, aplicar, 
nomear e definir o patrimônio cultural indígena nos âmbitos de aplicação 
desta lei. (Acordo legal). “O reconhecimento e o fortalecimento das línguas 
serão incorporados como componente das políticas e programas sociais, 
com um plano a nível de território nacional que aborde a forma como serão 
desenvolvidos, considerando um programa social com ênfase em crianças, 
adolescentes e jovens pertencentes a povos originários.” (Acordo programático).

Acordo n°4: Reconhecimento do Conhecimento Tradicional Coletivo: 

“Se entende por ‘Conhecimento Tradicional Coletivo’ o conjunto de saberes 
ancestrais, práticas, ciências, tecnologias, crenças, técnicas, artesanatos e jogos 
ancestrais que são desenvolvidos, ofícios, toponímias e símbolos, apoiados e 
transmitidos de geração em geração, criados e desenvolvidos devido à natureza 
dinâmica das práticas dentro de um povo, que pode incluir aspectos linguísticos, 
rituais, cerimoniais, medicinais, de criação de filhos e partos ancestrais, 
agrícolas, pecuários, técnicas e outros conhecimentos ecológicos e espirituais 
que fazem parte do patrimônio cultural imaterial dos povos.”. 

Acordo n°7: Inventário nacional de Conhecimentos Tradicionais Coletivos; 
Acordo n°5: Reconhecimento das línguas maternas como patrimônio cultural 
dos povos originários no Chile, entre outros2.

2  Para mais informações, visitar o seguinte site:  
https://www.pueblosoriginarios.gob.cl/consulta-previa-indigena-y-afrodescendiente

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

34

Sumário

https://www.pueblosoriginarios.gob.cl/consulta-previa-indigena-y-afrodescendiente
https://www.pueblosoriginarios.gob.cl/consulta-previa-indigena-y-afrodescendiente


Um dos principais acordos é o reconhecimento do conhecimento tradicional, 
que, se aprovado pelo Congresso Nacional, como em exemplos comparáveis, 
seria protegido por uma legislação de natureza patrimonial. Isso permitiria, como 
primeiro passo, a construção de um sistema de proteção desses “conhecimentos 
tradicionais”, primeiramente por meio de seu reconhecimento; em seguida, 
por meio da realização de estudos com uma abordagem baseada em direitos, 
para que possa ser incluído em inventários também com uma abordagem 
baseada em direitos; alguns “conhecimentos tradicionais” seriam públicos, outros 
confidenciais, entre outras questões.

O processo participativo de exercício de direitos políticos, como o é o direito à consulta 
prévia, levanta diversas questões, sendo uma das principais aquelas relacionadas 
às demandas do pluralismo sociocultural. Além do cenário específico que possibilitaria 
a aprovação desta nova legislação, caso ela seja aprovada com a incorporação 
dos acordos de consulta prévia, este novo cenário legislativo poderia produzir 
os seguintes efeitos diretos:

Criação de políticas públicas sobre patrimônio com uma abordagem baseada 
em direitos, exercendo o direito coletivo de participação dos povos; mudança 
de paradigma e reconhecimento dos povos indígenas como sujeitos de direitos coletivos 
e individuais; progresso rumo à proteção e revitalização integral dos patrimônios 
culturais, tanto material quanto imaterial dos povos; maior democracia nas novas 
instituições de patrimônio; reconhecimento da especificidade do Ministério 
das Culturas, das Artes e do Patrimônio em matéria de patrimônios culturais dos povos 
indígenas e afrodescendentes, entre outros. 

Daniela Abarzúa Órdenes

Advogada da Divisão Jurídica do Serviço Nacional do 

Patrimônio Cultural do Ministério das Culturas, das Artes 

e do Patrimônio do Chile. Participou como Coordenadora 

Técnica Nacional do processo de Consulta Prévia aos 

povos indígenas e tribais afrodescendentes chilenos, 

para a nova legislação patrimonial do Chile. 

CONCLUSÃO  Portanto, um dos principais desafios futuros 
para as políticas públicas sobre essa questão é transversalizar 
as demandas históricas e contemporâneas dos povos indígenas/
originários e dos povos tribais afrodescendentes chilenos em todos 
os diversos órgãos da administração pública, com uma abordagem 
baseada em direitos que permita o exercício do direito coletivo à 
participação, como eixo articulador dos demais direitos humanos 
desses povos, no âmbito da administração pública do Estado do Chile.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

35

Sumário



No vale de Azapa, na região de Arica a Parinacota, foi realizado, nos dias 5 e 6 de abril, 
o Encontro Nacional do Povo Tribal Afrodescendente chileno, com a participação 
de autoridades e representantes de diversas regiões do país. O evento, organizado pelo 
Serviço Nacional de Patrimônio do Ministério das Culturas, das Artes e do Patrimônio, 
se insere nas atividades realizadas pela Consulta Indígena e Afrodescendente 
para a elaboração de uma nova legislação patrimonial. No total, participaram 
31 representantes das regiões de Arica e Parinacota, Tarapacá, Antofagasta, Atacama, 
Coquimbo, Valparaíso, Metropolitana, Maule e Biobío.

No dia 6 de abril, o Encontro Nacional do Povo Tribal Afrodescendente chileno, 
com a participação de autoridades e representantes de diversas regiões do país. 
Após três dias de intenso trabalho e diálogo foi assinado um acordo nacional de 14 
pontos. Na imagem, a Diretora Nacional Nélida Pozo Kudo; Coordenadora Nacional 
do processo de Consulta Prévia; a diretora regional de Arica e Parinacota; a encarregada 
regional do processo de consulta prévia e delegação de representantes do povo Tribal 
Afrodescendente Chileno da região de Arica e Parinacota.

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

36

Sumário



Encontro nacional de diálogo entre o Estado e os 158 representantes que participaram 
do encontro. Segundo dia de encontro nacional, 20 de abril de 2024, Santiago, 
representantes dos 11 povos indígenas, eleitos por seus territórios, das 16 regiões 
do país, mais o território especial Rapa Nui.

Em maio de 2024, foi realizado o XVII Encontro Zonal Norte de Praticantes Culturais 
Indígenas e Afrodescendentes. Uma atividade que reúne mais de 80 portadores 
de patrimônio cultural imaterial das regiões nortinas de Arica e Parinacota, Tarapacá, 
Antofagasta, Atacama e Coquimbo, além de praticantes culturais da  região patagônica 
de Aysén como convidados especiais para essa ocasião.

Fotos:  
Comunicações - Departamento de Cidadania Cultural do Ministério das Culturas, das Artes e do Patrimônio

Português

Caderno da Diversidade Cultural  

Boas práticas do MERCOSUL 

Diversidade e Povos indígenas/OrigináriosVOL. 5 Español

• Português

37

Sumário



Español� 38

ESPAÑOL

Cuadernos de  

diversidad 

cultural
Buenas prácticas del MERCOSUR

Diversidade e Povos Indígenas/Originários

Diversidad y Pueblos Indígenas/Originarios
VOL. 5

Edição Bilingue: 
português – espanhol

Cadernos da  

Diversidade  

Cultural
Boas práticas do MERCOSUL



Presentación

En el Ministerio de Cultura de Brasil nos hemos esforzado en promover 
políticas públicas de cultura que impulsen la transformación 
social, la emancipación y la justicia social. Así, avanzamos 
en la implementación de acciones e iniciativas que materializan 
un compromiso asumido con el pueblo brasileño y con políticas 
públicas para los pueblos indígenas como fortalecimiento de nuestra 
democracia y como desarrollo justo y sostenible de nuestro país.

Un avance del gobierno brasileño fue la creación del Ministerio de los Pueblos 
Indígenas, bajo el liderazgo de la ministra Sônia Guajajara, orientado a la promoción 
y fortalecimiento de políticas públicas para los pueblos indígenas. Esta iniciativa 
refleja un gobierno preocupado por corregir y enfrentar desafíos y problemas 
que históricamente han afectado a la población indígena, además de actuar en el 
reconocimiento, garantía y promoción de los derechos de los pueblos originarios. 
La institución representa un hito en la lucha por la reparación histórica y contra 
la violación de los derechos humanos.

En el ámbito cultural, el gobierno federal actúa para promover y fortalecer políticas 
públicas para los pueblos indígenas también como reparación histórica y justicia 
social. A través de iniciativas y acciones, se busca reconocer la fuerza de las culturas 
originarias, la importancia de la economía creativa indígena y la potencia de sus artes, 
del audiovisual y de la literatura. El objetivo es dar protagonismo, promover la inclusión 
y valorar la inmensa diversidad de lenguas, tradiciones y saberes de estos pueblos.

El Ministerio de Cultura actúa, así, en la consolidación de políticas culturales 
estructurantes y transversales, concebidas como políticas de Estado — plurales, 
democráticas y promotoras de los derechos culturales como derechos universales. 
En este proceso, buscamos reflejar la diversidad cultural brasileña y, al mismo tiempo, 
fortalecer lo que nos une como nación: el derecho de todos y todas a la cultura, con la 
participación social como eje central y estructurante.

Garantizar el pleno ejercicio de los derechos culturales — el acceso a la producción, 
difusión, promoción y disfrute de la cultura — es esencial para enfrentar 
las desigualdades y la pobreza. Esto implica reconocer el impacto social y económico 
de la cultura como generadora de riqueza, trabajo y renta — siempre de forma inclusiva, 
democrática y sostenible.

Reducir las desigualdades históricas de acceso a los recursos culturales, especialmente 
en territorios y comunidades históricamente marginadas, es imperativo para 
la construcción de una sociedad más justa. Un ejemplo significativo es la Política 
Nacional Aldir Blanc (PNAB), que asegura la transferencia anual de 3 mil millones 
de reales a estados y municipios y reserva una cuota mínima del 10% de los recursos 
para personas y comunidades indígenas.

Los saberes, tradiciones, expresiones culturales y tecnologías de los pueblos indígenas 
son fuentes fundamentales de aprendizaje sobre preservación de la naturaleza, 

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 39

Português

Resumen



justicia climática, respeto y paz. De la misma manera, las mujeres y juventudes 
indígenas nos enseñan nuevas formas de hacer política, garantizar derechos y 
practicar la sostenibilidad — modos de existir y relacionarse con el mundo que inspiran 
la construcción de un futuro más equilibrado. En este sentido, avanzamos con la 
creación de la Coordinación de Promoción de las Culturas Indígenas, en el ámbito de la 
Secretaría de Ciudadanía y Diversidad Cultural, encargada de elaborar el Plan Nacional 
de las Culturas de los Pueblos Indígenas.

Aprobado por unanimidad en la 4ª Conferencia Nacional de Cultura, el Plan de las 
Culturas Indígenas es una construcción colectiva que exige escucha calificada, 
cuidado y corresponsabilidad entre ministerios, organizaciones indígenas y territorios. 
Su metodología valora el protagonismo indígena, la diversidad de saberes y 
la espiritualidad como fundamento. No se trata de adaptar los pueblos a las políticas 
existentes, sino de transformar las políticas públicas a partir de los saberes indígenas.

El plan es reconocido como política de Estado transversal y estratégica, fundamental 
para la defensa de los derechos originarios, de las lenguas, de las memorias y de los 
muchos modos de buen vivir. Y, principalmente, representa una iniciativa inédita, 
sin precedentes en la historia de este país.

Celebrar las culturas indígenas es celebrar el Brasil del tamaño 
de Brasil — aquel que no cabe en los mapas, pero late en las 
aldeas, en las retomadas, en las luchas contra la serpiente 
del capital. Es reconocer que el desarrollo no puede 
ser destrucción, que la justicia climática comienza con la 
demarcación de las tierras y con el fortalecimiento de las 
lenguas que nombran el mundo.

El Ministerio de Cultura reafirma, así, su compromiso 
con la pluralidad, con la escucha, con la insurgencia poética 
que transforma políticas públicas en cantos de sanación. 
Porque proteger las culturas indígenas es proteger el futuro. Y 
el futuro, como dicen los mayores, es ancestral y ya comenzó.

Todas estas iniciativas del Ministerio de Cultura en el ámbito 
de las culturas indígenas reafirman el avance del gobierno 
brasileño en la democratización del acceso a los derechos 
culturales y en la valorización de la pluralidad que constituye 
Brasil, como elementos fundamentales para la democracia y 
el desarrollo sostenible para todos los brasileños y brasileñas.

Brasil es tierra indígena: somos 391 etnias presentes en toda 
la extensión territorial del país y hablamos 295 lenguas vivas. Son cientos de formas 
de pensar, existir, expresar lo sagrado, con culturas distintas, y todas son Brasil. Celebrar, 
reverenciar, proteger, fortalecer y garantizar el derecho de las culturas indígenas 
es celebrar quiénes somos, nuestro pasado, nuestro presente y nuestro futuro. De este 
modo, el Ministerio de Cultura y el Gobierno de Brasil reafirman el compromiso 
de fortalecer, preservar y promover las culturas de los pueblos indígenas como parte 
esencial de la identidad nacional y del futuro del país.

Gobierno de Brasil, al lado del pueblo brasileño!

Margareth Menezes
Ministra de Cultura de Brasil

El Ministerio de Cultura 

reafirma, así, su compromiso 

con la pluralidad, con la 

escucha, con la insurgencia 

poética que transforma 

políticas públicas en cantos 

de sanación. Porque 

proteger las culturas 

indígenas es proteger 

el futuro. Y el futuro, 

como dicen los mayores, 

es ancestral y ya comenzó.

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 40

Português

Resumen



Español� 41

BRASIL

Producción artística y 

cultural de la juventud 

indígena en Brasil

Presidente de la República Federativa de Brasil  Luiz Inácio Lula da Silva

Ministra de Cultura  Margareth Menezes

Secretaria de Ciudadanía y Diversidad Cultural  Márcia Helena Gonçalves Rollemberg

Directora Nacional de Promoción de la Diversidad Cultural  Karina Miranda da Gama

Director de la Política Nacional de Cultura Viva  João Pontes

Director de Promoción de las Culturas Populares  Sebastião José Soares

Coordinadora de Proyectos Especiales  Giselle Dupin



INTRODUCCIÓN   El objetivo de este artículo es explorar 
la producción artística y cultural de jóvenes indígenas de Brasil. 
Los jóvenes indígenas, incluyendo mujeres, hombres y personas 
LGBTQIA+, están emergiendo como una fuerza poderosa 
en la escena cultural, moviéndose a través de diversos lenguajes 
artísticos, como la música, las artes visuales, la literatura, 
la actuación y otros. La importancia de abordar este tema radica 
en la valorización y visibilización de estas expresiones culturales, 
que son fundamentales para promover la diversidad y fortalecer 
las identidades indígenas en el contexto del Mercosur Cultural.

La producción artística de los jóvenes 
indígenas es un campo dinámico y 
actualmente con gran visibilidad, que refleja 
la complejidad y riqueza de las culturas 
indígenas contemporáneas. Al abordar 
este tema, destacamos la importante 
contribución de estas voces en la escena 
cultural global y reforzamos la necesidad 
de políticas culturales inclusivas 
que reconozcan y apoyen la diversidad 
cultural. El arte indígena contemporáneo 
es un poderoso medio de resistencia, 
reafirmación identitaria y diálogo 
intercultural, aspectos cruciales para 
la construcción de sociedades más justas y 
equitativas en el ámbito del Mercosur.

Foto: Daniele Guajajara

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 42

Português

Resumen



Artista visual e investigadora en derechos humanos, Daiara Tukano pertenece al pueblo 
Yepá Mahsã, más conocido como pueblo Tukano, que vive en el Alto Río Negro, en el 
estado de Amazonas, en la frontera de Brasil con Venezuela. Actualmente, actúa como 
representante indígena en el Consejo Nacional de Política Cultural.

Formada en artes por la Universidad de Brasilia, Daiara fue profesora de artes hasta 
decidir dedicarse más a la producción artística. Entonces, emprendió una búsqueda 
sobre la producción de su pueblo, desde objetos llevados del territorio indígena durante 
el proceso colonial, hasta grafismos y pinturas que estaban casi olvidados, como ella 
explica:

“En nuestra región, tuvimos una experiencia muy triste de negación de nuestra 
cultura por parte del Estado y de la iglesia. Cuando llegaron los misioneros 
católicos, prohibieron todo: la lengua, los nombres, las ceremonias, todas 
las prácticas. Entonces, son pocos los conocedores, pero mi familia forma parte 
de una línea de resistencia que se empeñó en mantener esos conocimientos 
vivos. Y creo que esos conocimientos llegan hasta mí a través de ese gesto 
de resistencia, por eso los llevo a mi arte.

“Al principio, era algo muy personal, hasta que fui invitada a participar en la 
exposición Armadilhas Indígenas, en el Memorial de los Pueblos Indígenas, 
que mostraba trampas hechas con puntas de bambú que los parientes 
colocaban en el bosque para intentar reventar los neumáticos de los camiones 
que deforestaban la región. Entonces, el curador de la exposición, Bené Fonteles, 
pidió a algunos artistas que hicieran obras alrededor de cada trampa. Fue la 

Daiara Tukano
@‌daiaratukano

OBRAS:

•	 Selva Mãe do Rio Menino (2020)  
maior mural de arte urbana 
do mundo, a obra ocupa mais 
de 1.000 m² no histórico Edifício 
Levy, no Centro de Belo Horizonte

•	 Véxoa: Nós Sabemos (2020)  
coletiva com com trabalhos de 23 artistas 
indígenas, com curadoria da também 
artista Naine Terena, do povo Terena, 
na Pinacoteca de São Paulo

RECONHECIMENTO E PRÊMIOS:

•	 2021  Vencedora do Prêmio PIPA Online

•	 2022 � Ganhadora do Prêmio 
Prince Claus, da organização 
holandesa Prince Claus Fund

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 43

Português

Resumen



primera vez que mostré mis pinturas, que en 
este caso fueron pinturas que llamé HORI, que es 
el nombre que damos a nuestros grafismos, a 
nuestras visiones, a las imágenes que tenemos 
en la ceremonia de Ayahuasca.

“En aquella época, yo colaboraba con la radio 
Yandê, que fue la primera radio web hecha 
por indígenas y dirigida a los indígenas en Brasil, 
y que sigue existiendo. Hacíamos todo tipo 
de reportajes, hablando de lanzamientos de libros, 
músicas, películas producidas por indígenas. 
Así conocí a uno de los creadores de la radio, 
Denilson Baniwa, que también es de la región 
del Río Negro y también es artista. Compartíamos 
el sentimiento de que era importante tener 
una transformación cultural en Brasil, con la 
inclusión del arte indígena, un arte que pueda 
traer nuestras memorias, nuestras inquietudes, 
nuestra lucha y también nuestras cosmovisiones, 
nuestra cultura viva, porque existe un racismo 
estructural, existe una violencia presente 
en Brasil, que está en la escuela, en los medios, 
en la literatura y en las artes también, pero 
que está muy naturalizada. Entonces, empezamos 
a desarrollar todo tipo de trabajos de lenguaje 
que pudieran enfrentarse a eso.

“El trabajo de Denilson es muy explícito 
en relación con denunciar las violencias. Pero, 

por una decisión personal, mi trabajo se orientó hacia la valorización de mi 
cultura y de la visión del mundo de mi pueblo, nuestra cosmovisión, de creer y 
tener fe realmente en nuestras narrativas de origen. Entonces, todavía estoy 
en esa fase de encantamiento, y hago de otra manera la denuncia de las 
violencias, por medio de otras articulaciones, como por ejemplo la incidencia 
política, pues necesitamos mucho la presencia del Estado para construir 
un camino que pueda garantizar que nuestras culturas sigan vivas.”

Sobre la relación del arte contemporáneo con las tradiciones ancestrales, Daiara 
considera que no hay diferencia entre la tradicionalidad que está en el origen y aquella 
que el artista indígena lleva a las técnicas contemporáneas:

“Existen enfoques del arte que son académicos y profundamente eurocentrados. 
La narrativa de la historia del arte es visiblemente racista en relación con los 
pueblos indígenas y necesitamos tener una mirada crítica sobre eso. Traer 
un enfoque indígena implica traer otras narrativas históricas, ampliar 
las visiones. Pero eso incluye reformular muchas percepciones sobre el arte. 
Por ejemplo, la idea de que una persona indígena que pinta con pintura 
acrílica o que hace una proyección o una película sería una artista menos 
tradicional que la que crea en la comunidad, en la Maloca, o la que hace pintura 
corporal con jenipapo, con urucum. Pero, en realidad, la esencia es la misma. 
La tradicionalidad está presente en la conciencia y en la memoria del artista, 
en su identidad y en su práctica.

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 44

Português

Resumen



“Necesitamos construir la presencia indígena en los espacios del arte, traer 
la presencia de los artistas indígenas y sus creaciones en esos espacios que son 
representaciones de poder, en los museos de importancia nacional. Formo 
parte de una generación que, junto con parientes artistas de varios pueblos, 
logramos organizarnos para estar allí llegando, casi forzando la puerta, para 
participar y construir muestras y exposiciones, entrar en un circuito de arte 
que es elitista, trabaja de forma capitalista, en función de una especulación, y 
está distante de nosotros, con una lógica bastante depredadora. Son muchas 
trampas. Las personas nos ven como exóticos, quieren tratarnos como piezas 
raras, y somos mucho más que eso. Somos pensamiento, somos filosofía y, 
principalmente, somos una voluntad política de que este tipo de enfoque sobre 
nosotros se transforme.

“Me siento muy feliz de poder mostrar mi trabajo y traer con él la belleza de la 
cultura de mi pueblo, la resistencia de mi pueblo y de todos los demás pueblos. 
Pero mi intención no es querer convertirme en una artista de élite, no es 
el dinero, no es la fama. Eso sería fácil, pero sería vacío. Este trabajo que hago 
lo construimos junto con todos los parientes, porque nadie está haciendo solo 
esto, tenemos un espacio de discusión, de diálogo entre nosotros, para que el 
trabajo que hacemos pueda traer más jóvenes indígenas también en la defensa 
de nuestra cultura, de nuestro pensamiento y en la construcción de nuestro arte, 
evidenciar que nunca fuimos pueblos del pasado, siempre estuvimos en todas 
las contemporaneidades, siempre fuimos pueblos del ahora, pues nuestra 
relación con el tiempo es continua y nuestra memoria es mucho más larga, tanto 
hacia adelante como hacia atrás, de la misma manera que esperamos que sea 
continua la presencia de nuestros ríos, de nuestros bosques, de nuestros cantos, 
de nuestras lenguas.”

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 45

Português

Resumen



Originario del pueblo Pankararu del sertão del Estado de Pernambuco, en la región 
del nordeste brasileño, Gean Ramos Pankararu preside actualmente el Instituto 
Aió Conexões, asociación sin fines de lucro dedicada a la promoción de la cultura 
indígena. Su principal expresión artística es la música indígena contemporánea, 
que utiliza como herramienta para valorar, preservar y difundir la cultura y 
las tradiciones de su pueblo y de los demás pueblos originarios.

Como cantante y compositor, se inspira en sus orígenes en el Territorio Indígena 
Pankararu, lugar bañado por el Río São Francisco y referencia de historias y recuerdos 
transmitidos oralmente, que involucran antiguas rutas de tren y la convivencia entre 
diversos pueblos indígenas:

“Es en este escenario donde comenzó mi trayectoria artística y de vida, 
en una familia numerosa. Soy el 12º hijo de Doña Tida, indígena Pankararu, 
y de Don Eronides, nieto de personas negras esclavizadas. Desde temprano, 
la música fue una compañera, expresión profunda de identidad y resistencia. 
A los ocho años ya tocaba los primeros acordes en la guitarra y, a los 19 años, 
decidí ir a Brasilia en busca de oportunidades para estudiar música, y luego 
a Florianópolis, donde grabé mi primer EP en 2001. Tuve la oportunidad 
de presentarme en varias regiones de Brasil e incluso en cruceros 
internacionales, representando a mi pueblo en diversos escenarios.

Gean Pankararu
@‌geanramospankararuoficial

OBRAS:

•	 álbum Por um Segundo; 

•	 DVD Trajetória; 

•	 CD Inversões (2016, nominado 
al Grammy y al premio Indigenous Music 
Awards, en Manitoba, Canadá); 

•	 banda sonora de la película Deus 
te dê Boa Sorte, premiada en el Festival 
de Cine de Triunfo, en 2019; 

•	 muestra colectiva de música 
autoral Reverbo, desde 2019; 

•	 espectáculo Aquela Estrela; 

•	 Mostra Pankararu de Música (ediciones 
en 2020, 2021, 2022 y 2023); 

•	 canciones Nanã y Escancarada, grabadas 
en 2022 por artistas de renombre – Ronaldo 
Bastos y Simone, respectivamente; 

•	 curador del Festival Indígenas BR (2022) 
y del edital Natura Musical (2023); 

•	 Premio Grão de Música 2023 con la 
canción Setembro em Mim.

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 46

Português

Resumen



“Hoy, mi obra es una continuidad de las inspiraciones que encuentro en la 
naturaleza y en la cultura de mi pueblo. La riqueza cultural de nuestros cantos, 
danzas y rituales, mezclada con influencias de otros ritmos y sonoridades, 
me inspira a componer canciones que hablan tanto de quiénes somos como 
de quiénes queremos ser.

Las músicas de Gean, llamadas por él “canciones-toré”, llaman la atención por fusionar 
tradición e innovación. Él explica esta característica de su obra:

“Mi música es una fusión de los elementos ancestrales Pankararu 
con sonoridades contemporáneas, y busca crear un puente entre la tradición 
y la modernidad, uniendo pasado, presente y futuro en un círculo continuo. 
Las letras que compongo abordan temas como ancestralidad, resistencia, 
identidad indígena y los desafíos sociales que enfrentan los pueblos originarios 
en Brasil.”

“Mis obras son fruto de un proceso de interacción permanente con mi 
ancestralidad, conservando y rescatando mis orígenes, siendo también parte 
de la identidad y del patrimonio cultural del pueblo Pankararu. En esta fusión, 
la esencia de nuestros rituales, la fuerza del toante Pankararu y la riqueza 
de nuestra espiritualidad dialogan con ritmos y sonoridades contemporáneas, 
llevando la experiencia indígena a un nuevo público, pero sin perder el respeto 
y la integridad de nuestras costumbres ancestrales. Creo en el poder 
transformador del arte y busco, a través de la música, una conexión con las 
memorias e historias que llevamos, para inspirar a las nuevas generaciones a 

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 47

Português

Resumen



sentirse orgullosas de sus raíces y a continuar nuestra historia de resistencia y 
resiliencia. Mi música es un instrumento de resistencia.”

Responsable de la creación de la Mostra Pankararu de Música y del Instituto Aió, Gean 
explica cómo estas acciones buscan la sostenibilidad económica, cultural y ambiental 
del pueblo Pankararu y de las comunidades a su alrededor:

“Estas iniciativas permiten que artistas, artesanas/os, agricultoras/es y otros 
profesionales de la comunidad se conecten con el público y creen una cadena 
de valor que respete y preserve nuestros saberes y prácticas. La Mostra dinamiza 
la economía local y genera un espacio donde nuestra artesanía, nuestra 
música, gastronomía y tradiciones se convierten en fuentes de ingresos, además 
de fortalecer nuestra identidad cultural. Y cada acción del Instituto Aió busca 
fomentar esta economía creativa, reforzando la autonomía de nuestras 
comunidades y manteniendo viva nuestra cultura, en diálogo con el mundo.

“Este ecosistema busca ir más allá del impacto económico: es un sistema 
de sostenibilidad en varias capas. Es cultural, porque mantiene viva la esencia 
de nuestros ancestros; es social, porque construye diálogos entre generaciones 
y combate el borrado de nuestras historias; y es ambiental, porque cada acción 
está pensada para respetar y valorar el territorio, fortaleciendo nuestro vínculo 
con la tierra. Al traer estas canciones, creo estar contribuyendo para que las 
futuras generaciones encuentren un espacio de expresión enraizado en nuestra 
ancestralidad, pero que también hable directamente a sus vivencias en el 
mundo actual.”

Gean Pankararu defiende que el arte es más que una expresión: es un medio 
de resistencia que conecta pasado, presente y futuro, y que, por ello, es uno de los 
más potentes instrumentos de visibilidad y resistencia de los pueblos originarios:

“El arte lleva nuestras voces, traduce nuestras historias, denuncia las injusticias 
que enfrentamos y fortalece nuestra identidad de forma accesible y sensible. 
A través de la música indígena contemporánea y de las canciones-toré, 
por ejemplo, consigo comunicar tanto con nuestro pueblo como con otras 
culturas, creando un espacio de encuentro e intercambio. Es una forma 
de proteger nuestras tradiciones y también de adaptarlas a los nuevos contextos 
sin perder nuestra esencia. Cada canción, danza u obra artística que producimos 
lleva en sí una resistencia orquestada, una afirmación de que nuestra cultura 
no solo existe, sino que está viva y es relevante.”

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 48

Português

Resumen



Primer grupo musical indígena de RAP creado en Brasil, que compone y canta letras y 
músicas de Hip Hop, BRO MC’s nació en 2009 en la ciudad de Dourados, en el Estado 
de Mato Grosso do Sul, región Centro-Oeste. Sus cuatro integrantes son del pueblo 
Guaraní Kaiowá: Kelvin Mbaretê y Charlie Peixoto, de la Aldea Bororó; Bruno VN, de la 
Aldea Jaguaíru; y Clemerson Batista, de la Aldea Jabapiru. Mezclando los idiomas 
portugués y guaraní para reafirmar la identidad y denunciar las difíciles condiciones 
de vida de los pueblos indígenas en el país, el grupo BRO MC’s ya se ha presentado 
en diversas ciudades de Brasil y comienza a conquistar escenarios internacionales, como 
el Grammy, Global Citizen y Rock in Rio.

En 2023, el grupo fue uno de los galardonados con el Premio Cultura Viva Sérgio 
Mamberti de Diversidad Cultural, creado por el Ministerio de Cultura.

Los cuatro integrantes del BRO MC’s comentaron los orígenes del grupo, 
sus características y los objetivos del trabajo que realizan con la música:

“Creamos el grupo en 2009, con el objetivo de traer los problemas sociales 
de nuestra aldea, relatando la cuestión indígena.” (Bruno VN)

“Las tradiciones indígenas influyen bastante en nuestro trabajo porque 
es de donde venimos. Somos nietos e hijos de rezadores tradicionales, de los 
que hacen sus rezos, entonces eso influye mucho en nuestro arte. La principal 
fuente de inspiración es la comunidad, el pueblo Guaraní Kaiowá y su lucha, 
su camino. Abordamos mucho en las letras de las canciones sobre nuestra 
comunidad, nuestro pueblo.” (Kelvin Mbaretê)

Grupo BRO MC’S
@‌bromcsoficial

PRODUÇÃO DO GRUPO:

•	 Single – Resistência Nativa (2021);

•	 Single – Demarcação (2022);

•	 Single – Koangagua (2022)

•	 EP – Rap Indígena (2022)

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 49

Português

Resumen



“Estamos mostrando algo nuevo, algo diferente que traemos de nuestra aldea, 
mostrando a los no indígenas cómo es nuestra vida, nuestra vivencia, nuestra 
realidad cotidiana. Creamos este estilo, mezclamos los idiomas, mezclamos 
los instrumentos indígenas con no indígenas, un poco de cada cosa, algo bonito, 
un arte diferente que BRO MC’s está llevando, mezclando guaraní y portugués. 
Usamos nuestra música para contar la historia de la comunidad indígena, 
hablar de la realidad de la comunidad indígena, cómo vivimos esa realidad de la 
cuestión indígena. Entonces, ponemos eso en nuestras canciones, en el tema 
de nuestra poesía. Y el tema siempre será eso: la lucha por la supervivencia, 
la naturaleza y nuestra ancestralidad.” (Clemerson Batista)

“La música hizo que pudiera expresarme y hablar sobre esta realidad de mi 
comunidad. La música es un camino para que podamos llevar nuestra voz, 
nuestras luchas. El rap que hacemos habla sobre la realidad de nuestro pueblo, 
que es la realidad de muchos indígenas del pueblo Guaraní Kaiowá de nuestro 
Estado. Entonces, a través del rap relatamos estos problemas y, de alguna 
forma, también la violencia que ocurre contra los pueblos indígenas. Y es muy 
importante, porque el rap lleva esta información a muchas personas que aún 
no entienden quiénes son los pueblos indígenas Guaraní Kaiowá. A través de la 
música, vamos mostrando a esos pueblos que también pueden hacerlo.” (Charlie 
Peixoto)

“Hacemos una mezcla contemporánea indígena, música indígena. Llevamos 
las palabras de nuestros hermanos, la lucha de los pueblos indígenas, de los 
Guaraní Kaiowá al escenario. Entonces, eso acaba llevando a varios públicos 
el conocimiento de la cultura y de la lengua indígena, esta diversidad cultural 
que existe en Brasil.” (Kelvin)

BRO MC’s es un grupo independiente y, desde su creación, ha logrado mantenerse 
con su arte, llevando a los escenarios los problemas y también la lucha del pueblo 
indígena, como recuerda Bruno VN. Sin embargo, las dificultades son muchas:

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 50

Português

Resumen



“Muchos festivales no llaman a los pueblos indígenas y eso acaba 
excluyéndonos. Entonces, hay mucho talento no reconocido por falta 
de oportunidad.” (Charlie)

“Es muy raro ver a BRO hacer un show, porque todavía hay mucho prejuicio, 
muchas barreras que derribar.” (Bruno)

“La cultura indígena viene siendo desvalorizada en nuestro Estado, entonces 
es difícil vivir de esto. Los ingresos de nuestro grupo vienen de eventos 
culturales.” (Kelvin)

Ante esto, los miembros del grupo señalan algunas potencialidades y caminos posibles 
para la producción artística indígena, especialmente la música:

“Sobrevivimos del arte, llevamos nuestro arte para que el mundo lo vea y, 
a través de eso, sobrevivimos con las músicas, con las cosas que hacemos 
y nos gusta hacer. Estoy seguro de que esto es algo que el indígena tiene 
que hacer, tiene que estar en esos lugares, mostrando y abriendo camino para 
que otros también formen parte.” (Clemerson)

“BRO fue un precursor en el camino para dar más espacio y visibilidad. Entonces, 
hoy en día vemos artistas indígenas en lugares donde antes era imposible 
que un artista indígena llegara. No son muchos, pero algunos artistas ya están 
llegando a esos grandes escenarios internacionales y alcanzando más espacio y 
visibilidad para los pueblos originarios.” (Kelvin)

“Cuando mostramos nuestro arte es cuando las personas miran a los pueblos 
indígenas y conocen a cada pueblo indígena. Porque cada pueblo tiene 
su cultura, una realidad diferente, su modo de vivir. Entonces, no es la misma 
cultura, las mismas ideas ni las mismas reivindicaciones. Son pueblos 
totalmente diferentes. Hay que crear más festivales donde nosotros, indígenas, 
podamos mostrar nuestra cultura y nuestro talento, lo que somos capaces 
de hacer; necesitamos festivales con artistas del audiovisual, de la escritura, 
de las artes plásticas y tantos otros artistas indígenas que tienen su talento. Esto 
es importante para que las personas conozcan a los pueblos indígenas porque 
muchas personas no los conocen y, cuando se crean estos festivales, se acaba 
dando oportunidad para que esas personas los conozcan.” (Charlie)

Uno de los caminos señalados es la ampliación del intercambio entre diferentes pueblos 
y sus experiencias y manifestaciones:

“Es necesario crear un intercambio de pueblos indígenas, no solo de Brasil, sino 
un intercambio entre países vecinos, para descubrir cuáles son los desafíos 
que enfrentan otros pueblos indígenas. Cuando hacemos este intercambio, 
acabamos conociendo la cultura de nuestros parientes y ellos también conocen 
nuestra cultura, nuestra lengua. Podemos conocer a los artistas indígenas 
de otros países y la realidad que quieren transmitir en la música. La música es la 
conexión de todos los pueblos. La música es un camino para que podamos llevar 
nuestra voz, nuestras luchas. A través de la música, vamos mostrando a esos 
pueblos que también pueden hacerlo. Por eso, es muy importante la conexión 
de todos los pueblos.” (Charlie)

“Llevamos nuestro arte para que el mundo lo vea y estoy seguro de que esto 
es algo que el indígena tiene que hacer, tiene que estar en esos lugares, 
mostrando y abriendo camino para que otros también formen parte.” 
(Clemerson)

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 51

Português

Resumen



La cineasta Shirley Djukurnã Krenak pertenece al pueblo Krenak, del este de Minas 
Gerais, bioma de la Mata Atlántica. Desplazado por la dictadura militar en los años 
1970, su pueblo vivió durante muchos años en la aldea de Carmésia, cerca de la ciudad 
de Ferros. Fue una de las primeras mujeres indígenas en ingresar a un curso superior 
en Brasil, a finales de los años 1990, y se graduó en comunicación social.

El primer rasgo característico de su pueblo que Shirley reivindica es la oralidad:

“Como artista, suelo estar dentro del proceso de la oralidad. Procuro trabajar 
mucho con la cuestión oral. Es ese universo artístico en el que siempre 
he buscado estar, de acuerdo con todo el proceso que se enseña dentro 
de nuestra cultura. Incluso, nuestra lengua ni siquiera tiene escritura, entonces 
trabajamos mucho con la oralidad.”

Ella explica que todo su proceso de creación involucra su cultura indígena y 
que comenzó a desarrollar su actividad artística a partir de la realización de charlas 
en escuelas y principalmente con trabajos musicales. Hoy, además del cine, trabaja 
con música, teatro y artes plásticas.

Como cineasta, Shirley ya realizó diversos trabajos dentro de la universidad, muchos 
de ellos ligados a la perspectiva de lucha, en el ámbito jurídico, por los derechos de su 
pueblo. Su primer video fue un documental sobre el territorio indígena Sete Salões y 
el agua del pueblo Krenak que fue violada por la minería.

Shirley  

Djukurnã Krenak
@‌shirleykrenak

Foto: Daniele Guajajara

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 52

Português

Resumen



Actualmente, Shirley trabaja con una de las mayores 
articulaciones de mujeres indígenas, llamada ANMIGA, 
que es una articulación internacional y con la cual está 
trabajando en la elaboración de la película Mujeres, 
Indígenas, Biomas, que debe estrenarse en 2026. Con el 
tema principal del intercambio entre pueblos, la película 
se está realizando con un equipo técnico de Ecuador 
y ANMIGA tiene como socia una institución indígena 
ecuatoriana. “Entonces, la película no trata solo de mi 
país, la película trata de todos los biomas del mundo 
entero, con una perspectiva colectiva de unión. Se trata 
de esa colectividad, tanto espiritual como territorial 
humana”, explica Shirley.

Al hablar sobre su relación con el audiovisual, ella destaca un diferencial:

“Trabajo 24 horas al día con el proceso de la comunicación, pero con una 
amplitud muy grande dentro de la espiritualidad. Porque podemos utilizar 
ese universo del arte junto con la tecnología, sin alejarnos del mundo espiritual. 
Porque lo que importa dentro de este mundo de la comunicación es que 
nosotros, como seres humanos, podamos entender que todo lo que tenemos 
de tecnología es biodiversidad, viene del medio ambiente. El mundo de la 
tecnología forma parte de la biodiversidad y la biodiversidad forma parte 
de nuestro día a día, 24 horas al día. Necesitamos trabajar ambos lados, porque 
entendemos que el celular, la cámara de filmación, la computadora, forman 
parte de nuestra biodiversidad. ¿Y cómo trabajar todo eso si no hay colectividad? 
Entonces, es en esa línea que voy, llevando y traduciendo mi universo, hablando 
de lo que veo en el mundo”.

En este sentido, Shirley observa que los cineastas indígenas aún no son aceptados 
en el cine como poseedores del saber y como directores de un proyecto, motivo por el 
cual existen pocos cineastas indígenas, principalmente mujeres, que tienen pocas 
oportunidades para estar en esos espacios. Como cineasta, sus principales temas 
de interés son: el cuerpo, la espiritualidad, el territorio, el agua, la mujer y los niños.

“El cine se transforma en arte, pero el arte es el cuerpo humano. El arte es mi 
cuerpo, lo primero de todo. Después, lo que hago a través de mi cuerpo: en ese 
cuerpo que es arte, manifestamos esa energía del saber. Y la energía del saber 
se transforma en diversas otras acciones positivas que pueden abrir puertas 
para más personas. Entonces, trabajo con esos siete mensajes que entiendo 
que forman parte de mi mundo del arte. Ese es el significado del mundo del arte 
para mí, esos pilares.”

Ella hace cuestión de recordar que, dentro de esos siete pilares, está la ancestralidad. 
Por eso, trabaja con la economía creativa, pero suele llamarla economía ancestral, 
dentro de la cual lo más valorado por los pueblos indígenas es el territorio, 
que corresponde al desarrollo mental, corporal, espiritual y creativo.

“Todo lo que hago en términos de pueblo, en términos de territorio, involucra 
una economía y la economía no es solo generar lucro y tener dinero. 
La economía también viene del saber de continuar. Ese valor humano e histórico 
dentro del proceso de crecimiento de la humanidad. Por eso hablo de economía 
ancestral.”

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 53

Português

Resumen



Sobre la relación entre su actividad artística y los procesos políticos en defensa de los 
pueblos indígenas y de sus territorios, Shirley comenta la importancia, pero también 
la dificultad de plantear acciones sobre la cuestión ambiental en su estado, Minas Gerais, 
donde operan más de 500 empresas mineras, lo que ha generado una gran violencia 
ambiental.

“Eso aumenta la importancia de traer esa información de forma verdadera 
en el mundo de la comunicación. Entonces, necesitamos hablar de política 
pública dentro del mundo del cine; son acciones que podemos trabajar de forma 
verdadera, llevando cosas correctas. Películas con imágenes, con perspectivas 
correctas para las personas. ¿Y de qué forma trabajar políticas públicas sin esa 
visión más amplia de lo contemporáneo? Sin esa visión más amplia de la 
comunicabilidad humana entre las personas, la oralidad del trabajo. Creo 
que en el mundo del cine se habla muy poco sobre las cuestiones que afectan a 
los indígenas, como la minería.”

Aún sobre el sector audiovisual, Shirley cree que los cineastas y productores brasileños 
necesitan ser más valorados y que la valorización del cine brasileño pasa por la 
regulación de las plataformas de streaming, como Netflix y otras. Ella también defiende 
más espacio para los cineastas indígenas, que tienen una mirada y una forma propia 
de ver el mundo, de ver el planeta:

“Me gustaría que hubiera muchas más plataformas en las que pudiéramos 
inscribirnos para buscar más recursos para trabajar dentro de esa perspectiva 
colectiva, porque aquí tenemos diversas historias maravillosas para mostrar 

al mundo entero, pero a través de nuestra forma 
de ver, porque el mundo del cine tiene historias 
de indígenas, pero no a través de nuestra visión. 
Es a través de la visión del no indígena. Entonces, 
¿cómo revertir todo ese papel? Poniéndonos en la 
dirección.”

Y Shirley finaliza con un mensaje sobre las ventajas de dar 
voz a los pueblos indígenas:

“Todo lo que tenemos a nuestro alrededor, 
24 horas al día, es conexión con nosotros 
mismos. El problema es que el ser humano olvidó 
eso y el mundo está siendo destruido porque 
ya no se conecta consigo mismo. ¿De qué forma 
te conectas con tu mundo ancestral? La propuesta 
de que nosotros, indígenas, estemos en el mundo 
del cine es para poder levantar esa intención y 
esa esencia en las personas que se perdió. Esa es 
la potencia de la comunicación. Por eso estamos 
en esos espacios.”

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 54

Português

Resumen



Español� 55

PARAGUAY

Breve Reseña del 

Plan Nacional de los 

Pueblos Indígenas 

del Paraguay

Presidencia de la Nación  Santiago Peña, Presidente

Ministra de Cultura  Adriana Ortiz Semidei

Dirección General de Gabinete  Humberto López LaBella

Dirección de Cooperación Internacional  Teresita Silvero

Dirección General de Patrimonio  Natalia Antola

Dirección General de Planificación, Desarrollo e Innovación Cultural  Huberto López La Bella

Dirección General de Comunicación Estratégica  Guillermo Ortíz

Dirección General de Asesoría Jurídica  María Digna González Parini

Dirección General de Diversidad, Derechos y Procesos Culturales  Estela Franceschelli

Dirección de Formación y Divulgación de la Diversidad Cultural  María Luz Saldívar

Departamento de Expresión, Actividades, Bienes y Servicios Culturales  Fátima Báez

Departamento de Protección, Políticas y Medidas Culturales  Diana González

Equipo Técnico de trabajo  María Luz Saldívar, Fátima Báez y Nadia Riveros



INTRODUCCIÓN  El Plan Nacional de Pueblos Indígenas 
(PNPI) constituye un hito en la historia democrática de la República 
del Paraguay. Por primera vez, el Gobierno Nacional ha construido 
y acordado con los Pueblos Indígenas un marco estratégico 
de acciones para la garantía de sus derechos, a través 
de un proceso sustentado en el diálogo intercultural.

La relevancia del PNPI es múltiple. Desde la perspectiva jurídica, identifica las acciones 
prioritarias para efectivizar los derechos de los pueblos establecidos en la Constitución 
Nacional de 1992, en la Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los 
Pueblos Indígenas, en la Declaración Americana sobre los Derechos de los Pueblos 
Indígenas, y en varias Convenciones internacionales de derechos humanos ratificadas 
por el Paraguay. Desde la perspectiva cultural, la decisión de tomar los valores 
fundamentales para los Pueblos Indígenas, definidos desde sus cosmovisiones, como 
los valores del Plan, lo dota de un carácter innovador y profundamente intercultural.

Desde el punto de vista político, el PNPI implica la adopción plena del enfoque 
de derechos en las relaciones entre el Estado y los Pueblos Indígenas, practicando 
la consulta y la cooperación, en base a los principios de la justicia, la democracia, 
el respeto de los derechos humanos, la no discriminación y la buena fe.

La población indígena que habita en el Paraguay comprende a 19 Pueblos Indígenas,4 
pertenecientes a 5 familias lingüísticas, con un total de 117.150 personas. Cada uno de 
estos pueblos posee una cultura milenaria expresada en su lengua, conocimientos y 
prácticas ancestrales.

En cuanto a la distribución demográfica, en la actualidad el 52% de la población 
indígena vive en la Región Oriental y el 48% en la Región Occidental. Respecto 
de la distribución poblacional según departamento, el 66,7% de las y los indígenas 
se encuentra asentado en los departamentos de Presidente Hayes, Boquerón, 
Canindeyú y Amambay. Los departamentos de Caaguazú, Alto Paraná, Alto Paraguay, 
Concepción, San Pedro y Caazapá comprenden al 28,0%, y el restante 5,3% habita 
en los demás departamentos del país. La población indígena está asentada 
predominantemente en áreas rurales, un poco más del 91%. Entre los pueblos, los Maká 
y los Guaraní occidentales son los únicos grupos indígenas que residen, en su mayoría, 
en el área urbana.

Los Pueblos Indígenas, en su conjunto y cada uno en su particularidad, sufren 
discriminaciones estructurales construidas y sostenidas a lo largo de la historia del país, 
expresadas fundamentalmente en la negación de sus derechos a la tierra y al territorio 
como obstáculo primordial para el disfrute de sus derechos humanos. Esta circunstancia 
también afecta las condiciones laborales de los y las indígenas. Igualmente, la migración 
hacia los centros urbanos ha impulsado un tipo de discriminación que tiene como 
consecuencia el ejercicio de la violencia hacia quienes trabajan en la calle, resultando 
las niñas, los niños, adolescentes y las mujeres adultas quienes más fuertemente sufren 
estos rigores.

Relevancia

Situación de Los 

Pueblos Indígenas 

que Habitan en 

El Paraguay

Desigualdades y 

Discriminaciones 

Estructurales

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 56

Português

Resumen



ANTECEDENTES    Los Pueblos Indígenas han sufrido injusticias históricas como 
resultado, de la colonización y de haber sido desposeídos de sus territorios y recursos. 
En el Paraguay, desde la etapa colonial, las políticas se caracterizaron por la exclusión, 
la segregación, la subordinación. En la década de 1970, los Pueblos Indígenas 
comenzaron a organizarse para la defensa de sus derechos e intereses en el nivel 
regional y nacional a través de la Asociación de Parcialidades Indígenas, API.

LOS DERECHOS DE LOS PUEBLOS INDÍGENAS    El ideal de garantizar a toda persona un orden 
social e internacional respetuoso de sus derechos se da a través de la Declaración 
Universal de Derechos Humanos, adoptada por las Naciones Unidas.

CONSTITUCIÓN NACIONAL    La CN es la ley suprema de la república y reconoce en su 
Capítulo V del Título I los derechos de los Pueblos Indígenas, afirmando su existencia 
como grupos anteriores a la formación y organización del Estado paraguayo. 
La utilización de la nomenclatura “pueblos” representa, en la historia del Paraguay, 
un gran avance jurídico-político en el tratamiento digno a las de cultura ancestral.

LIBRE DETERMINACIÓN    La Declaración establece que los Pueblos Indígenas tienen 
derecho a la libre determinación y, en consecuencia, a establecer libremente 
su condición política y perseguir libremente su desarrollo económico, social y cultural.

DERECHOS A LAS TIERRAS, TERRITORIO Y RECURSOS    En la Declaración se reconoce 
el derecho de los Pueblos Indígenas a sus tierras, territorios y recursos, incluidos los que 
han poseído tradicionalmente, pero en la actualidad están controlados por otros, 
de hecho o de derecho.

DERECHOS ECONÓMICOS, SOCIALES Y CULTURALES    Las disposiciones de la Declaración 
y el Convenio 169 de la OIT donde se afirman los derechos de los Pueblos Indígenas 
a la salud, la educación, el empleo, la vivienda, la seguridad social y un nivel de vida 
adecuado son consonantes con las interpretaciones de los derechos económicos, 

Marco Normativo 

y Político

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 57

Português

Resumen



sociales y culturales con el Comité de Derechos Humanos 
y el Comité de Derechos Económicos, Sociales y 
Culturales.

Frente al mundo exterior, y a menudo también dentro 
de las comunidades indígenas, la singularidad cultural 
de los Pueblos Indígenas se considera uno de los rasgos 
que los definen.

DERECHOS COLECTIVOS    Los derechos de los Pueblos 
Indígenas tienen, por definición, carácter colectivo.

Dicho de otro modo, se confieren a individuos indígenas 
que se organizan en pueblos. Aunque también 
se reconocen derechos individuales, es innovador 
el grado en que se reconocen en la Declaración 
los derechos colectivos.*

AVANCES LEGISLATIVOS E INSTITUCIONALES    Además 
de la normativa constitucional y de las normativas 
de derechos humanos de origen internacional vigentes 
que establecen derechos de los Pueblos Indígenas, 
el Paraguay cuenta con leyes nacionales relevantes en la 
materia.

El Estatuto de las Comunidades Indígenas (Ley 
904/81) *
La Ley N° 3231/ 07 Que crea la Dirección General 
de Educación Escolar Indígena
La Ley N° 5469/15 De Salud Indígena

La Ley N° 4251/10 De Lenguas
Decreto N° 1039/2018

AGENDA 2030 Y LOS PUEBLOS INDÍGENAS    Los Pueblos Indígenas tuvieron activa 
participación en los procesos que dieron como resultado la Agenda 2030, por ello este 
marco se refiere explícitamente a los asuntos relacionados con el desarrollo de estos 
pueblos y se fundamenta en los principios de universalidad, derechos humanos, 
igualdad y sostenibilidad del medio ambiente (Naciones Unidas, s.f. b).

Cada uno de los 17 Objetivos de Desarrollo Sostenible y sus metas respectivas 
son relevantes en cuanto a los derechos y el bienestar de los pueblos: 156 de las 169 
metas están estrechamente relacionadas con los derechos humanos, mientras que 73 
están vinculadas en forma significativa con la Declaración de las Naciones Unidas sobre 
los Derechos de los Pueblos Indígenas.

TERRITORIO    El territorio en su conjunto es un espacio geográfico, espiritual y cultural, 
en el cual viven. Es considerado como un hogar grande del cual se proveen para 
el sustento diario. Está vinculado a las prácticas culturales, a los procesos históricos, a 
la alimentación y es parte del pueblo mismo. Trasciende lo utilitario y lo comercial.

RECURSOS NATURALES    Las tierras y territorios indígenas preservan la diversidad 
natural, contienen los recursos necesarios para la vida. Los Pueblos Indígenas 
conocen el monte y utilizan los recursos que brindan la naturaleza para la curación, 
la alimentación, la educación, la vivienda, el arte. A su vez, los recursos naturales tienen 
una relación estrecha con la espiritualidad.

Valores

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 58

Português

Resumen



ESPIRITUALIDAD    Las tierras y los territorios son los lugares de las ceremonias. 
Allí se desarrolla toda la cultura y la forma del ser indígena. Existen sitios sagrados 
utilizados desde tiempos ancestrales, lugares donde se recogen remedios tradicionales, 
se desarrollan prácticas sagradas de oraciones, danzas, cantos y juegos tradicionales, 
entre otras manifestaciones culturales. La espiritualidad en la vida de los Pueblos 
Indígenas es un estado de relación directa con el gran espíritu, esta situación se vive y 
se visualiza de manera material e inmaterial, en todo momento de la existencia de la 
cultura que se transmite de generación en generación y de acuerdo a la realidad de cada 
Pueblo Indígena.

IDENTIDAD    Es el autoreconocimiento de ser indígena en su diversidad, se funda en la 
relación con el territorio, la cultura, la espiritualidad, la lengua y la historia ancestral 
de cada Pueblo. Para los Pueblos Indígenas es el territorio ancestral el fundamento de su 
identidad:

Sin tekoha guasu (territorio) no hay teko (vida). “Al hablar de tierra hablamos 
de nosotros mismos”,12 es el espacio sagrado “donde somos lo que somos”. 
En la cosmovisión indígena la naturaleza y la persona son una sola, lo que conlleva 
una relación armoniosa con la Madre Tierra y todo el entorno.

LENGUAS    La cultura es la vida y el alma de los Pueblos Indígenas, en ella se guardan 
todas las diversas formas de vida a lo largo del tiempo. Una de las formas de transmitir 
los saberes propios en los Pueblos Indígenas es por medio de la Palabra que cada 
cultura ha desarrollado en el tiempo.

A través de sus lenguas, por medio de la oralidad y actualmente también por la escritura, 
los diversos pueblos transmiten los saberes de sus culturas y pueden comunicarse. 
Las lenguas son parte del patrimonio cultural que trasciende las fronteras del Paraguay.

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 59

Português

Resumen



ARTE Y PRÁCTICAS CULTURALES    Estas manifestaciones son valiosos bienes por la 
creatividad tangible e intangible, la belleza, la diversidad, la riqueza, la originalidad y 
la profundidad de los valores expresados a través de sus obras y prácticas colectivas

Se puede clasificar el arte indígena en arte indígena utilitario, decorativo, de colección y 
sagrado (Secretaría Técnica de Planificación, 2018: 52).

Los relatos, los mitos13, la música, las canciones, los juegos y los festejos tradicionales 
forman parte de la cultura de los Pueblos Indígenas y constituyen, junto con su arte, 
parte del patrimonio cultural del Paraguay.

RECIPROCIDAD    La economía indígena es una práctica cultural que se basa en lo que los 
guaraníes llaman el jopói, la reciprocidad, el compartir, utilizando los recursos de los 
cuales dispone la comunidad en forma equilibrada y solidaria.

Las formas económicas solidarias y respetuosas del equilibrio ambiental desarrolladas 
por los indígenas en la actualidad adquieren cada vez más relevancia ante los desafíos 
del desarrollo sostenible en el Paraguay y en el mundo.

ORGANIZACIÓN PROPIA Y DERECHO CONSUETUDINARIO    Cada Pueblo Indígena desarrolla 
su propio sistema organizativo de acuerdo a su cultura y realidades, el cual se transmite 
de generación en generación. Con el transcurrir del tiempo, los pueblos van adaptando 
ese sistema organizativo al contexto y a las necesidades de su cultura (Secretaría Técnica 
de Planificación, 2018: 44)

Existen sistemas propios de organización comunitaria, así como organizaciones a nivel 
departamental, nacional y regional. En el nivel comunitario, la asamblea y el consenso 
ocupan un lugar de central importancia para la toma de decisiones de la comunidad.

Las leyes consuetudinarias son las normas internas de convivencia que tienen 
los pueblos, y dichas normas, junto con sus formas de aplicación, constituyen sistemas 
jurídicos propios.

Asimismo, es necesario comprender el valor que tiene la palabra para los Pueblos 
Indígenas, el compromiso, los acuerdos, el respeto mutuo.

CONCLUSIÓN  El PNPI es el instrumento de acción de la 
República del Paraguay para alcanzar los fines de la Declaración 
de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos 
Indígenas (2007), en cumplimiento del compromiso asumido 
en el Documento Final de la Conferencia Mundial sobre Pueblos 
Indígenas de la Organización de las Naciones Unidas (2014). 
Constituye el marco rector acordado con los Pueblos Indígenas 
para el desarrollo y consolidación de políticas de Estado.

El Plan apunta a mejorar las condiciones de vida de las comunidades 
ancestrales y el mejoramiento de la calidad de vida.

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 60

Português

Resumen



Español� 61

CHILE

1   Se utiliza a lo largo del todo el texto “pueblos indígenas/originarios”, debido a que en 
Chile los integrantes de las primeras naciones, les resulta ofensivo el término “indígena”, 
ya que posee una carga simbólica negativa y prefieren “originario”, de acuerdo con lo 
señalado en varios procesos participativos de Consulta Previa a nivel nacional.

Hacia la Protección 

de los Patrimonios 

Culturales de los 

Pueblos Indígenas/

Originarios1 en Chile

Presidencia de Chile   Gabriel Boric Font

Ministra de las Culturas, las Artes y el Patrimonio  Carolina Arredondo Marzán

Subsecretaria de las Culturas y de las Artes  Jimena Jara Quilodrán

Jefa del Departamento de Ciudadanía Cultural. Subsecretaria 
de las Culturas y las Artes  Marianela Riquelme Aguilar

Punto Focal de la Comisión de Diversidad Cultural del Mercosur  Moyra Holzapfel Peña

Departamento de Ciudadanía Cultural.

Subsecretaría de las Culturas y las Artes



INTRODUCCIÓN  En los últimos 20 años, se ha asentado en Chile 
la idea de legislar sobre un concepto fundamental para los pueblos 
indígenas/originarios, como son sus patrimonios culturales. Este 
es, sin duda, un concepto emergente, lleno de complejidades, 
pues toma en consideración el conjunto de los sistemas culturales 
propios de los pueblos originarios, tanto en su dimensión material 
como inmaterial. Esa forma de enfrentar este fenómeno se discutió 
abundantemente en el proceso de Consulta Previa a los pueblos 
indígenas y tribal  afrodescendiente chileno, para la nueva legislación 
patrimonial, desarrollado por el Servicio Nacional del Patrimonio 
Cultural entre septiembre del 2023 al 23 de abril del 2024, fecha 
en la que se suscribió el acuerdo nacional de la consulta indígena, 
en tanto que la consulta afrodescendiente concluyó con un 
acuerdo nacional suscrito en Arica el 6 de abril del 2014.

El acuerdo final indígena consta de 20 puntos suscritos por las autoridades 
del Ministerio de las Culturas, las Artes y el Patrimonio y 158 representantes de todos 
pueblos originarios presentes en las 16 regiones del país, en tanto que la Consulta 
Previa tribal afrodescendiente participaron 30 representantes y se suscribieron 
14 puntos. Lo substancial de estos acuerdos fueron incorporados a la propuesta 
legislativa que hoy está en trámite en la Comisión de Cultura del Senado, de nuestro 
Congreso Nacional. Entendiendo que este proceso no logre representar en su 
cabalidad lo que realmente significan sus patrimonios para los 11 pueblos Indígenas/
originarios y afrodescendiente en Chile, pues como siempre ocurre, el marco jurídico 
está casi siempre retrasado respecto del objeto que pretende proteger, más aun 
tratándose de demandas socioculturales.

Desde la vuelta a la democracia en Chile en 1990, y más concretamente, desde 
la dictación de la Ley Indígena 19.253 en 1993, la realidad territorial indígena 
ha cambiado drásticamente, tanto en términos sociodemográficos como en el ámbito 
cultural. Desde principios de los 90 hasta ahora, en primer lugar, han sido reconocidos 
varios pueblos originarios con lo cual el abanico de la diversidad cultural se ha 
enriquecido, al mismo tiempo que una serie de demandas sociales transversales, en los 
ámbitos de la educación intercultural; derechos de género; derechos de la naturaleza; 
y reconocimiento de derechos colectivos e individuales de los pueblos indígenas/
originarios, entre otras.

La situación actual con relación a los pueblos indígenas/originarios actúa como 
un espejo de nuestro marco legal en Chile. En lo concreto, el marco de derechos 
de pueblos indígenas/originarios en Chile está bastante distante del estándar de los 
derechos humanos de los pueblos a nivel internacional. De esta forma, si se compara 
este marco con nuestros países vecinos, da cuenta de que ni siquiera contamos con un 
reconocimiento de los pueblos indígenas/originarios, como sujetos de derechos en su 
dimensión individual y colectiva.

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 62

Português

Resumen



En este contexto, en Chile existe una deuda al menos, respecto del reconocimiento básico 
a nivel Constitucional de los pueblos indígenas/originarios, reconocimiento que la mayoría 
de los países de América Latina comenzaron a resolver desde la redemocratización 
de los Estados a fines de la década de los 80 y comienzos de los años 90. Tal situación 
evidentemente nos separa temporalmente en unos 30 años de avance respecto 
del reconocimiento de derechos de los pueblos a nivel legal. Dicho contexto, les permitió 
a estos países de manera paulatina y en escala avanzar en el reconocimiento de derechos 
políticos, económicos, sociales y culturales, pese a los avances y retrocesos relacionados. 

Sin embargo, Chile al no avanzar en esta dirección, mantiene un marco legal nacional, 
que es fiel reflejo de nuestra realidad sociocultural, ambivalente y atomizada. Ejemplo 
de este escenario es que hoy contamos con una Ley Indígena, la N°19.253 aprobada en el 
año 1993, la principal norma vigente en Chile en materia de reconocimiento de derechos 
de pueblos indígenas. Esta ley, sin embargo, se sitúa en un paradigma centrado en el 
denominado etnodesarrollo, propio de la década de los 80 del siglo 20. La Ley Indígena 
chilena evidentemente se encuentra bajo el estándar del corpus de derechos humanos 
internacionales de los pueblos indígenas y sin modificaciones sustanciales que permitan 
actualizarla, al menos, respecto del Convenio 169 de la OIT ratificado por Chile en 2008 y 
vigente desde septiembre del 2009.  

 En la actualidad, Chile cuenta con escasos instrumentos normativos dedicados 
exclusivamente al reconocimiento de derechos de los pueblos, por ejemplo, la Ley 
que reconoce espacios costeros marítimos de los pueblos originarios (2018) y otras 
normativas que regulan el derecho de consulta previa, esto es, los Decretos Supremos 
N°66 y 40 (2013), la Ley Pascua 16. 441 (1966), que básicamente otorga derechos 
ciudadanos al pueblo Rapa Nui. Por su parte, la Ley 21.070 tiene por objeto regular 
el ejercicio de los derechos a residir, permanecer y trasladarse hacia y desde el territorio 
especial de Rapa Nui. Desde el año 2018, la Ley 21.045 que crea el actual Ministerio de las 
Culturas, las Artes y el Patrimonio, se rige por los principios de “diversidad cultural”, 
“reconocimiento cultural de los pueblos indígenas”, entre otros, con funciones específicas 
de promover y colaborar en el reconocimiento y salvaguardia del patrimonio cultural 
indígena, entre otras.

Sin embargo, a pesar de estos avances no contamos con un marco legal que reconozca 
al patrimonio cultural de los pueblos indígenas y afrodescendiente, ni con una garantía 
constitucional de derechos humanos culturales. Solo contamos con una Ley de 
Monumentos Nacionales N°17.288, del año 1970, la que no ha tenido modificaciones 
sustantivas desde ese entonces. 

Por tanto, el Estado de Chile tiene deuda histórica con los patrimonios culturales del país, 
y es urgente actualizar la ley para que cumpla los compromisos contraídos a través de las 
Convenciones y Tratados Internacionales promovidas por el Sistema de Naciones Unidas, 
a través de sus órganos especializados como la Unesco y a OIT.

En esta trama sociocultural, la actual administración de gobierno en Chile comprometió 
en su programa una Consulta Previa a los pueblos indígenas, para la nueva legislación 
patrimonial, de acuerdo con el estándar del Convenio 169 de la OIT.  Este proceso 
coordinó a nivel nacional, duró 8 meses. Se dio comienzo en agosto de 2023 con una 
convocatoria pública nacional a organizaciones de los 11 pueblos indígenas reconocidos 
por ley en Chile. El proceso de Consulta Previa para la legislación patrimonial alcanzó 
un despliegue territorial en 246 comunas, de un total de 346 a nivel nacional, es decir 
un 71%, habiéndose realizado 943 diálogos, en los que 14.447 personas registraron 
asistencia, representando a 3.248 organizaciones, comunidades y asociaciones.

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 63

Português

Resumen



Se consultó sobre los siguientes pilares:

1. PILAR DE REPRESENTACIÓN Y PARTICIPACIÓN: consultó sobre la representación de los 
pueblos indígenas y Afrodescendiente en el o los órganos que la nueva legislación 
defina para la regular los patrimonios culturales indígenas y afrodescendiente. 

2. PILAR DE PROTECCIÓN DE LOS PATRIMONIOS CULTURALES INDÍGENAS Y AFRODESCENDIENTE: 
abordó los aspectos concernientes a cómo la nueva legislación evitará 
la vulneración a los derechos humanos culturales de los pueblos. En este punto 
se buscaron acuerdos sobre el uso debido de conocimientos y expresiones 
culturales, normas de restitución de bienes culturales, normas de reentierros 
de restos bioantropológicos, entre otras materias.

3. PILAR DE RECONOCIMIENTO Y DEFINICIONES: Se abordó el reconocimiento de la existencia 
de los patrimonios de los pueblos indígenas y afrodescendiente en Chile. Se definió 
conjuntamente dicho contenido, sus elementos y características.

El resultado del proceso de Consulta Previa a los pueblos indígenas/originarios, 
se destacan los acuerdos N°2: “Definición de patrimonio cultural indígena, a saber:
El patrimonio cultural indígena es un patrimonio vivo que constituye un todo 
indivisible que integra lo material, inmaterial, cultural y natural. Este 
patrimonio es dinámico en el tiempo y mantiene un vínculo permanente 
con las herencias culturales ancestrales, espirituales y su entorno natural, y 
se transmite de generación en generación. Incluye la cosmovisión, los saberes, 
las lenguas maternas, el conocimiento tradicional colectivo, las prácticas 
ancestrales de salud, las expresiones y prácticas culturales tradicionales, 
las memorias, las ciencias, las artes, los espacios, los paisajes, los territorios, 
los maritorios, y los lugares históricos y de significación cultural de manera 
íntegra. El territorio es el elemento básico y articulador del patrimonio cultural 
indígena y es fundamental para su proyección futura.  Cada pueblo podrá 
hacer uso de su lengua materna para fomentar, aplicar, nombrar y definir 
el patrimonio cultural indígena en los ámbitos de aplicación de esta ley. 
(Acuerdo legal). “Se incorporará como componente de políticas y programas 
sociales el reconocimiento y el fortalecimiento de las lenguas con un plan a nivel 
de territorio nacional que aborde la forma en que se desarrollará, considerando 
un programa social con énfasis en las niños, niñas, adolescencias y juventudes 
pertenecientes a los pueblos originarios.”. (Acuerdo programático)

Acuerdo N°4: Reconocimiento del Conocimiento Tradicional Colectivo: “
Se entiende por “Conocimiento Tradicional Colectivo” el conjunto de saberes 
ancestrales, prácticas, ciencias, tecnologías,  creencias, técnicas, artesanías 
y juegos ancestrales que son desarrolladas, oficios, toponimias, y símbolos,   
sostenidos y transmitidas de generación en generación, creados y desarrollados 
en razón del dinamismo de las prácticas  dentro de un pueblo, pudiendo incluir 
aspectos lingüísticos, rituales, ceremoniales, medicinales, de crianza y el parto 
ancestral, agrícolas, pecuarias, técnicas y otros conocimientos ecológicos y 
espirituales que forman parte del patrimonio cultural inmaterial de los pueblos.”. 

Acuerdo N°7 Inventario nacional de Conocimiento Tradicional Colectivo; 

Acuerdo N°5 Reconocimiento de las lenguas maternas como patrimonio cultural 
de los pueblos originarios en Chile, entre otros2.

2  Para mayor conocimiento visitar el siguiente enlace: https://www.pueblosoriginarios.gob.cl/
consulta-previa-indigena-y-afrodescendiente

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 64

Português

Resumen

https://www.pueblosoriginarios.gob.cl/consulta-previa-indigena-y-afrodescendiente
https://www.pueblosoriginarios.gob.cl/consulta-previa-indigena-y-afrodescendiente
https://www.pueblosoriginarios.gob.cl/consulta-previa-indigena-y-afrodescendiente


Uno de los principales acuerdos es el reconocimiento del conocimiento tradicional, que, 
si se llega a aprobar en el Congreso Nacional, al igual que en ejemplos comparados, 
quedarían resguardados en una legislación de naturaleza patrimonial, situación 
que permitiría, en un primer paso, construir un sistema de protección de estos 
“conocimientos tradicionales”, primero reconocerlos; levantar estudios con enfoques 
de derechos para que ingresen  a los inventarios con enfoque de derechos; algunos 
“conocimientos tradicionales” públicos otros confidenciales, entre otros temas.

El proceso participativo, de ejercicio de derechos políticos, como lo es el derecho 
de Consulta Previa, presenta sin embargo varias interrogantes, una de las principales 
aquellas relacionadas con las demandas de pluralismo sociocultural. Más allá 
del escenario concreto que posibilitaría la aprobación de esta nueva legislación, en el 
caso que se apruebe esta con los acuerdos de Consulta Previa incorporados, este nuevo 
escenario legislativo, podría producir los siguientes efectos directos:

Creación de política pública en materia de patrimonios con enfoque de derechos, 
poniendo en ejercicio el derecho colectivo de participación de los pueblos; cambio 
de paradigma y reconocimiento a los pueblos indígenas como sujetos de derechos 
colectivos e individuales; avanzar hacia la protección y revitalización integral de los 
patrimonios culturales, dimensión material e inmaterial de los pueblos; mayor 
democracia en la nueva institucionalidad patrimonial; reconocimiento a la especificidad 
del Ministerio de las Culturas, Las Artes y el Patrimonio en materia de patrimonios 
culturales de los pueblos indígenas y afrodescendiente, entre otras. 

CONCLUSIÓN  Por tanto, uno de los principales desafíos a futuro 
para las políticas públicas en el tema, es transversalizar las demandas 
históricas y contemporáneas de los pueblos indígenas/originarios 
y el pueblo tribal afrodescendiente chileno a todos los diversos 
órganos de la administración pública con enfoque de derechos 
que permita el ejercicio del derecho colectivo de participación, 
como eje articulador de los demás derechos humanos de los 
pueblos, dentro de la administración pública del Estado de Chile.

Daniela Abarzúa Órdenes

Abogada de la División Jurídica del Servicio Nacional del 

Patrimonio Cultural del Ministerio de las Culturas, las Artes 

y el Patrimonio de Chile. Participó como Coordinadora 

Técnica Nacional del proceso de Consulta Previa a los 

pueblos indígenas y tribal afrodescendiente chileno, para 

la nueva legislación patrimonial con que cuenta Chile. 

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 65

Português

Resumen



En el valle de Azapa, en la región de Arica y Parinacota, se llevó a cabo los días 
5 y 6 de abril el Encuentro Nacional del Pueblo Tribal Afrodescendiente chileno, 
con la participación de autoridades y representantes de diversas regiones del país. 
El evento, organizado por el Servicio Nacional del Patrimonio del Ministerio de las 
Culturas, las Artes y el Patrimonio, se enmarca en las actividades generadas 
por la Consulta Indígena y Afrodescendiente para la configuración de una nueva 
legislación patrimonial. En total, participaron 31 representantes de las regiones 
de Arica y Parinacota, Tarapacá, Antofagasta, Atacama, Coquimbo, Valparaíso, 
Metropolitana, Maule y Biobío.

Jornada de 

Encuentro 

Nacional 

Afrodescendiente

Representantes 

de la delegación 

de Arica y 

Parinacota

El 6 de abril el Encuentro Nacional del Pueblo Tribal Afrodescendiente chileno, con la 
participación de autoridades y representantes de diversas regiones del país. Luego 
de tres días de intenso trabajo y diálogo se suscribe acuerdo nacional de 14 puntos. En la 
imagen, la Directora Nacional Nélida Pozo Kudo; Coordinadora Nacional del proceso 
de Consulta Previa; directora regional de Arica y Parinacota; Encargada regional 
del proceso de consulta previa y delegación de representantes del pueblo Tribal 
Afrodescendiente Chileno de la región de Arica y Parinacota.

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 66

Português

Resumen



Jornada de 

encuentro 

nacional con 

representantes de 

pueblos indígenas

XVII Encuentro 

Zonal Norte de 

Cultores Indígenas y 

Afrodescendientes 

en Arica, 2024. 

Encuentro nacional de diálogo entre el Estado y los 158 representantes que asistieron 
al encuentro. Segunda jornada de encuentro nacional, 20 de abril del 2024, Santiago, 
representantes de los 11 pueblos indígenas, elegidos por sus territorios, de las 
16 regiones del país, más el territorio especial Rapa Nui.

 En mayo 2024 se realizó el XVII Encuentro Zonal Norte de Cultores Indígenas y 
Afrodescendientes. Una actividad que congrega a más de 80 portadores de patrimonio 
cultural inmaterial de las regiones nortinas de Arica y Parinacota, Tarapacá, Antofagasta, 
Atacama y Coquimbo, además de cultores de la patagónica región de Aysén como 
invitados especiales para esa ocasión.

Cuadernos de la Diversidad Cultural  

Buenas Prácticas del MERCOSUR 

Diversidad y Pueblos Indígenas / OriginariosVOL. 5 • Español 67

Português

Resumen




