
M U T A Ç Õ E S  C O N S T E L A Ç Õ E S  I M A G I N Á R I A S





CENTRO DE PESQUISA E FORMAÇÃO 

SESC SÃO PAULO

INSTITUTO RUI BARBOSA DE ALTOS ESTUDOS EM CULTURA

CASA DE RUI BARBOSA

7 DE AGOSTO A 26 DE SETEMBRO DE 2025

M U T A Ç Õ E S  C O N S T E L A Ç Õ E S  I M A G I N Á R I A S



Sumário	

	
	03	 Adauto Novaes

	18	 José Miguel Wisnik	

18		 Marilena Chaui 

	18	 Luiz Alberto Oliveira

	21	 Eugênio Bucci

	26	 João Cezar de Castro Rocha

	27	 Vladimir Safatle

	28	 Christian Ingo Lenz Dunker

	29	 Renato Lessa

	31	 Marcia Sá Cavalcante Schuback

	31	 Thomás Zicman de Barros

	33	 Pascal Dibie

	35	 Roberto Zular

	37	 Oswaldo Giacoia Junior

	42	 Luiz Camillo Osorio

	44	 Guilherme Wisnik

	45	 Pedro Duarte

	46	 Marcelo Jasmin

	48	 Luiz Eduardo Soares

	53	 Miguel Lago

	54	 Lilia Schwarcz

56		 Carlos Antônio Leite Brandão

	55	 Olgária Matos



3

Mutações
CONSTELAÇÕES IMAGINÁRIAS

Adauto Novaes

“O que seríamos nós sem a ajuda do que não existe? 
Pouca coisa, e nossos espíritos, desocupados, feneceriam 
se as fábulas, os erros, as abstrações, as crenças e os 
monstros, as hipóteses e os pretensos problemas da 
metafísica não povoassem de seres e as imagens sem 
objetos nossas profundezas e nossas trevas naturais. 

Os mitos são as almas de nossas ações e de nossos 
amores. Só podemos agir nos movendo em direção a um 
fantasma. Só podemos amar o que criamos.”

Paul Valéry - Pequena carta sobre o mito

“Por que imaginário? Porque penso que a história 
humana, e, portanto, também as diversas formas 
de sociedade que conhecemos nessa história, é 
essencialmente definida pela criação imaginária. Nesse 
contexto, imaginário não significa fictício, ilusório, mas 
posição de novas formas, posição não determinada mas 
determinante; posição imotivada, sem explicação causal, 
funcional ou mesmo racional… Essas formas, criadas por 
cada sociedade, criam um mundo (…) constituindo um 
sistema de normas, de instituições, valores, orientações, 
finalidades tanto na vida coletiva quanto na vida individual”

Cornelius Castoriades - Imaginário político grego e moderno

1. Observação preliminar - É impossível resumir em poucas 
palavras a história da imaginação. Ela é volúvel por natureza, provo-
ca o movimento incessante das ideias e das coisas. O conhecimen-
to adquirido através da imaginação é sempre precário: a experiência 



4

individual ou coletiva é uma resposta apenas parcial do que imagi-
namos, vemos e sentimos. A imaginação pede respostas infinitas, 
criação permanente do pensamento. Ela jamais se basta! É que a 
imaginação tem como suporte o indizível, uma constelação invisí-
vel, obscura, que é “o relevo e a profundidade do visível”, como diz 
Merleau-Ponty sobre a visão. Ainda assim, ou por causa disso, entre-
mos nessa aventura. A observação de Merleau-Ponty nos dá razão 
nessa aventura em torno das Constelações imaginárias – que pode-
mos resumir como uma eterna tentativa de uma nova existência: “Se 
o homem é o ser que não se contenta em coincidir consigo mesmo, 
como uma coisa, mas que se representa a si mesmo, se vê, se ima-
gina, se dá a si mesmo símbolos, rigorosos ou fantásticos, está bem 
claro que, em troca, toda mudança na representação do homem tra-
duz uma mudança do próprio homem”. Enfim, o homem só conse-
gue viver no imaginário reconhecendo as imagens contraditórias do 
mundo. Mas é certo que se ele é absorvido de forma permanente 
pelas imagens, jamais estará de posse de si. É a partir da dúvida 
que ele imagina e cria certezas provisórias, única maneira de sobrevi-
ver à desordem do mundo. Entre tantos ensaios sobre a imaginação, 
Montaigne nos legou esse pensamento que esclarece nossos propó-
sitos e dúvidas: “o erro de uma vida é a passagem a mil outras vidas”; 
“A vida é um movimento material e corporal, ação imperfeita e des-
regrada de sua própria essência. Eu me esforço a servi-la de acor-
do com ela”. Tentemos, pois, entender as constelações imaginárias.

2. Depois de breve percurso do ciclo de conferências A sensibilidade 
e a construção do mundo onde a reflexão sobre os sentidos foi o cen-
tro da questão, fomos levados às constelações imaginárias. A primei-
ra grande pergunta, implícita em cada conferência, era: o que são os 
sentidos sem o trabalho da imaginação? Mais: o que é imaginação,  
o que são as imagens, o que é o imaginário? 

A conclusão é simples, mas as consequências impressionam: nossa 
história é feita pelo trabalho da  imaginação. Ou melhor, o humano 



5

opera sempre através da imaginação em diálogo permanente com as 
coisas, os acontecimentos, a política, resultando, enfim, na constru-
ção do mundo. 

Mas, ao falar de imaginação, um primeiro problema se põe: a partir 
dos sentidos, do corpo, algo surge muito além daquilo que a “cons-
ciência” teria podido produzir. A imaginação é o grande e permanen-
te mistério que nos é imposto: ver, escreve Alain, é ver mais do que 
o que se vê. Merleau-Ponty completa: “Nenhuma coisa, nenhum 
lado da coisa, se mostra a não ser escondendo ativamente os outros 
lados”. Eis o trabalho da imaginação: ela é uma faculdade geral inse-
parável da consciência, mas muito mais que isso. 

Em breve ensaio sobre a imaginação, Alain começa assim: 
“Definindo a imaginação como uma percepção falsa, dizemos o que 
é o mais importante, uma vez que as pessoas são tentadas a con-
siderar a imaginação como um jogo interior, do pensamento com o 
próprio pensamento, jogo livre e sem objeto real. Assim, deixariam 
escapar o que mais importa, a saber, a relação da imaginação com 
os estados e os movimentos do nosso corpo”. Na percepção mais 
rigorosa, ou seja, no trabalho de cada sentido - o olhar, por exem-
plo – a imaginação circula sempre, e “a cada instante ela se mos-
tra e é eliminada através de rigorosa pesquisa”. Nossa percepção é 
uma luta permanente contra os erros de interpretação; as paixões 
têm um peso enorme nessa história, por exemplo, “à noite, quan-
do o medo nos espreita… E mesmo durante o dia, quando os deu-
ses saltam de árvore em árvore.” O corpo humano, conclui Alain, “é 
o túmulo dos deuses. Durante muito tempo, os homens buscavam 
saber de onde vinham seus sonhos, suas paixões, seus impulsos e 
também as graças repentinas… sem prestar atenção nesse meca-
nismo que desperta, se deixa levar, se irrita… e no instante seguinte 
se acalma, relaxa e dorme seguindo as próprias leis...” Já que Alain 
fala das paixões, tomemos o amor como exemplo. Mas não pense-
mos no amor de Cristo, dos santos, dos deuses. Falemos do amor 



6

puramente sensual que pode ser fonte e sofrimento, tantas vezes e 
tão genialmente descrito por Proust (A fugitiva): o ciúme é, para ele, 
deriva do amor sensual, como um sofrimento “que a alma acres-
centa ao prazer do corpo como a sombra, como a maldita flor do 
sonho…Mas não é do sonho, diz Proust, não é da melancolia, não é 
do pensamento, e sim do corpo que nasce o ciúme”. 

Enfim, Alain nos dá bela síntese já na primeira frase do ensaio: “A ima-
ginação, senhora do erro, como dizia Pascal. Montaigne, da mesma 
maneira, falando daqueles que ‘acreditam ver o que não vêem’ nos re-
mete ao centro da noção… porque a imaginação não é apenas e prin-
cipalmente um poder contemplativo do espírito mas sobretudo o erro 
e a desordem entrando no espírito ao mesmo tempo que tumulto do 
corpo”. Mas a imaginação é muito mais que simples erro de interpreta-
ção do que o homem sente. Ela é, como dizem os modernos e como 
escreveu Sartre, “certa maneira do trabalho da consciência de se dar 
um objeto”. A imaginação é o produto do mundo mas também cria-
ção de mundos que pode ser vista nos astros, nas árvores nas ondas 
do mar como podemos ler nas belas e conhecidas páginas chama-
das London-Bridge de Valéry: “Eu passava, faz tempo, pela Ponte de 
Londres e parava para ver o que amava: o aspecto de uma água rica 
e pesada e complexa, adornada com um lençol de pérolas, perturba-
da por nuvens de lama, confusamente carregada de uma quantidade 
de navios cujos brancos vapores, os braços moventes, os atos bizar-
ros que balançam na área de fardos e engradados animam as formas 
e fazem viver a visão… Fui preso pelos olhos.. a volúpia de ver me se-
gurou com toda a potência de uma sede, fixada na luz deliciosamen-
te composta da qual não podia extrair as riquezas. Mas sentia atrás de 
mim o andar e o fluxo sem fim de um povo invisível de cegos eterna-
mente treinados para o objeto imediato de sua vida”. 

Eis o grande enigma e o enorme desafio, a passagem da imagina-
ção à consciência. Recorro a Descartes e à célebre passagem das 
Meditações onde lemos: “Não saberia hoje dar muito crédito à minha 



7

desconfiança uma vez que agora não se trata de agir mas apenas me-
ditar e conhecer”. Essa citação nos remete à famosa cena na qual 
Descartes acaba por se abstrair de tudo o que o cerca, e de quase do 
próprio corpo, como interpreta Alain, “para se encontrar sozinho em 
seu pensamento”. Interpretemos essa escolha como uma clara recusa 
das causas que afetam o corpo e o espírito: a crença, as leis, os cos-
tumes, o ruído da rua, a visão dos objetos que o cercam, enfim, todos 
objetos cercados pela imaginação - a favor do pensamento, a favor de 
“meditar e conhecer”. No centro do pensamento está a dúvida. Ele só 
se reencontrará nas Meditações e na dúvida de tudo o que o cerca. 
Dúvida hiperbólica, insiste Descartes, ou seja, no centro de tudo, a dú-
vida: ao buscar dar sentido ao que imaginamos, sem duvidar daquilo 
que vemos, por exemplo, tendemos a dar sentido apenas à aparência 
das coisas e do mundo e não ao ser no mundo.

Mas ousemos ir um pouco além e recorrer à arte, no caso a arte da 
dança de Paul Valéry e seu ensaio sobre a Filosofia da dança para 
entender melhor de que maneira podemos nos abstrair da imagem do 
mundo estranhamente regulada, estabelecida e abolir o que é dado 
a ver. É uma maneira diferente do que propõe Descartes uma vez 
que o corpo e o espírito passam a ser o agente da criação e o centro 
das coisas. O corpo que dança, escreve Valéry, parece ignorar o que 
o cerca. “Parece que ele só se relaciona consigo mesmo e com um 
outro objeto, um objeto capital, do qual ele se afasta e se libera, mas 
ao qual ele volta apenas para aí retomar força para fugir ainda… É a 
terra, o solo, o lugar sólido, o plano sobre o qual vacila a vida ordiná-
ria, de onde procede a marcha, essa prosa do movimento humano.” 
Brevíssima incursão no real para logo em seguida voltar à criação 
imaginária. E Valéry conclui:” Sim, o corpo que dança parece ignorar 
o resto, nada saber de tudo o que o cerca. Pode-se dizer que ele se 
escuta, só escuta a si mesmo; pode-se dizer que ele nada vê e que 
seus olhos são apenas joias, essas joias desconhecidas de que fala 
Baudelaire, brilhos que não servem para nada”. A dançarina (Mme. 
Argentina) está em outro mundo, não o que está sob nossos olhos, 



8

“mas sob aquele que ela tece com seus passos e constrói com seus 
gestos”. O ensaio de Valéry é bela síntese da imaginação criadora 
através da arte do corpo e da dança, que nada tem a ver com o espe-
táculo-dança de consumo.

3. Ainda no ensaio sobre a imaginação, Alain distingue três espécies: 
a imaginação controlada, que é metódica e só erra se for muito auda-
ciosa, e está sempre sob o controle da experiência (“um policial dian-
te das impressões digitais”); a imaginação que se desvia das coisas, 
“fecha os olhos, atenta principalmente aos movimentos da vida e às 
frágeis impressões que resultam disso, o que poderia ser chamado 
de fantasia; por fim, a imaginação passional, que se definiria princi-
palmente pelos movimentos convulsivos.” Ele fala ainda de outro tipo, 
a imaginação controlada: ela trabalha as três anteriores mas à sua 
maneira: é a imaginação poética. Mas a imagem criada de certo obje-
to guarda nela variações. O que o poeta e o artista tentam é criar um 
“objeto” fora da linguagem comum. 

Alain descreve de forma privilegiada o trabalho dos olhos, objeto cen-
tral nas análises fenomenológicas, e a relação com os devaneios. “Na 
minha opinião, diz ele, toda imagem visual é exterior a mim e exterior 
a ela mesma, por sua natureza de imagem. E a floresta onde passeio 
no sonho não é meu corpo; mas é meu corpo que está nela. Alguns 
gostariam de perguntar: o que você faz com os olhos da alma ? Mas 
os olhos da alma são meus olhos”. Ou seja, trata-se de uma faculda-
de viva da fantasia, da imaginação, que o romantismo alemão desig-
nava como Mente. Jankelélévitch escreve que “se existe uma filosofia 
das imagens é porque as imagens têm um sentido profundo, porque a 
sensibilidade faz alusão ao espiritual e ao inteligível”. O que vale para 
os olhos vale para todos os outros sentidos. 

4. Para dar um exemplo, sair da teoria apenas, cito aqui uma história 
deliciosa de Merleau-Ponty e Sartre que resume de maneira admirá-
vel o que ele chama de percepção, sensibilidade, imagem e a abertu-
ra à “carne do mundo”. A história é sobre a sedução, a paquera. Sartre 



9

estava inconsolado diante do fracasso de uma tentativa de sedução 
no Select, famoso bar em Paris. “Você errou ao tentar conquistá-la 
apenas com palavras”, diz Merleau-Ponty. As coisas não se resol-
vem a dois: “Somos sempre mais que dois, mesmo num tête-à-tête no 
Jardin de Luxembourg. Não entre nós, mas entrelaçado a nós, existe 
o mundo. Nosso corpo se projeta nele, o habita como a continuação 
do nosso ser. Implantamos nele nossas intenções, nossos movimen-
tos, nossas significações. O problema é que a pessoa que você pro-
cura te fazer amar exprime seu próprio ser corporal no mundo. Como 
os aproximar, unir sem que eles se entrechoquem? O desafio consis-
te em abrir um mundo comum, seu mundo. Como fazer? Não é difícil: 
na passagem de uma rua, durante o passeio, mostre a curva sensual 
de uma fachada, o aspecto enigmático de uma porta, a luz cambiante 
de uma chambre de bonne, Desenhe a topografia que se tornará a de 
suas peregrinações. Ela já guarda o perfume das peregrinações futu-
ras, lugar de nascimento do seu amor. Introduza igualmente um futu-
ro vibrante, feito de descobertas imprevistas e de aventuras. Você se 
tornará o passante, e não resta a ela senão pedir que lhe abra o aces-
so… Saiba, Sartre, o melhor método de sedução é a fenomenologia, 
aquela que abre nossas consciências incarnadas às coisas. Sonho 
descrever, um dia, esse entrelaçamento entre o corpo e o mundo que 
não se excluem porque o mundo é carne. Mas chega de blá-blá-blá, 
corro para um encontro (não é, meu velho amigo, com a C.) O infer-
no não são os outros.” Em outras palavras, podemos acrescentar a 
essa história sobre a paquera o seguinte: não me penso, não me sinto 
e não me imagino senão através do mundo. E aí entra o trabalho da 
imaginação sedutora!

5. Enfim, a imaginação é muito mais do que uma faculdade de evo-
car imagens, como escreveu Jean Starobinski em O império do ima-
ginário: é um poder de desvio graças ao qual “nós nos representa-
mos coisas distantes e nos distanciamos das realidades presentes. 
De onde essa ambiguidade que encontramos em toda parte: a imagi-
nação, porque ela antecipa e prevê, serve à ação, desenha diante de 



10

nós a configuração do realizável antes que seja realizado. Nesse pri-
meiro sentido, a imaginação coopera com a ‘função do real’, uma vez 
que nossa adaptação ao mundo exige que saiamos do instante pre-
sente, que ultrapassemos os dados do mundo imediato para alcançar 
em pensamento um futuro ainda indistinto”. 

Não me penso, não sinto e não me imagino senão através do mundo.

Ao construir um mundo, a imaginação constrói também um tipo par-
ticular de homem, cada tipo de homem a cada instante. Lemos em 
Valéry: “Quando acredito me conhecer, conheço apenas o que a ex-
citação simulada atual extrai de mim. Eu me figuro finito. Imagino coi-
sas, eventualidades, minhas respostas etc. Mas só posso extrair de 
mim o que tal excitação não imaginada, ou melhor, imaginada, pode-
ria extrair dela. Eu, esse rochedo de Horeb, se modifica secretamen-
te. Não sei tudo o que sei. A música me faz o que não sou, o que me 
ignoro, manobrando do exterior o que é movido por circunstâncias me 
faz inteiramente outro. Por outro lado, forma-se em mim certa ideia 
ou imagem ou sistema do mundo que me abstrai, faz abstração de 
mim. A sequência composta de minhas experiências tende a uma re-
presentação sempre mais distinta e independente do eu. Sou envol-
vido a cada instante a todas as coisas mas sou eliminado. Alguma 
das minhas sensações vão se juntar a seus grupos e ou entrar neles; 
as outras são como contingentes e acredito que elas são mais ‘pes-
soais’.Algumas sensações tendem a se reforçar, a se ordenar em or-
ganizações estáveis: elas são compatíveis com meu funcionamento 
normal, adaptadas a um regime permanente. Elas convergem a uma 
imagem nítida do mundo, e a essa imagem nítida corresponde um re-
gime normal, impessoal...” Neste fragmento, escrito nos seus famo-
sos Cahiers, Valéry fala de maneira explícita da relaçao intersubjeti-
va. O sujeito é mais que o Um, e é através da intersubjetividade que 
construímos o mundo.

6. Mas, o que resta da imaginação em um mundo em mutação, em 
transformação radical em todas as atividades humanas, onde vemos o 



11

domínio da excitação bruta e onde até mesmo o sentido antigo de “fan-
tasia” do belo tende a desaparecer ao eliminar o “efeito contemplativo” 
das artes? “A excitação bruta, escreve Valéry, é a senhora soberana das 
almas recentes; e as obras têm por função atual de nos tirar do esta-
do contemplativo, da felicidade estacionária à qual a imagem estava in-
timamente ligada à ideia geral do Belo”. O que resta de humano diante 
de radical transformação produzida pela revolução tecnológica? É nesse 
sentido que lemos outra observação de Paul Valéry: o mundo moderno 
aboliu as duas maiores invenções da humanidade, o passado e o futu-
ro. Mais adiante, o poeta escreve: “Temo que o espírito esteja se trans-
formando em coisa supérflua”. Assim, além de um mundo sem espírito, 
vivemos o princípio do sem princípio, presentismo absoluto, a passagem 
da “aurora grega” à “noite do mundo”, como escreveu o poeta Hölderlin. 
Como ver o que acontece na “noite do mundo”? No ensaio sobre a crise 
do espírito, Valéry escreve: os físicos nos ensinam que, num forno in-
candescente, se nossos olhos pudessem subsistir, nada veríamos. 
Valéry não cita explicitamente as mutações mas deixa claro o fim de 
uma era: “Se o mundo segue em certa queda na qual está muito en-
gajado, convém desde hoje considerar como em vias de desapare-
cer de maneira rápida as condições nas quais, e graças às quais, o 
que mais admiramos, o que foi feito de mais admirável até agora foi 
criado e pôde produzir seus efeitos”. Valéry encerra o ensaio respon-
dendo a uma pergunta sobre o futuro: “tenho horror às profecias”. 
Mas, como insistiam na pergunta, ele responde: “Entramos no futuro 
de costas...” Podemos interpretar essa resposta da seguinte manei-
ra: de costas, Valéry via o fim do passado, tinha a certeza da perda 
dos fundamentos da civilização – o momento a-narquia de que falam 
Schürmann e Lefort – mas, como nós, ele não sabia dizer qual seria 
o futuro. Momento obscuro sem arché e sem télos.

A cegueira do mundo contemporâneo tem várias interpretações, mas 
gostaria de sugerir, retomando o que diz Reiner Schürmann no livro O 
princípio anarquia, que vivemos o momento no qual as ações huma-
nas acontecem no “sem princípio”, “sem arché”. Ora, a ação, qualquer 



12

ação, privada de princípios, faz com que o pensamento destrua o pró-
prio pensamento e os próprios princípios. É o abandono dos funda-
mentos – que os filósofos definem como filosofia primeira, de onde 
deriva a filosofia prática, isto é,um conjunto de regras filosóficas - que 
durante séculos foram fontes para a ação. Estamos em um momen-
to de mutação, de passagem entre dois mundos, um que não acabou 
inteiramente e outro que está apenas no começo. Daí a an-arquia, o 
princípio do sem princípio. Ora, a história nos mostra que as teorias 
políticas só podem nascer dos princípios, filosofia primeira que abre 
caminho para o agir. “As filosofias primeiras, escreve Schürmann, for-
necem ao poder suas estruturas formais. Mais precisamente, ‘a me-
tafísica’ designa pois esse dispositivo onde o agir busca um princí-
pio ao qual se podem referir as palavras, as coisas e as ações. O 
agir aparece sem princípio no momento do ponto de viragem, quan-
do a presença como identidade última se transforma em presença 
como diferença irredutível… O nervo da metafísica – quaisquer que 
sejam as determinações exteriores das quais o conceito será defini-
do – não seria a regra de sempre buscar um Primeiro a partir do qual 
o mundo se torna inteligível e dominável, a regra de scire per causas 
do estabelecimento dos ‘princípios’?” No momento de anarquia, não 
se pode dizer qual é o sistema a ser implantado e quais são as van-
tagens e inconvenientes. Hoje, esse vazio - “espaço em branco sem 
poder legislador” - é ocupado não pela política mas pela técnica. Não 
vivemos um momento de declínio, mas uma mutação que afeta de 
maneira incontornável o imaginário político: onde estão os ideais po-
líticos, as utopias? O incontestável poder de Musk e Zuckerberg – se-
nhores da técnica - é um claro exemplo da ocupação desse vazio. 
Comentadores políticos chegam a dizer que Trump é um servo do oli-
gopólio digital global das biotechs. 

O agir não se deixa desconstruir isoladamente, nos lembra Schürmann: 
“Eis porque é preciso se fazer fenomenólogo dos princípios epocais 
que são ‘o Mundo suprassensível, as Ideias, Deus, a Lei moral, a au-
toridade da Razão, o Progresso, a Felicidade do maior número de 



13

pessoas, a Cultura, a ‘Civilização’”. Mas atenção, Schürmann não está 
a defender esses princípios tais como vemos hoje. Tendemos a inter-
pretar que ele defende o princípio anarquia, que se identifica com a 
ideia de singularidade de Foucault. Com o fim da metafísica, esses 
princípios “perdem sua força construtiva e se tornam nada’”. Ou melhor, 
ele procura dar positividade permanente ao agir. Reconheço que aqui 
não é o espaço para a discussão complicada e necessária da anarquia. 
Mas vale dizer que, ainda que não fale em anarquia, Claude Lefort se 
aproxima de certa maneira da anarquia de Schümann ao falar da crise 
dos fundamentos da política e propor o conceito de “democracia sel-
vagem”. Mas Schürmann, no início do seu ensaio, nos alerta, que seu 
conceito nada tem a ver com a anarquia de Proudhon, Bakunin e seus 
discípulos. O que esses mestres buscam, diz ele, é “mover a origem, 
substituir o poder de autoridade, princeps, pelo poder racional, prin-
cipium. Operação ‘metafísica’ entre todas. Trocar um foco por outro”. 
Schürmann toma como exemplo a crítica de Foucault: “Imaginar outro 
sistema representa aumentar nossa integração ao sistema presente”. 
Anarquia, para ele, é um acontecimento no fundamento do agir. E cita 
um dos slogans dos acontecimentos de Maio de 68: “C’est pour toi que 
tu fais la révolution, ici et maintenant”. Nesse mesmo sentido, outro pen-
sador que, em toda vida e obra foi sempre contra os sistemas estabele-
cidos, dizia: “O sistema sou eu”(Paul Valéry), ou seja, uma forma de re-
alizar os universais no indivíduo. Há uma aproximação dessa ideia de 
Valéry ao que diz Schürmann no ensaio Constituir-se a si mesmo como 
sujeito anárquico: “Reivindicando sua personalidade única – sentimen-
tos, gostos, estilo de vida e crenças -, cada um faz precisamente o que 
todos os outros fazem e contribui assim para promover a uniformida-
de no ato mesmo de negá-la. Assim, ao individualismo, Foucault vai se 
opor o anarquismo: ‘O problema ao mesmo tempo político, ético, social 
e filosófico que se apresenta a nós hoje (escreve Foucault) não é o de 
tentar liberar o indivíduo do Estado e de suas instituições, mas de nos 
liberarmos do Estado e do tipo de individualização que se liga a ele’”. 
Esses autores sempre procuraram ver uma positividade da ideia de 



14

anarquia, que pode ser traduzida pela ação a partir de “coisas vagas” e 
não em nome de princípios já estabelecidos. Lemos, por exemplo, em 
Os princípios de an-arquia pura e aplicada, de Valéry: “Todo poder é 
desprezível. O que é Deus, o que é o poder? Um é o mais forte, absolu-
tamente (por definição). O outro é mais forte pragmaticamente. Pascal 
é o tipo do anarquista e é o que vejo de melhor nele. ‘Anarquista’ é o 
observador que vê o que se vê e não o que usualmente se vê”. Ora, 
no mundo contemporâneo – em mutação – o ver e os outros sentidos 
se tornaram problema. Mais: estamos na passagem do ideia de sujei-
to à ideia de indivíduo. Um dos princípios fundamentais para o agir em 
comum é a intersubjetividade, e hoje vemos que ela é abolida de certa 
maneira no quotidiano. Isso é evidente nas relações que os indivíduos 
estabelecem através dos novos meios. Husserl escreve que os funda-
mentos dos fenômenos políticos estão na busca incessante na plurali-
dade do “eu”, na intersubjetividade. “A experiência do eu estrangeiro – 
conclui Schürmann no ensaio sobre a desconstrução política– é o que 
permite conceber o mundo social.. O ego cessa de ser uma mônada”. 
Musil vai além nos seus Esboços de ensaios ao escrever sobre a inco-
erências das opiniões e sobre a atomização de todas as ideologias e 
suas “deploráveis consequências… A ação humana não tem mais me-
dida nela mesma… Mas o que importa é sublinhar o que há de posi-
tivo, não hesitemos dizer, de bom nesse estado de coisas. É a forma 
de organização a mais vigorosa e a mais elástica que o homem se deu 
até agora: … o egoísmo organizado; a mais revoltante organização do 
egoísmo, fundada na maior ou menor capacidade de fazer dinheiro”. É 
o egoísmo organizado pelo indivíduo que dá forma à sociedade. É o es-
quecimento da ideia de sujeito.

7. Vivemos, pois a era dos fatos, estimulada pelo desenvolvimento das ci-
ências dos fatos, momento de desordem e barbárie. Nenhuma sociedade 
se estrutura, se organiza, sem o que o Valéry define como “coisas vagas”, 
ou seja, os ideais políticos, as utopias, o mundo imaginário. Ora, vivemos a 
passagem da “aurora grega à noite do mundo”, como escreveu Hölderlin, 
passagem difícil e incerta, mutações comandadas pela tecnociência que 



15

tendem a abolir o pensamento, ou melhor, lançam o discurso da ação no 
vazio das coisas já pensadas e dadas. Daí o declínio da política. Não é, 
portanto, com surpresa vermos cinismo e mentira, difundidos nos novos 
meios de comunicação, serem assumidos, não como se fossem verda-
des, mas como coisas naturais. Os políticos sabem muito bem manipular 
essas construções, apropriar-se do discurso da mentira que é, certamen-
te, uma das origens do fascismo no mundo. Eis a passagem obscura hoje, 
o mundo sem princípios e sem fins. 

“A noite do mundo” tende a abolir o espírito e a inteligência. Tudo o 
que acontece hoje vai em direção contrária ao que escreveu Giordano 
Bruno sobre o trabalho da imaginação em Sigillus sigillorum: “o senti-
do sente apenas em si; na imaginação, ele sente mais do que sente; 
o sentido, que já é certa imaginação, se imagina em si e, na razão, ele 
se percebe imaginar; o sentido, que já é razão, se percebe argumen-
tar; o sentido, que já é intelecto, é inteligente em si mesmo...” O que 
acontece, enfim, com o homem em um mundo que insiste em traba-
lhar a perda da razão, da inteligência, dos sentidos e, por fim, a pró-
pria imaginação criadora? De que maneira combater os males imagi-
nantes e imaginados se a própria razão se perde diante de um mundo 
irracional? O que resta são os afetos e as imagens obedientes redu-
zidas apenas ao que elas são, como escreveu Starobinski em um en-
saio sobre Valéry. Ele cita Valéry: “A consciência nos mostra o pensa-
mento enquanto pensamento. Portanto, ela libera a cada instante de 
cada pensamento particular aquele que pensa (…) Ela o engaja em 
seguida a supor ou a figurar uma combinaçãointeiramente outra dos 
mesmos termos ou mesmo de termos inteiramente diferentes”. Ora, 
o que vemos hoje é permanente repetição dos mesmos termos, das 
mesmas imagens, dos mesmos desejos produzidos pela indústria do 
consumo, real e imaginário, ou indústria do imaginário, como tão bem 
definiu Eugênio Bucci no livro A superindústria do imaginário. Bucci 
nos mostra, com rigor, as diferenças entre o real, o simbólico e o ima-
ginário, convidando-nos a pensar a linguagem hoje. No mundo digital, 
somos condenados a viver o instante apenas – perguntas e respostas 



16

imediatas – sem tempo para transformar o recebido em outra coisa, 
ser substituído em ideia, outra ideia, outra ação. A ideia de duração 
tende a desaparecer. Rousseau nos ensina que os devaneios nada 
têm de “vagabundagem” e delírio como alguns pensadores o acusa-
vam em sua época. O devaneio é, principalmente, “lentidão” que o 
pensamento pede.

 A sopa e as nuvens (Splenn de Paris) de Baudelaire é um belo exemplo 
do devaneio e de que maneira ele é difícil de ser compreendido e aceito: 

“Minha pequena louca bem amada preparava o jantar, e, pela janela 
aberta da sala, eu contemplava as moventes arquiteturas que Deus 
faz com os vapores, as maravilhosas construções do impalpável. E 
eu me dizia, através da minha contemplação: ‘Todas esses fantas-
magorias são quase tão belas quanto os olhos da minha bela bem 
amada, pequena louca monstruosa dos olhos verdes’.

E de repente, recebo violento tapa nas costas, e ouço uma voz rouca 
e charmosa, voz histérica como se estivesse enrouquecida pela bebi-
da, a voz de minha querida bem-amada, que dizia: ‘Você vai tomar a 
sua sopa, s...b… de mercador de nuvens?’”

8. No mundo contemporâneo, somos capazes de compreender nossa 
vida, dar lugar à imaginação criadora que alimenta o espírito? Diante 
desse mundo, Valéry fala de uma “ilusão mental” daqueles que propõem 
à humanidade alguns fins sublimes. Hoje, mundo em mutação incon-
tornável, não se pode prever o futuro de criação imaginária. Ou melhor, 
vemos a predomínio de um tipo de imaginação, o temor, uma vez que 
estamos presos a uma situação paradoxal: “o espírito humano, tendo 
chegado a certo grau de sua potência, encontra na própria potência e 
no progresso razões imediatas, potentes, de temor – de se temer a si 
mesmo. Ele não sabe se ele conseguirá curar o mal que ele mesmo se 
faz… O que fazer para sair do círculo de invenções, de objetos que nós 
mesmos criamos? Como salvar a vida humana? Como salvar também o 
indivíduo? Porque tudo está em jogo,tudo está em questão em todas as 



17

ordens da vida econômica e intelectual. Eis a grande questão: o homem 
poderá se adaptar àquilo que o homem fez?” É curioso porque o que 
vemos hoje, diante do que Valéry descreve, é a passagem para o domí-
nio da técnica e da Inteligência Artificial. 

Em artigo recente, publicado no Brasil por Outras palavras, o filó-
sofo e romancista italiano Franco Berardi faz um relato impressio-
nante sobre o uso da alta tecnologia na guerra contra os palestinos. 
Berardi descreve com detalhes, baseado em informes oficiais do go-
verno de Israel, o uso da “máquina inteligente exterminadora que é o 
produto geral do sistema capitalista na era da automação inteligen-
te”. São máquinas e drones cada vez menos controladas por seres 
humanos: “O genocídio israelense constitui a primeira aplicação em 
grande escala dessa automação do extermínio. Não devemos pensar 
que se trata de um episódio isolado, nem que, após esse aconteci-
mento excepcional, a guerra retornará aos seus antigos traços desu-
manamente humanos. A desumanidade finalmente se emancipou do 
humano e pode enfim proceder automaticamente”. O artigo é longo, 
mas gostaria de ressaltar apenas a dissociação que o filósofo italia-
no faz entre a inteligência e a consciência. A criação da Inteligência 
Artificial tem como consequência “a obsolescência humana e simul-
taneamente como condição para a subjugação técnica definitiva dos 
seres humanos”. 

Já que o tema é a imaginação, podemos concluir essa breve pas-
sagem sobre a Inteligência Artificial – impressionante novidade téc-
no-científica - com a frase de Valéry: “Como sofremos com a ima-
ginação? A imaginação de um mal futuro provável ou simplesmente 
possível é um mal atual”.

Adauto Novaes – outubro de 2024



18



19

A IMAGINAÇÃO DA VOZ - PALESTRA MUSICAL

José Miguel Wisnik 

A voz que canta tem o poder de nos transportar para dimensões ima-
ginárias, não só porque projeta ficções na nossa mente, mas porque 
as sustenta e as presentifica no corpo sensível. O tema será tratado 
com base em canções de Caetano Veloso, nas quais a voz é tanto 
a matéria física quanto a matéria metafísica de uma reflexão sobre a 
sua força estranha. Além de onda portadora de uma ação – entre a 
impotência e a potência – sobre o estado atual do mundo.

O SONHO E AS “RUINAS CIRCULARES”

Marilena Chauí

Na tradição do sagrado, o sonho tem sido invocado seja como pro-
fecia seja como ordenação moral. Na história da filosofia, em muitos 
momentos, o sonho é invocado, seja de maneira positiva (como em 
Cícero), seja de maneira negativa (como em Descartes). Após Freud, 
falar em sonho envolve dimensões da vida psíquica que não permi-
te nos aproximarmos dele com o fervor religioso nem com as consi-
derações filosóficas sobre a consciência adormecida. No entanto, a 
criação literária não está aprisionada pelas exigências psicanalíticas 
(aliás, pelo contrário, tem sido fonte para trabalhos psicanalíticos). 
Por isso e sob a perspectiva criadora, decidimos falar sobre o sonho 
a partir de um conto de Borges, "Ruinas circulares".

ARTIFÍCIOS FABULOSOS, FÁBULAS ARTIFICIOSAS

Luiz Alberto Oliveira

​Jorge Luis Borges, em As Ruínas Circulares, nos apresenta a figura 
de um mago que se refugia em um antigo e arruinado templo do deus 
do Fogo para ali se dedicar a uma tarefa assombrosa: criar, através 
de sonhos, um herdeiro ou sucessor, que seria então transferido para 



20

o mundo quotidiano. O processo para a substancialização de um ente 
até então puramente onírico é longo e complexo e, ao terminar, antes 
de liberá-la no mundo, o feiticeiro infunde em sua criação o esqueci-
mento de sua origem artificiosa. Ser indiferente às chamas – uma vez 
que o deus do Fogo havia participado de sua constituição – seria a 
única marca que assinalaria sua origem singular.

​Podemos certamente considerar fantástico este relato, mas talvez a in-
trodução de seres imaginários no plano da chamada realidade concre-
ta seja mais comum do que suspeitamos à primeira vista. O paleoan-
tropólogo Steven Mithen, por exemplo, considera que um componente 
essencial do plexo de habilidades cognitivas que denomina de “inteli-
gência”, é exatamente a capacidade de fabular acontecimentos, isto é, 
de configurar séries causais plausíveis de eventos, em tudo semelhan-
tes a fatos “reais”, exceto por não terem (quiçá ainda não, ou já não 
mais) sucedido. Para Mithen, o desenvolvimento da faculdade da inte-
ligência, com módulos operativos variados se superpondo e integrando 
em diferentes instâncias do sistema nervoso, acabou se conformando 
como um atributo característico da evolução das espécies humanas. 
De modo análogo, a neurocientista Susan Greenfield considera que o 
exercício do que chama de “função fabuladora” pelas crianças peque-
nas é fator crucial para sua maturação cognitiva, a ponto de recear que 
o uso intensivo de telas apresentando conteúdos imagéticos arbitra-
riamente programáveis – dispensando, portanto, qualquer elaboração 
imaginativa - possa vir a inibir ou mesmo substituir a função fundamen-
tal da imaginação tanto para a individuação quanto para a sociabilidade 
dessas crianças imersas em um ambiente hipertecnificado.

​Com efeito, uma das consequências mais marcantes da expansão 
cumulativa do campo híbrido de avanços científicos e inovações téc-
nicas que hoje chamamos de TecnoCiência foi a de diluir, ou seja, 
problematizar, as distinções tradicionais entre diferentes fatores for-
mativos de nossa experiência de mundo – sujeito e objeto, orgânico 
e inorgânico, natural e artificial, senciente e inerte. À medida que um 



21

maior entendimento foi sendo obtido sobre as estruturas básicas de 
diferentes sistemas complexos – atômicos, moleculares, eletrônicos, 
proteicos, celulares, teciduais, somáticos, neuronais, biológicos, ecos-
sistêmicos, econômicos, sociais, culturais – cresceu, em paralelo, a 
capacidade de intervenção e apropriação tanto dos elementos quan-
to das funcionalidades destes sistemas, submetendo-os, em princípio, 
a ações técnicas – transformações artefactuais – de inúmeros tipos. 
Continentes epistêmicos inteiros foram sendo descortinados a cada 
passo dessa exploração; por exemplo, o filósofo David Chalmers famo-
samente se perguntou; “como é ser um morcego?” Uma vez que nós, 
humanos, temos nosso campo perceptivo e nossa modalidade de cog-
nição alinhadas de modo a definir nosso “mundo próprio”, como apre-
ender a experiência de mundo de um outro organismo, possuidor de 
um mundo próprio inteiramente distinto? Ou, como se indagou o escri-
tor Philip K. Dick (no conto que se tornou o roteiro para Blade Runner), 
sonhariam os andróides com ovelhinhas elétricas? Uma vez que os li-
mites ortodoxos entre os domínios do humano e do não-humano co-
meçam a se mesclar em nosso conhecimento, universos inteiros são 
postos em movimento: se há diversas variedades de “inteligência” - ou 
seja, formas de cognição e experiência de mundo, quer na Natureza 
quer, já hoje, na Tecnoesfera - sendo a nossa um exemplar específico, 
como não investigar as fronteiras e interfaces com o que pode ser, para 
nós, tanto íntimo quanto heterogêneo? Com o que sonhariam os ban-
cos de coral? Como os formigueiros fariam poesia? Usariam feromô-
nios e sementes de acácia, como no célebre conto de Ursula Le Guin? 
Que fabulações os dispositivos de Razão Sintética atuais (predecesso-
res dos entes artificiais plenamente inteligentes de um futuro próximo) 
se contariam para conhecer a si mesmos? A que magicações – a linda 
palavra que em Portugal designa as brincadeiras de faz-de-conta das 
crianças - se dedicariam? “Somos feitos de matéria de sonhos”, ensi-
nou Shakespeare; talvez não estejamos sozinhos sob as constelações 
do vasto céu do imaginário.



22

THAT’S ENTERTAINMENT – AND THAT’S ALL, FOLKS!

Eugênio Bucci

O Imaginário, ou o repositório geral a que chamávamos de Imaginário, 
deixou de ser uma categoria da cultura, ou uma justaposição de nar-
rativas e imagens provenientes de ordenamentos culturais indepen-
dentes entre si. Deixou de ser também uma colagem viva de constru-
tos da imaginação de cada pessoa, que era capaz de pensar, ou de 
dialogar com o pensamento. Tempos idos. Agora, se quisermos en-
tender como subsiste o Imaginário, somos desafiados a pensá-lo – 
nós, que ainda não consideramos o pensamento uma perda de tempo 
– como a fuligem e os detritos ejetados pelas chaminés da ativida-
de capitalista, ou do ativismo superindustrial. O Imaginário está mais 
para um amontoado de entulhos despejados incessantemente por li-
nhas de montagem. O substantivo “Imaginário” já não corresponde 
ao conjunto do que os seres humanos imaginam ou elaboram cultu-
ralmente de modo autônomo – é um empacotamento confeccionado 
pela técnica do qual os seres humanos se valem para usos modula-
res e descartáveis. O repertório disponível na vastidão do assim cha-
mado Imaginário, como filmes, canções, ritos religiosos, celebrações 
carnavalescas, eventos esportivos ou passeios turísticos, entre tan-
tas outras modalidades, são invariavelmente itens fabricados ou pré-
fabricados. O espaço da imaginação, digamos, individual, vem sendo 
suprimido.

Isso aconteceu, e aconteceu velozmente, porque o capital mudou de 
ramo. Ele se aposentou de suas ocupações anteriores, por meio das 
quais fabricava objetos corpóreos, como frascos de desodorantes, ca-
tálogos de exposições de “arte”, bugigangas e barris de combustível 
fóssil. Entediado de commodities concretas, pesadas, diverte-se com 
as commodities classificadas alegremente como “imateriais”. O capital 
se reinventou, como está na moda dizer, e hoje fabrica signos, figuri-
nhas piscantes, fantasias e fantasmas (que precipitam a realização do 
valor de troca). As mercadorias, sem exceção, inclusive os sacos de 



23

soja, deslizam por aí como significantes que se supõem atraentes. O 
modelo só pode funcionar porque o capitalismo, em vez de interpelar 
a necessidade, passou a invocar o desejo no sujeito. O Imaginário su-
perindustrial, que pode ser definido como overdose do significante da 
mercadoria, é sua face com duas caras: de um lado, uma xepa de quin-
quilharias visuais; de outro lado, um chão de fábrica miserável. 

Junto com a imaginação emancipada, o espírito, que seria a luz do 
pensar, entrou em fenecimento irreversível – e, se não fenecesse, 
essa ordem de coisas seria inviável. Para provar o meu ponto, reto-
mo a frase de Paul Valéry que Adauto Novaes usou como epígrafe em 
seu ensaio sobre o ciclo Mutações deste ano, “Constelações imagi-
nárias”. Eis o que escreveu Valéry em “Pequena carta sobre o mito”:

“Nossos espíritos, desocupados, feneceriam se as fábulas, os erros, 
as abstrações, as crenças e os monstros, as hipóteses e os pretensos 
problemas da metafísica não povoassem de seres e imagens sem ob-
jetos nossas profundezas e nossas trevas naturais.”

Ora, “nossos espíritos” de fato perderam o viço, menos por desocu-
pação e mais por assassinato. Não há mais “fábulas, as abstrações 
ou pretensos problemas da metafísica” dentro da cabeça ou no hori-
zonte cultural das gentes massacradas pelos fanatismos alçados ao 
poder a passos acelerados. Não há nada disso à disposição nas pra-
teleiras do consumo. Somos uma civilização soterrada pelos fósseis 
ressequidos de apelos a um só tempo sensuais e sem vida. Somos 
um deserto de escombros que piscam feito árvore de Natal. 

Eis então que o espírito expira sem tomar novo fôlego. Não é só. 
Segundo Adauto Novaes, “a imaginação pede respostas infinitas, 
criação permanente do pensamento”, mas o que foi feito do pensa-
mento? Ele também não está aí. Não há “respostas infinitas” porque 
não há mais perguntas inauditas. Não há mais um pensamento capaz 
de “criação permanente” porque não há mais imaginação criadora – 
só o que nos resta é essa tal de “indústria criativa”. 



24

Em resumo, com a mesma voragem com que se apossou do campo 
do visível, o Imaginário superindustrial monopolizou o que a mente 
imagina poder imaginar. Isso significa que as constelações imaginá-
rias não passam de figurações para encobrir o vazio sem imagina-
ção. Elas trazem, embutidas, as relações capitalistas de produção, 
nem que seja em graus infinitesimais, quase imperceptíveis, mais ou 
menos como o rastro das moléculas de plástico carimba a água po-
tável da cidade de São Paulo. É líquido e indiscutível. O Imaginário é 
um cenário numa cidade turística sem nenhum morador. 

O fenômeno já era cristalino, para as poucas inteligências que resisti-
ram, pelo menos desde os anos 1960, ou, de mono mais preciso, pelo 
menos desde 1967, quando Guy Debord lançou seu livro clássico,  
“A sociedade do espetáculo”. Na tese 42 dessa obra, Debord anotou:

“O Espetáculo é o momento em que a mercadoria ocupou totalmente 
a vida social. Não apenas a relação com a mercadoria é visível, mas 
não se consegue ver nada além dela: o mundo visível [o mundo que 
se vê] é o seu mundo.”1

“Totalmente”, aqui, quer dizer “totalmente” mesmo. O ser humano, 
desprovido de espírito, é uma reles mercadoria que emula um desejo 
pré-fabricado por outra mercadoria. Sua imaginação é a imaginação 
do seu senhor, qual seja, o capital. Sua imaginação está colonizada, 
adestrada, sujeitada. 

Ao que você, reclamando do meu pessimismo que esfola o ideal do 
eu, levanta a mão e me pergunta: “Então o pensamento acabou, não 
existe mais, foi tornado impossível?”. Ao que eu, nesse caso, presti-
moso, apresso-me em responder: o pensamento não acabou de todo; 
ele pode, sim, ocorrer, mas como exceção, apenas como exceção, 
como um erro no sistema (o “erro” de que falou Valéry), um bug não 

1 DEBORD, Guy. A sociedade do espetáculo. Tradução de Estela dos Santos Abreu. 
Rio de Janeiro: Contraponto, 1997. Tese 42. P. 30.



25

previsto no programa, um instante incerto em que uma fagulha de crí-
tica escapa à norma e se tece, instável e impermanente. Sim, ainda 
temos pensamento, mas ele anda ameaçado de extinção. Este Ciclo 
Mutações, por exemplo. Há pensamento aqui, mas seu espírito rebe-
lado corre perigo.

O pensamento que pensa, quando pensa, só pensa para se saber fu-
gitivo, só pensa para notar que a imaginação imagina como a imagina-
ção do seu senhor – e seu senhor é o capital. A imaginação elogiada por 
Valéry caiu.

Vejo-me então na contingência de explicar o que significa imaginar se 
entregando à imaginação do seu senhor. O que me ocorre é uma ana-
logia, nada mais que isso. Podemos dizer que é mais ou menos o que 
se dá com “o desejo do homem”, que, como ensinou Jacques Lacan, 
“é o desejo do Outro”.2 Essa palavra “Outro”, grafada com o “O” mai-
úsculo, não significa, na linguagem lacaniana, um outro qualquer: não 
se trata do vizinho, do cunhado, do próximo, do distante ou, ainda, do 
colega de faculdade. Esse “Outro” é um outro investido de um poder 
tal que consegue reger o mundo inteiro, de tal sorte que o sujeito 
que deseja o que esse “Outro” deseja ou, ainda mais profundamente,  
o que o “Outro” deseja que ele, pobre sujeito, deseje, é um sujeito 
neutralizado, um sujeito que não imagine e não pensa.

A imaginação desativada opera mais ou menos da mesma maneira. 
Como eu avisei, eu fiz apenas uma analogia. A imaginação no sujeito 
fica reduzida a uma câmara de eco da imaginação do “Outro” – sendo 
esse outro, evidentemente, o capital. O sonho do sujeito é invariavel-
mente o sonho que o capital determina que ele sonhe. E apenas para 
não deixar incompleta a minha analogia, acrescento que também na 

2 (“Le désire de l’homme, c’est le désire de l’Autre” ) LACAN, Jaqcques. Le 
Séminaire, Livre XI, Les quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse. Paris: 
Éditions du Seuil. 1973. P. 213. O Seminário foi apresentado por Lacan em 1964.



26

linguagem é assim. O sujeito fala a língua do “Outro”, posta pela norma 
linguística. Se não for por aí, não será entendido. Ponha agora o capi-
tal como o dono da língua e de toda a linguagem e você entenderá o 
que se passou com a imaginação dominada e com o espírito que dela 
foi expulso.

Em fevereiro de 2025, pudemos ver uma cena que resume um pouco 
dessa história. O filhinho de Elon Musk, de nome X Æ A-Xii, de 4 anos 
de idade, sentou-se no colo do pai, durante uma entrevista, e decla-
rou: “nós somos donos da Space X e podemos fazer tudo o que qui-
sermos”. Em seguida, caiu na gargalhada. O pai gargalhou junto.3 

O bilionário Musk, o homem mais rico do mundo, que exerce, desde o 
primeiro dia do segundo governo de Donald Trump, a função central de 
comandar o corte de gastos do Estado, representa precisamente esse 
“Outro”, o sujeito automático do capital, que desfruta da regalia de fazer 
tudo o que bem entender. Musk e seu filhinho são ídolos de ouro, que fas-
cinam e regem.

A essa altura, eu me dou conta de que já escrevi demasiadamente 
para o que deveria ser apenas uma sinopse. Escrevi tudo isso e ainda 
não toquei no tema do entretenimento, palavra que, afinal, consta do 
título que dei para a minha contribuição ao ciclo deste ano. Passo 
imediatamente a isso.

Por que entretenimento? A resposta é simples. O código fonte do 
Imaginário Superindustrial é o entretenimento. Isso significa que os 
padrões de linguagem pelos quais as massas se deixam manipular 
vêm do entretenimento, muito mais do que do jornalismo, da religião, 
da ciência, do direito ou da política. O discurso político, ele mesmo, 

3 “We own the SpaceX and we can quietly do whatever we want!”. A entrevista para 
Tucker Carlson foi ao ar em algumas redes sociais, entre as quais uma dedicada 
aos donos de automóveis Tesla, da qual Musk é proprietário, entre os dias 15 e 17 
de fevereiro de 2025. Veja o trecho comentado aqui em: https://www.instagram.com/
exotic_locationss/reel/DCMcY5uspZs/ . Acesso em 17 de fevereiro de 2025.



27

tende a se articular como subcampo das diversões públicas, o que 
significa, em termos estritos, que a política não é mais política. Ela 
perdeu – ou vem perdendo, de modo consistente e persistente – sua 
condição de diálogo racional sobre os fatos com vistas à busca de 
soluções coletivamente negociadas, e vai se definindo mais e mais 
como um jogo sem imaginação, sem espírito e sem utopia, mas ainda 
assim um jogo eletrizante. Não surpreende, portanto, que o autorita-
rismo e a violência tenham encontrado abrigos tão luxuosos à som-
bra do poder.

Sobre isso, enfim, eu gostaria de falar na minha conferência.

OLHOS BEM FECHADOS PARA FINALMENTE VER:  

A IMAGINAÇÃO EM CENA 

João Cezar de Castro Rocha

A imaginação encontra-se em crise? Pelo menos a confiar no neu-
rocientista Sidarta Ribeiro, a dimensão onírica de nossa existência 
sofre uma séria ameaça. Entre outros fatores, a aceleração vertigino-
sa do tempo num dia a dia sempre mais controlado pelo universo di-
gital e a crescente dependência das redes sociais teriam levado ao 
desprestígio do sonho enquanto matéria de convivência e de auto-
conhecimento. José do Egito algum seria possível nesse horizonte; 
Vincenzo Bellini jamais teria composto a ópera La sonnambula; cir-
cunstância ainda mais dramática, sem a centralidade dos sonhos na 
interpretação do inconsciente, Sigmund Freud provavelmente seria 
hoje um dos tantos célebres anônimos do passado. Nesse diapa-
são, qual o estatuto da imaginação num mundo saturado de imagens 
numa proporção inassimilável para a cognição humana?

Nesta conversa, proponho pensar a questão por meio da combinação 
de Henrique V, peça de William Shakespeare, La invención de Morel, 
Dom Casmurro, romance de Machado de Assis, o romance de Adolfo 



28

Bioy Casares, e Until the End of the World, filme de Wim Wenders. 
Um tema permite essa associação: as imagens, sua ausência ou seu 
excesso, como um problema potencial para a imaginação e o univer-
so onírico.

O mote que perseguirei foi definido no prólogo do III Ato de Henrique V:

(....) Still be kind,
And eke out our performance with your mind

VIOLENTAR A IMAGINAÇÃO PARA  

SALVAR A IMAGINAÇÃO

Vladimir Safatle

Um conjunto de imagens a guiar o comportamento, mas a guia-lo em 
direção a sua própria alienação. Poderíamos descrever assim um dos 
conceitos mais influentes sobre a noção de imaginário no século vinte, 
a saber, este legado por Jacques Lacan. Mas por que um clínico teria 
uma crítica tão contundente a essas imagens que parece fornecer uma 
espécie de chão da consciência? Que tipo de sofrimento ele escuta-
ra para enxergar no que outros chamariam facilmente de imaginação 
não a espontaneidade de nossas sínteses e mediações, mas um limi-
te a ser violentado. 

Gostaria de recuperar esse movimento complexo que nos levou a com-
preender que, longe de uma faculdade livre, a imaginação era uma fa-
culdade disciplinada em seus modos de organização da experiência 
sensível. Longe de um livre jogo que não segue lei alguma, ela era o 
espaço de uma conformação social. Longe de uma faculdade subjeti-
va, ela era um sistema social de formas historicamente sedimentadas. 
Décadas atrás, Adorno e Horkheimer, em uma crítica a essa função 
das imagens que organizam nossos esquemas mentais, haviam insisti-
do que o primeiro serviço fornecido pela Indústria Cultural ao consumi-
dor era exatamente o “esquematismo”: “A função que o esquematismo 



29

kantiano ainda atribuía ao sujeito, a saber, referir de antemão a mul-
tiplicidade sensível aos conceitos fundamentais, é tomada ao sujeito 
pela indústria cultural. O esquematismo é o primeiro serviço prestado 
por ela ao cliente” (Adorno e Horkheimer, Dialética do Esclarecimento). 
É o esquematismo da imaginação que a indústria cultural toma do su-
jeito, é sua imaginação que é expropriada. Expropriação essa só pos-
sível porque tal esquematismo sempre foi um produto social. Essa era 
uma maneira de criticar o desconhecimento do caráter socialmente re-
gulado da imaginação e das estruturas sociais da comunicação que o 
senso comum permite.

Gostaria de retomar essa história da crítica da imaginação a fim de 
compreender como a espontaneidade que ela um dia prometeu só 
pode ser recuperada contra ela própria.

O SEQUESTRO DA LOUCA DA CASA E A 

CONSTELAÇÃO DE SEU RETORNO AO PODER

Christian Ingo Lenz Dunker

Recuperando a importância da imaginação para a determinação da loucu-
ra, particularmente no século XVI. Ainda que Foucault tenha privilegiado a 
importância de Descartes e das políticas de individualização do trabalho 
e do direito para definir o estatuto de desrazão da loucura na modernida-
de, há uma tradição alternativa, compreendendo Tereza Dávila e Pascal, 
que insistiu na ideia de que a “imaginação é a louca da casa”. As duas 
abordagens sobre a participação da imaginação na loucura estão presen-
tes em Orlando Furioso, lunático por excesso de imaginação, furioso por-
que uma parte de seu juízo foi sequestrada. O século XVIII expande a 
associação entre loucura a imaginação, a partir do imaginário político do 
déspota oriental, cuja desmesura no exercício do poder espelha sua se-
xualidade sem limites. Surge assim uma constelação na qual imagem, 
imaginação e imaginário, combinam-se com realidade, verdade e cren-
ça, na forma da ilusão, do erro e da mentira. Condição pela qual a loucura 



30

se dividirá desde então entre cognição, moralidade e erotismo estético. 
Propomos então que quando uma imagem se separa do trabalho da ima-
ginação, como constelação, como movimento articulado com outras ima-
gens, temos uma patologia do imaginário. Tentamos mostrar em seguida 
como a psicopatologia hoje predominante, expulsou a imaginação, ora di-
luindo-a entre todos os transtornos, ora mobilizando uma semiologia de 
todas as faculdades mentais (pensamento, linguagem humor, memória) 
a exceção da imaginação. Mobilizamos contra esta tendência a ancestral 
ideia da imaginação como louca da casa, retomada pelos alienistas, rede-
senhada pelos psicanalistas e recentemente refundada pela antropologia 
pós-estruturalista, com a ideia de perspectivismo ameríndio. Observamos 
ainda que a loucura como patologia do imaginário, uma vez excluída da 
perspectiva clínica, retorna de modo sistemático e repetitivo na interpreta-
ção de nossa situação ético política. Quando o senso semi-especializado 
mobiliza categorias como loucura, paranoia e histeria para falar de nossos 
novos líderes fascistas, isso parece acusar, ainda que involuntariamente, 
o sequestro da imaginação. Como se a imaginação tivesse passado de 
louca da casa para chefe suprema dos povos colonizados. 

ABSTRAÇÃO, FIGURAÇÃO DO COMUM  

E A FORMA DE VIDA DOS HUMANOS

Renato Lessa

“A fantasia tem horror ao vácuo”
António Vieira 
(Elogio da descrença, Lajes do Pico, Açores: 
Companhia das Ilhas, 2022, p. 27)

O tema da abstração, em suas implicações para os modos de con-
ceber a sociabilidade e a vida pública, é um elemento fulcral da fi-
losofia política. O juízo aplica-se tanto à dimensão intrínseca e in-
variante daquela modalidade imaginária, quanto a seus aspectos 



31

substantivos, presentes nas variações que se espraiaram na longa 
duração de sua história. Observar sua variação, sem se dar conta 
do que nela permanece como condição de possibilidade, é como 
“descifrar signos sin ser sabio competente”, como há muito dizia a 
poeta chilena Violeta Parra. 

O trabalho da abstração é o que confere à filosofia política aquela 
condição básica e alguma unidade na diferença. Julgo ser essa uma 
das implicações de um juízo há muito feito pelo filósofo político norte
-americano Sheldon Wolin (1922-2015), em livro de 1960, ao definir 
a filosofia política como uma “tradição de discurso”. Seus conteúdos 
contingentes são motivados, por certo, por circunstâncias particula-
res, mas o elemento abstrato que a caracteriza não tem ali endereço 
originário, já que sua presença é requisito lógico para que haja algu-
ma filosofia da política. Sem tal abstração, restar-nos-iam variações 
de uma ciência do concreto, sem fumos de magia e de encantamen-
to com a singularidade das coisas, aderida à positividade mesma dos 
fatos, representados como “dados” sujeitos a “coletas” ou, em modo 
eufórico e solene, como “a empiria”. 

Tal movimento, típico de uma “era dos fatos” (Paul Valéry), possui re-
quisitos mais que suficientes à satisfação do logos, mas incapaz de 
afetar o pathos, uma exigência que se apresenta quando flexiona-
mos, com ânimo não inocente, o significante “política”. Julgar a filo-
sofia política elucidável por remissão a circunstâncias que lhe são 
exteriores significa reduzi-la ao estatuto dos fatos desprovidos de me-
tafísica e figurados como “variáveis objetivas de contexto”. Por certo, 
parte da potência criativa da imaginação filosófico-política se apre-
senta no modo pelo qual afeta os fatos, tendo, pois, parte com os 
mesmos. A filosofia política, tal como a filosofia em geral, tem por 
principal “contexto” sua própria história (Martial Gueroult), através de 
muitos empenhos de abstração, inscritos no tão ilimitado quanto in-
solúvel “conflito das filosofias” (Porchat Pereira). Importa, por muitas 
razões, refletir sobre a relevância do engenho um tanto esquecido da 



32

abstração, como potência de invenção da forma de vida dos huma-
nos. Ultrapassar, enfim, a fixação no idêntico pela ficção do comum.

Tomo aqui a ideia de abstração como processo de elaboração e ex-
pressão simbólicas – sem excluir para tal a presença de uma reta-
guarda antropológica –, por meio do qual acréscimos imaginários im-
põem-se ao brutalismo das coisas em si mesmas, algo finamente 
declinado pelo filósofo alemão Hans Blumenberg (1920-1996) como 
um insuportável “absolutismo do real” e, antes de si, pelo poeta ita-
liano Giacomo Leopardi (1798-1837) como “il brutto potere”, ao refe-
rir-se à natureza. Algo que parece, ainda, estar implicado na expres-
são posta por Judith Butler, em diálogo notável com Fréderic Worms 
(Le vivable et l’invivable, 2021) das “vidas invivíveis”. Ainda que referi-
da a formas específicas de vida, sofredoras prioritárias de práticas de 
violência e exclusão, a expressão põe em movimento um substrato 
de, digamos, “invivibilidade” que, a meu juízo, indica um âmbito mais 
geral e convergente com as intuições de Leopardi e Blumenberg. 
Uma extensão de significado que permite subscrever que o “abso-
lutismo do real” ou, simplesmente, o “real” - como desenho geral de 
mundos desprovidos de formas - seja “invivível.

A PÁGINA EM BRANCO DA MUTAÇÃO:  

OU DAS CONSTELAÇÕES IMAGINÁRIAS DO INFORME

Marcia Sá Cavalcante Schuback

Em que sentido falar de mutação? A proposta é pensar o sentido de 
mutação na era da mutação dos sentidos: tanto dos sentidos sen-
síveis e inteligíveis como dos sentidos entendidos como direções. 
Mutação não fala a língua das crises, das mudanças e transforma-
ções e nem das formações e metamorfoses, língua que obedece a 
uma gramática da forma e ao imaginário da natureza que lhe corres-
ponde. Mutação se confunde ao contrário com a agramaticidade do 
informe e com a língua do monstruoso. Recebo o convite desse novo 



33

ciclo como um convite para pensar o sentido de mutação enfrentan-
do a página em branco do informe e das suas constelações imaginá-
rias, um convite para pensar o emaranhado conceitual de imagina-
ção, imaginário e natureza, desde o ponto cego da mutação: a página 
em branco do informe. Seguirei algumas pistas traçadas pelo pensa-
mento de Reiner Schürmann, em conversa com Henri Michaux, Jean-
Luc Godard, Artavazd Peleshyan e nossa Clarice Lispector. 

SENSO COMUM VERSUS SENSO DA COMUNIDADE: 

A DISPUTA PELO IMAGINÁRIO POLÍTICO NA ERA DA 

NORMALIZAÇÃO DA EXTREMA-DIREITA

Thomás Zicman de Barros

A extrema-direita parece hoje a verdadeira dona da imaginação política. 
Ocupa o debate público e molda o que pode ou não ser dito — e ainda 
faz parecer que tudo isso é “natural”. Seu trunfo? Apelar a um pretenso 
“senso comum” ou “bom senso”, apresentado como neutro, universal, 
uma evidência óbvia da realidade. Questioná-lo? Coisa de loucos ou ir-
responsáveis. Afinal, ir contra o “bom senso” seria empurrar a socieda-
de rumo ao abismo. Mas a história é outra: esse “senso comum” é tudo, 
menos natural. É uma construção — trabalhada, reproduzida, naturaliza-
da. Em termos gramscianos, o “senso comum” é hegemonia em ação: 
um imaginário dominante disfarçado de banalidade cotidiana.

Esta comunicação tem dois objetivos. Primeiro, compreender como 
a extrema-direita fabrica e dissemina um novo “senso comum” rea-
cionário. Segundo — e mais importante —, pensar em alternativas. 
Como esboçar outros “sensos comuns”? Como reinventar o óbvio? 
A aposta aqui é em um senso comum crítico e emancipador, capaz 
de romper a normalização do reacionarismo. Nesse sentido, Hannah 
Arendt e sua ideia de “senso da comunidade” oferecem uma via pos-
sível: uma noção que convoca o exercício do juízo, amplia a imagina-
ção e reintroduz o estranhamento diante do mundo.



34

A normalização da extrema-direita não se limita à suavização de sua 
brutalidade. O verdadeiro trunfo está na manutenção do verniz da 
ruptura. Como dizia um polemista há dez anos, a extrema-direita se 
tornou “festiva”. No novo ambiente de redes digitais, consegue apa-
recer como dando voz aos invisíveis. Mesmo quando adota tons mais 
brandos, segue operando como uma força que promete subversão, 
destruição do sistema e “renovação” — ainda que apenas acelere ló-
gicas já em curso. Esse movimento empurra o chamado “mainstre-
am” para o campo da extrema-direita. Partidos “moderados” tentam 
seduzir o eleitorado reacionário. A mídia corre atrás de cliques e audi-
ência. E políticos “centristas” acreditam, com miopia estratégica, que 
podem instrumentalizar a extrema-direita em seus próprios projetos 
de poder. Até mesmo a academia, por vezes, colabora com esse pro-
cesso. Ao insistir em construir grandes taxonomias diferenciando “ex-
trema-direita” de “direita radical”, explica-se pouco o passado, menos 
ainda o presente — e normaliza-se muito.

Enquanto a extrema-direita expande seus horizontes, a imaginação 
política da esquerda se atrofia. A esquerda institucionalizada atua 
como zeladora de uma democracia em estado terminal, oferecendo 
apenas cuidados paliativos, sempre na defensiva. Em certos casos, 
ao tentar dialogar com as bases populares capturadas pelo discur-
so reacionário, setores progressistas acabam reproduzindo o novo 
“senso comum” da extrema-direita, acreditando que assim podem se 
reconectar com parte da sociedade. O resultado é previsível: ao ado-
tar as armas do adversário, minam o próprio projeto emancipador.

Contra esse impasse, Arendt propõe outra via. O “senso da comuni-
dade” é a capacidade de se colocar no lugar do outro e de olhar a re-
alidade com estranhamento renovado. Esse gesto reabre a imagina-
ção política e a pluralidade. A partir dele, germina uma hegemonia 
contra-hegemônica. Um senso incomum.



35

ADEUS AO NEOLÍTICO

Pascal Dibie

Estamos numa virada da história da humanidade em que o apaga-
mento é um dos traços característicos de nossa sociedade, momento 
em que a negligência do humano tornou-se quase um princípio. Para 
dizer tudo, estamos numa daquelas “Baixas Épocas” que teremos de 
atravessar, a questão sendo saber como e em direção de quê.

Nenhuma dúvida de que deixamos definitivamente o Neolítico, sua 
evolução perceptível e seu habitus [modo de ser] lentamente forjado.

As sociedades de mitos, nas quais o passado servia para exprimir 
no presente o que seria o futuro, estão ultrapassadas; já não temos 
muita certeza do que somos e praticamente não sabemos mais ima-
ginar o que seremos.

Ninguém me contestará se eu disser que a nostalgia é ainda a me-
tade do pensamento humano, mas por quanto tempo? A humanida-
de e o que chamamos nossas humanidades têm ainda um sentido? 
O que resta quando uma sociedade perde a noção mesma de viver 
em sociedade?

Fim da miragem e das utopias realizáveis, impossibilidade daqui por 
diante de ligar as coisas entre si. Eis-nos num mundo praticamente ir-
reparável, com o ecossistema definitivamente alterado, no qual o enve-
nenamento avançou e nossas vidas se tornaram adições de momentos 
individuais. A atividade onanística que o novo mundo virtual provoca im-
plica não ser visto e não encontrar ninguém, embora nos mostremos à 
distância sem saber para quem. Doravante nossos espaços se somam e 
se sobrepõem, apenas como instantes que cobrem nossas vidas.

O sonho de onipotência bio-tecno-científica está no auge, impõe-se 
como uma nova relação com o mundo. Essa mutação radical do po-
lítico nos tira do modelo grego da democracia para nos fazer experi-
mentar o cotidiano como uma vida em laboratório perpétua, na qual 



36

tudo se regula por moratórias sucessivas em nome das normas do 
que imaginamos ser uma democracia pluralista. E nos vemos espre-
midos entre programas de dominação, princípios de precaução, eco-
logia utilitarista, religiões, etnocismo e outros particularismos, tendo 
como alvo a rentabilidade de qualquer coisa, tudo colocado sob a 
dependência primeira da economia e das finanças, o capitalismo – 
como é chamado – fazendo do político “um objeto perdido, algo como 
um sonho arcaico” a ser rentabilizado. Nesse tempo mundial não nos 
vemos mais diante dos antigos “coletivos humanos”.

Talvez vocês queiram saber o que foi o Neolítico e aquilo de que 
nos separamos. Há uma palavra para dizê-lo: “Nós”, apenas nós com 
nossos corpos e nossas filosofias, nossa habilidade e nossas inven-
ções, nossas relações refletidas com o mundo, nossos olhares, nos-
sas posturas, nossa benevolência para com o outro; todos esses ob-
jetos simples que prolongam nosso corpo e são a seiva de nossos 
escritos, de nossas falas, o sal de nossas invenções, em suma, tudo 
que nos ligava ao mundo juntos, mesmo se opostos, tudo que nos li-
gava ao que até então chamamos a humanidade.

A DUPLA RECUSA:  

UMA HISTÓRIA DA IMAGINAÇÃO EM PAUL VALÉRY

Roberto Zular

Pensando na sequência dos últimos três encontros propostos por 
Adauto Novaes para o ciclo Mutações, podemos perceber o quanto o 
“Corpo, o espírito e o mundo”; a “sensibilidade” e as “constelações ima-
ginárias” estão intimamente ligadas. Ao menos se pensarmos em Paul 
Valéry para quem o espírito é o que surge do contato do corpo com 
o mundo e que só pode ser vivido pelo modo como atravessamos o 
mundo sensível. E nessa travessia pela floresta da sensibilidade, como 
uma espécie de resto mal resolvido, a imaginação se torna um elemen-
to central no modo como nos inventamos e construímos o mundo.



37

Isto porque, para Valéry, o ser humano é o animal menos adaptado 
do planeta e é por força dessa inadaptação que somos obrigados a 
imaginar formas de sobrevivência, criar mundos imaginários internos 
e externos. Mas o ponto que nos traz aqui é que a imaginação, sozi-
nha, não sustenta a experiência humana. Toda questão é como tornar 
a imaginação uma força produtiva e não uma fantasia com as quais 
nos iludimos e nos deixamos iludir o tempo todo.

As imagens são perigosas. Elas podem nos captar em um mundo do 
qual não conseguimos sair. Tanto as imagens externas e seu apelo 
desenfreado da nossa atenção, quanto as imagens internas e seu in-
suportável padrão de repetição e inércia. E Valéry pensava isso antes 
de conhecer os infinitos gadgets e as redes de imagens digitais que 
nos assolam.

Para Valéry, a força da imaginação é a sua capacidade de atravessar 
diversos espaços de experiência, diversas possibilidades sensíveis, 
diversas linguagens e, também, diversas imagens. É pelo seu caráter 
heterogêneo (e pela forma como lidamos com essa heterogeneidade) 
que alcançamos a potência do imaginário.

Isso quer dizer que o imaginário não se opõe à razão, a metáfora 
não se opõe aos cálculos, a imagem poética não se opõe à ciência, 
o corpo não se opõe às criações mentais, o interno não se opõe ao 
externo, o real não se opõe ao imaginário, o material não se opõe 
ao espiritual. Valéry recusa os dois lados dessas oposições – daí a 
dupla recusa do nosso título - para nos lançar no mar das imagens em 
transformação, atravessá-las por muitos mundos e suas infinitas for-
mas de relações. Em suma, é preciso imaginar que não há imagina-
ção sem transformação, sem a ação de transformar as imagens entre 
si e ir além das imagens para criar “constelações imaginárias”.

Mas para chegar a essas constelações, o caminho de Valéry não foi 
simples, nem isento de angústias e frustrações. Por isso, procurare-
mos mostrar a gênese dessa questão desde seus conflitos no campo 



38

da poesia entre Baudelaire e Poe, Rimbaud e Mallarmé, que acentu-
avam as tensões entre as vertentes imaginárias (o “demônio da ana-
logia”) e o cálculo poético (os limites da forma). Veremos como esse 
conflito levou Valéry a uma grande investigação do imaginário cientí-
fico e a uma teoria poética do funcionamento mental. É desse emba-
te que nascem também o Leonardo da Vinci valeriano e seu antípoda, 
M. Teste. Veremos então como isso se transforma com a volta à es-
crita poética e os grandes ensaios e diálogos da década de 1920 em 
diante que culminam com o Curso de Poética, onde o pharmakon do 
imaginário alcança sua equação mais tensa (o fascismo e seu corte-
jo de imagens bate à porta) e, ao mesmo tempo, refinada e potente.

Mas não se trata de uma história pessoal. Trata-se de pensar o imagi-
nário na história da humanidade, bem como pensar o destino das ima-
gens e da imaginação no século XX e sua complexa relação com a téc-
nica. Por outro lado, ao recusar tanto a fascinação pela imagem quanto 
seu controle, Valéry inventa formas de existência da imaginação que 
talvez nos ajudem a pensar seu lugar neste século que vivemos.

TÉCNICA E POLÍTICA EM TEMPOS DE HIPER-ATENÇÃO

Oswaldo Giacoia Junior

Com o conceito de barbárie civilizada, Nietzsche aprofundou seu diag-
nóstico da consciência moderna como sendo aquela de uma época la-
boriosa, que nos proíbe dedicar à arte as melhores horas de nos-
sas vidas, ainda que esta arte seja a maior e mais digna. O primado 
conferido ao quantitativo e ao rentável exige uma equação cerra-
da entre operatividade e utilização integral do tempo, por conseguin-
te, a eliminação de todo resto, pelo controle do imaginário pessoal e só-
cio-político. Ora, um dos efeitos desse controle é o estreitamento da 
própria faculdade de imaginação como potência do espírito. Com a des-
potencialização da imaginação, abre-se um abismo entre pensar e agir:  
a vertiginosa rapidez das operações – transformada em exigência 



39

compulsória – suprime o ‘tempo de pensar’. A modernidade cultural e po-
lítica é a escravidão mental, que se reflete tanto na alma quanto no ínti-
mo dos corpos. Essa selvageria se denuncia sobretudo na relação da arte 
com nossas formas atuais de vida – a devastação e a esterilidade que nos 
assolam manifesta-se na relação inautêntica, consumista com as obras 
de arte, cuja fruição exige, antes de tudo, tranquilidade, repouso, sosse-
go e paz. 

Semelhante diagnóstico do tempo, nós o encontramos também na 
obra do filósofo contemporâneo Byung-Chul Han. Para ele, nosso 
tempo é marcado pela exigência de hiper-atenção, caracterizada pela 
dispersão e pela rápida mudança de foco entre diversas atividades, 
fontes informativas e processos de elaboração mental. É isso que im-
pede a atenção profunda, meditativa, que foi a condição de possibili-
dade das principais realizações culturais da humanidade. Nesse con-
texto, Byung-Chul Han também faz questão de recusar o epíteto de 
apocalíptico para seu livro Bom Entretenimento4, que segundo ele, se 
situa na contra-corrente da hiper-atenção, e confere decisiva impor-
tância às atividades lúdicas, como o jogo e a dança. 

“Sob a pressão de ter de trabalhar, hoje nos esquecemos de como 
se joga. O ócio só serve hoje para descansar do trabalho. Para mui-
tos, o tempo livre não é mais do que um tempo vazio, um horror vacui. 
Tratamos de matar o tempo com base em entretenimentos fúteis que 
nos tornam ainda mais estúpidos. O stress, que é cada vez maior, 
nem sequer torna possível um descanso reparador. Por isso aconte-
ce que muita gente adoece justamente durante seu tempo livre. Esta 
enfermidade se chama leisure sickness, enfermidade do ócio. O ócio 
se converteu num penoso não fazer nada, em uma insuportável forma 
vazia do trabalho. Inclusive o jogo foi absorvido hoje pelo trabalho e 
pelo rendimento. O trabalho se ludifica. Quer dizer, o afã que temos 
de jogar se colocam a serviço do trabalho, que o explora e tira partido 

4 Byung-Chul Han. Bom Entretenimento. Uma Desconstrução da História da Paixão 
Ocidental. Trad. Lucas Machado. Petrópilis: Editora Vozes, 2019.



40

dele. Supondo que ainda reste um entretenimento à margem do tra-
balho, este se degradou em uma mera desconexão mental, que é 
qualquer coisa, menos entretenimento. Temos a tarefa de liberar o 
jogo do trabalho. A sociedade futura será uma sociedade do jogo”5.

Será mesmo? Parece, antes, que estamos atravessando um tempo 
em que esta possibilidade está bloqueada, uma vez que aquilo que 
Paul Valery denominou coisas inexistentes, a inefável potência do su-
pérfluo, ameaçam nos abandonar, ou estão a ponto de ser tragadas 
no vórtice de uma imaginação desertificada, Vivemos no tempo de 
uma positividade hiperbólica, de uma produtividade tóxica, daquilo 
que Heidegger denominou armação, e que Nietzsche já tinha diag-
nosticado como um crescimento do deserto: “O deserto cresce: ai da-
quele que abriga desertos”.6 

É à vista deste cenário que Heidegger escreve: “o consumo dos entes 
determina-se pela mobilização em sentido metafísico, onde o homem 
se faz ‘senhor’ do ‘elementar’. O consumo inclui o uso regulamenta-
do dos entes, que se tornam oportunidade e matéria para a mobiliza-
ção” 7. À medida em que esta se intensifica e se auto-assegura incon-
dicionalmente, começa a se tornar perceptível também a perda de 
toda meta e sentido do processo, a transformação do uso em abuso. 
O homem contemporâneo se torna, então ‘senhor dos elementos’ - 
paródia heideggeriana dos progressos inusitados da química em me-
ados do século passado -. Mas o título irônico traz à luz a espanto-
sa paradoxalidade da ‘coisa mesma’. Pois a suprema realização da 

5 Han. Byung-Chul. “El ocio se ha convertido en un insufrible no hacer nada”. 
Entrevista ao jornal El Mundo e 12.02.2019. https://www.elmundo.es/papel/lideres/201
9/02/12/5c61612721efa007428b45b0.html

6 Nietzsche, F. Assim Falou Zaratustra, IV. Entre as Filhas do Deserto, § 2.

7 Cf. Heidegger, M. Ensaios e conferências. Superação da Metafísica, § 26. Tr. 
Emmanuel Carneiro Leão; Gilvan Foge]; Marcia Sá Cavalcante Schuback.. 8ª Ed. 
Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2012, p. 80.



41

fantasia de poderio humano, a auto-compreensão do homem como 
mestre dos entes, a coroa e finalidade da criação - se realiza histo-
ricamente como o contrário de si mesma; a saber, como reificação e 
sujeição ao domínio impessoal e integral (hoje quase inter-galác-
tico) da tecnologia. A configuração da vida sob a hegemonia técnica 
moderna é atravessada pela perda de sentido da antiga concepção 
antropocêntrica e instrumental da tecnologia: o homem tornou-se, por 
fim, a mais importante matéria prima no processo de produção e des-
gaste dos entes intra-mundanos. No encontro entre uma humanida-
de plenamente emancipada e a potência fáustica da tecnociência,  
realiza-se também a confluência entre um intelecto abstrato, formal 
e funcionalista e a configuração mecânica do universo infinito. Esse 
fenômeno vem à luz, por exemplo, na identificação da mente com o 
computer cortical do cérebro humano, do pensamento com o proces-
samento algorítmico de informações. 

Por essa razão, sentimos necessidade premente de restaurar os valo-
res e princípios fundamentais em que se baseiam nossas mais bem de-
fendidas convicções de fundo: as Ideias, Deus, Liberdade, a Lei moral, 
a autoridade da Razão, o Progresso, a Felicidade do maior número 
de pessoas, a Cultura, a ‘Civilização’. No entanto, o que efetivamente 
vige é o vazio de tais princípios – o abismo do fundamento, a compul-
são aos gestos patéticos e o fascínio pela retórica grandiloquente. Na 
interpretação de Adauto Novaes, “hoje, esse vazio – ‘espaço em bran-
co sem poder legislador’ - é ocupado não pela política mas pela téc-
nica. Não vivemos um momento de declínio, mas uma mutação que 
afeta de maneira incontornável o imaginário político: onde estão os ide-
ais políticos, as utopias? O incontestável poder de Musk e Zuckerberg 
– senhores da técnica - é um claro exemplo da ocupação desse vazio. 
Comentadores políticos chegam a dizer que Trump é um servo do oli-
gopólio digital global das biotechs”. 

Esta última frase lança suspeitas sobre o ‘incontestável poder de 
Musk e Zuckerberg’ como ‘senhores da técnica’. O que dizer de uma 



42

tal candidatura à ocupação do vazio para o qual nos impele um ima-
ginário político devastado? Seria algo mais que jogo de cena, efei-
to de superfície? Estes atores seriam propriamente senhores da téc-
nica? Será que uma tal posição poderia ser ocupada pelo ‘oligopólio 
digital global das biotechs’? Aliás, como entender uma posição como 
esta? É possível que o confisco ou sequestro do imaginário possa 
ser pensado em termos jurídico-políticos de senhorio e titularidade, 
de soberania e sujeição? Para responder tais perguntas, Nietzsche e 
Heidegger podem nos oferecer uma contribuição de imensa relevân-
cia, pois ambos enfrentaram questionamentos análogos com a impie-
dosa lucidez de uma inflexível probidade intelectual. 

Se podemos pensar que Musk, Zuckerberg e Trump são figuras de 
liderança (Führung), é preciso pensá-los também, de um ponto de 
vista metafísico, como servos e funcionários a serviço de uma vonta-
de de poder supra individual, que impera na era da dominação pla-
netária da técnica, e que não se confunde com oligopólios atuais ou 
virtuais. Vontade de poder da qual eles não são mestres e senhores, 
mas talvez os lacaios mais dóceis e eficientes no processo de maqui-
nalização (Machenschaft), de mobilização total, ditado pela essência 
da técnica, de cuja démarche a inteligência artificial constitui uma mo-
dalidade de coroamento, pois as IAs podem ser consideradas tam-
bém (não exclusivamente) como a colonização informático-logística 
do pensamento, reduzido a processamento de informações e côm-
puto de bigdata.

A esta forma da vontade de poder corresponde tanto a barbárie civi-
lizada quanto a desertificação da imaginação, o vazio do imaginário 
político, com a fuga das ‘coisas inexistentes’ e o abandono do espíri-
to. É à reflexão a respeito de tais questões que a comunicação pre-
tende se dedicar.



43

DO MUSEU IMAGINÁRIO ÀS CONSTELAÇÕES 

IMAGINÁRIAS: O QUE PODE O GESTO CURATORIAL

Luiz Camillo Osorio

Partirei nesta apresentação de uma provocação colocada por Adauto 
Novaes: “Ora, no mundo contemporâneo – em mutação – o ver e os ou-
tros sentidos se tornaram problema.” É do interior deste mundo em muta-
ção que os sentidos se mostram um problema, cabendo à imaginação vir 
auxiliá-los para que não se percam no sem sentido. Desde Kant, a arte (e 
o juízo estético) vem sendo um lugar de experimentação entre o que se 
vê e o que sabe, entre o que se pode ver sem um saber prévio determi-
nante, é o lugar em que se exercita uma percepção selvagem tendo em 
vista a impotência das formas instituídas de conhecimento.

Como pensar esta percepção selvagem em um mundo agenciado por 
uma série de tecnologias de produção imagética, em que a experi-
ência da arte vem constantemente mediada pelas câmeras dos ce-
lulares? Como os sentidos e a imaginação lidam com a aceleração e 
a dispersão da atenção? Citando Valéry, através de Adauto Novaes, 
pergunto-me: “Eis a grande questão: poderá o homem se adaptar 
àquilo que o homem fez?” Como desdobrar o que se faz em novas 
possibilidades de ver antes inimagináveis? Produzir novas maneiras 
de ver implica novas montagens entre o que se vê e o que não se 
sabe e novas formas de exposição. 

O que pretendo nesta palestra é investigar os modos pelos quais a 
arte, mais especificamente o gesto curatorial, vem tentando repensar 
formas expositivas mais atinadas ao modo pelo qual as novas tecno-
logias transtornaram nossos regimes de percepção. Tomo este gesto 
como o ato de montagem que põe as obras em relação na busca de 
constelações imaginárias capazes de sugerir/produzir modos de ver 
e pensar heterogêneos. O ponto de partida será o museu imaginário 
criado por André Malraux em meados do século XX, que se propôs a 
reconfigurar o modo como as imagens interagem e se ressignificam 



44

no tempo e no espaço. Seu ponto de partida foi o efeito produzido 
pela reprodução fotográfica nas formas de apreensão das artes visu-
ais. Minha aposta é de que a poética relacional que alimenta as asso-
ciações imagético-formais do museu imaginário é mais relevante para 
se pensar o gesto curatorial do que para a criação de uma nova me-
todologia para a história da arte.

Uma questão que começa a surgir junto ao procedimento do “museu 
imaginário” é a tendência à pseudomorfose, ou seja, a aproximação 
arbitrária e acrítica de detalhes ligados à superfície das imagens, re-
tirando delas suas especificidades culturais e sugerindo uma univer-
salidade formal sem historicidade e sem mundo próprio. No contex-
to da produção e disseminação digital de imagens esse perigo fica 
potencializado, cabendo uma reflexão sobre como trabalhar no in-
tervalo entre a captura tecnológica e as novas potencialidades dos 
seus usos.

Os riscos são crescentes no interior do espaço institucionalizado e 
espetacularizado da arte contemporânea. A visita aos museus se faz 
necessariamente mediada por informações e tecnologias que tendem 
a dirigir o olhar e a constranger o trabalho da experiência. O que se vê 
com tanta mediação? Há espaço para o espanto e para a produção 
de formas heterogêneas de ver? Como lidar com a diversidade sim-
bólica e cultural que habita os museus contemporâneos sem estetizar 
as diferenças? Como compor tempos e mundos distintos? 

Ciente de todos esses riscos, interessa-me ver naquilo que Malraux 
denominou de “confrontação de metamorfoses” do museu imagi-
nário um antecedente ao que James Clifford viria a denominar de 
“zonas de contato”, tão afirmativas para se pensar a simbiose e o 
atrito entre contextos culturais no interior dos museus (de etnogra-
fia e de arte contemporânea). Como enfrentar os impasses do mundo 
da arte apostando na imaginação produtiva em busca de linhas de 
fuga parciais no seio da homogeneização cultural e da aceleração 
tecnológica.



45

FABER OU LUDENS?

Guilherme Wisnik

O que é que caracteriza o homo sapiens como espécies? De onde 
vem essa sapiência? Somos sapiens porque somos faber ou por-
que somos ludens? Isto é: nossa sapiência vem da técnica (do po-
legar opositor e da capacidade de fabricar instrumentos) ou da fan-
tasia e da imaginação, que inclui a fabulação sobre a existência de 
outras vidas?

A arqueologia mostra que o surgimento do homo sapiens – ocorri-
do na África, em torno de 200 mil anos atrás – está acompanhado da 
presença de objetos deixados junto aos mortos, indicando a imagina-
ção de uma vida além da morte. Daí que a palavra monumento tenha 
uma origem funerária.

Intrigados diante das pinturas rupestres paleolíticas (Altamira, Lascaux, 
Chauvet), os historiadores da arte e arqueólogos entenderam que os 
desenhos de cenas de caça (predominantes no hemisfério norte) in-
dicam a sua função mágica, dado que esses povos não separavam 
realidade e representação. Os desenhos seriam uma espécie de ar-
madilha para a realidade em comunicação com os espíritos, induzin-
do a caça real. Aqui o trânsito entre o imaginário e o real é total, e a 
arte está do lado do ritual, e ainda muito longe de sua função repre-
sentativa, tal como define muito bem Walter Benjamin em seu famoso 
ensaio sobre “A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica” 
(1936). Muitos outros autores se ocuparam desse problema, tais como 
Georges Bataille e Georges Didi-Huberman, que associam essas cons-
telações imaginárias ao desejo, mais do que à utilidade técnica.

Na conferência, pretendo fazer a ponte entre essa discussão, emi-
nentemente europeia, e a as pinturas encontradas por Niède Guidon 
e sua equipe na Serra da Capivara, Piauí. Ali, diferentemente do pa-
radigma europeu, predominam os temas de festa e sexo nas cenas 
pintadas, aproximando mais ainda essa reflexão do campo do desejo, 



46

mas substituindo, de certa forma, seu halo mágico por uma relação 
mais próxima com o cotidiano. Teríamos, aqui, outras formas de cons-
telação imaginária. Fato que permite pensar se há, ainda hoje, ou 
não, alguma sobrevivência dessa diferença cultural tão antiga?

A IMAGINAÇÃO DO FUTURO, O FUTURO  

DA IMAGINAÇÃO

Pedro Duarte

Paul Valéry dizia ter horror a profecias. Boa parte das modernas filo-
sofias da história, portanto, poderia causar-lhe horror, uma vez que o 
futuro parecia ser por elas determinado como uma profecia, que aten-
dia pelo nome de teleologia: um Estado Cosmopolita, um Estado da 
Liberdade, um Comunismo. Haveria um telos, ou seja, objetivo para 
a história. O pensamento dos séculos XVIII e XIX, com Kant, Hegel e 
Marx, amarrava o presente ao futuro, que guardava a esperança de 
melhoria da humanidade: moral, espiritual e materialmente. No come-
ço do século XX, o frenesi tecnológico ainda alimentou tal expectati-
va esteticamente no Futurismo. Nada disso é mais a nossa situação.

Desde o final do século XX, a crença no futuro entrou em declínio. 
Politicamente, o marco para isso foi a queda do Muro de Berlim, em 
1989, com a sensação, expressa por Francis Fukuyama, de “fim da his-
tória”: parecia ter acabado o fôlego para imaginar outros futuros que não 
fossem apenas o desenrolar das democracias de mercado no capita-
lismo. Havia conformismo nisso, com um rebaixamento da vontade de 
transformação do mundo. Por outro lado, contudo, entreviu-se a possi-
bilidade de liberar o presente do determinismo teleológico implícito nas 
utopias modernas, admitindo a imprevisibilidade das ações humanas, 
como pensou Hannah Arendt, e sublinhando a dignidade do agora da 
poesia, como sugeriu Octavio Paz. Poderia começar uma busca do pre-
sente, e não do futuro.



47

Contudo, as consequências desse processo evidenciaram que o pre-
sente, sem futuro, tende a se repetir. Paul Valéry afirmou que o mundo 
moderno aboliu as duas maiores invenções da humanidade: o pas-
sado e o futuro. Jonathan Crary aponta um “presente cada vez mais 
congelado” na lógica do “capitalismo 24/7”, que coloniza o tempo em 
uma ocupação total. O futuro foi imobilizado na continuidade da iden-
tidade projetada do presente, sem força de alteridade para mudá-lo 
– que precisa, por isso, intimidar a imaginação, isto é, a faculdade 
de pensar o que não existe como princípio de mudança do que exis-
te. Não se trata de recuperar a teleologia moderna, mas, no espírito 
de Franco “Bifo” Berardi, de perguntar: o que resta de futuro? Resta 
não o determinar, e sim imaginá-lo. Daí que a arte possa ser decisiva 
aqui. Quem sabe, a imaginação possa descolonizar o tempo e pen-
sá-lo em sua alteridade por vir? Quem sabe, a imaginação nos abra 
a um futuro diferente?

IMAGINÁRIO DEMOCRÁTICO E IMAGINAÇÃO 

EM TOCQUEVILLE

Marcelo Jasmin

Em viagem aos Estados Unidos nos anos de 1831 e 1832, Tocqueville 
acreditou ter encontrado, no espaço delimitado pelas treze colônias 
da Nova Inglaterra, uma experiência mais igualitária do que todas 
aquelas conhecidas pela historiografia ocidental. Identificou uma di-
nâmica progressiva que tendia a aproximar as condições sociais de 
ricos e pobres, negros e brancos, homens e mulheres, que consti-
tuía uma forma inédita e moderna de sociedade igualitária. Descobriu 
num imaginário democrático, na crença difusa de que os habitantes 
daquele país e do novo mundo deveriam ser iguais entre si, o princi-
pal fator de produção da democracia, entendida não como uma forma 
de governo, mas como experiência de vida e forma de sociedade fun-
dada na igualdade entre seus habitantes.



48

A análise de Tocqueville, apresentada ao longo dos quatro tomos de 
A Democracia na América (1835-1840), não afirmava a igualdade de 
fato entre patrões e empregados, ricos e pobres, homens e mulheres, 
negros e brancos. Importava-lhe investigar os modos pelos quais os 
habitantes daquele novo mundo compreendiam as várias desigual-
dades reais como situações temporárias, passíveis de reversão, tor-
nando-as compatíveis com um estado social que desejava ser iguali-
tário. Não se tratava, portanto, de uma teoria naturalista a denunciar, 
sob o véu do ilusório, a verdadeira desigualdade das relações sociais. 
A proposição de Tocqueville desenvolvia, ainda que sem a formalizar 
conceitualmente, a concepção de um imaginário social que era cons-
tituidor da ordem democrática e fórmula de sua legitimação. Nesse 
sentido, o imaginário não era pensado negativamente, como um tru-
que enganador, mas como promotor de normas de comportamento a 
presidir hábitos e costumes, a gerar condutas igualitárias e dar sig-
nificado às possibilidades e aos limites da atividade cotidiana. Neste 
sentido, a democracia para Tocqueville não era primordialmente uma 
forma de governo, também espírito, cultura e percepção que confor-
mavam positivamente as relações entre os seres humanos.

A partir dessa descoberta Tocqueville pôde imaginar o horizonte 
futuro da Europa, e de todo o Ocidente, como marcado pela pro-
gressiva igualação das condições sociais entre nobres e plebeus, e 
entre todos os habitantes do mundo moderno, destruindo a hierar-
quia aristocrática do Antigo Regime e constituindo a novidade da de-
mocracia de massas. 

Pelo menos até a emergência do neoliberalismo dos anos 1980, várias 
das previsões de Tocqueville se concretizaram no Ocidente, no todo ou 
em parte, como, por exemplo: o fim da escravidão legal, a extensão do 
igualitarismo na direção de uma sociedade comunista, socialista ou so-
cial-democrata, a universalização do voto, a redução da distância entre 
os direitos de mulheres e homens, e de negros e brancos, ainda que 
muito aquém do que seria digno, para citar alguns exemplos. 



49

Com a queda do Muro de Berlim, a dissolução do socialismo real, o for-
talecimento dos discursos neoliberal e de extrema direita, em particular 
no século XXI, as tendências igualitárias foram arrefecidas e seus ad-
versários encontraram caminhos de legitimar a sua redução ou destrui-
ção. Estaríamos diante da reversão da tendência multissecular da “re-
volução democrática” concebida por Tocqueville? Podemos imaginar 
futuros mais promissores para a igualdade no mundo de hoje?

PREFIGURAÇÕES IMAGINÁRIAS DO HORROR E  

A HARMONIZAÇÃO DA MÁSCARA FASCISTA 

Luiz Eduardo Soares

O título evoca temas que pretendo explorar, em busca da compreen-
são de aspectos talvez menos estudados do neofascismo -mas re-
levantes para combatê-lo. Temas que levam a refletir sobre o lugar 
da imaginação em paradigmas da teoria da justiça e da política, dos 
quais ainda somos tributários, porque, pelo avesso ou por mediações, 
ainda nos interpelam. Inescapáveis, nesse percurso, são Hobbes e 
seu (nosso) Leviatã. 

Para investigar seu pensamento político, destinado a legitimar o 
poder absolutista no século XVII -que forneceria elementos decisivos 
para a formulação contratualista liberal subsequente-, sugiro o aban-
dono da leitura predominante, segundo a qual o Estado todo-pode-
roso seria necessário e legítimo para corrigir a natureza humana, ir-
remediavelmente maligna ou violenta, refratária à solidariedade e à 
cooperação. A tese hobbesiana é bem mais interessante. O problema 
ao qual o absolutismo responde não é, por assim dizer, antropológi-
co, mas epistemológico (porque, em sua obra, a antropologia decorre 
de constrangimentos -digamos, para simplificar- céticos): não sendo 
possível conhecer o outro, uma vez que só se conhece por meio da 
experiência empírica, sensível, direta, resta a leitura de si, em pers-
pectiva racional de geômetra (não confissional, moral, subjetivizante). 



50

Construído o indivíduo-ator como o modelo antropológico natural-u-
niversal, a partir da auto-investigação sobre corpo e mente, impulsos 
e motivações, as faculdades e vias materiais de percepcão (não do 
auto-exame da consciência teologicamente fundamentada), Hobbes 
põe em marcha o experimento mental que marcará a imaginação po-
lítica moderna eurocêntrica, escrevendo a saga épica e trágica do 
“estado de natureza”, uma epopéia sociológica minimalista que, di-
namizada pela supremacia da expectativa (as profecias se autorrea-
lizam), suprime o tempo (sobrepondo arché e telos) e condena a es-
pécie humana ao eterno retorno, ante o esgotamento de todas as 
histórias possíveis (ou antes de submetê-la -por ocioso ou essencial-
mente redundante- a qualquer uma de suas versões). As paisagens 
mentais disparadas por sua imaginação (fulgurante e seca), prefigu-
rando o horror como apanágio da razão, mobilizaram a posteridade 
eurocêntrica -de Locke, Rousseau, Hume, Kant, Bentham e Marx, a 
Freud, Bakunin, Hayek, Nash, Nozick e Rawls. 

O estado de natureza não é uma hipótese sobre o passado, é um ar-
gumento contrafactual sobre o presente, ou melhor, sobre as con-
dições de possibilidade da ordem social, as quais, pressupostas, 
exerceriam dupla função: no plano filosófico (fornecendo princípio or-
denador à Justiça e repertório ao discurso político), sustentariam a 
atribuição de legitimidade a determinado arranjo (assimétrico e arbi-
trário) de poder; no plano prático (político e comportamental), imagi-
nadas em comum pelos cidadãos (como sentido compartilhado, sen-
so-comum, repertório dramatúrgico e imagético, código simbólico, ou 
vocabulário e gramática de renovada mas conservadora cultura po-
pular), induziriam à obediência. 

Até aí, talvez ainda não se vislumbre a atualidade da invenção ficcional 
de Hobbes, senão como relíquia ancestral, no máximo lhe conferindo o 
privilégio duvidoso de figurar como o mito de origem do Estado moder-
no e de suas (de)formações utilitárias, que as sociedades unidimensio-
nais capitalistas conduziriam ao paroxismo. Mas há um ponto referido 



51

en passant que merece destaque especial -e que, há cerca de 40 anos, 
desabou sobre mim como uma epifania, se aqui posso me permitir uma 
pitada do anedótico biográfico. A vida coletiva no estado de natureza 
(esta imaginária sociedade paradoxalmente pré-social) reduz-se aos 
(des)encontros entre “homens” que são o modelo antropológico hipos-
tasiado, a reprodução multitudinária do mesmo, réplicas (miméticas) 
de uma arquitetura formal. Trata-se, portanto, de uma espantosa es-
pecularidade em cujo ambiente paranóico a máquina antropogênica 
funciona para se auto-destruir e por fazê-lo, enquanto cumpre o desti-
no inexorável, destino inscrito em sua programação, determinado por 
prescrição (permitam-me o abuso intempestivo:) algorítmica. A “inteli-
gência artificial” hobbesiana, que confere expressão ontológica à uni-
dade e à univocidade, na extensão do experimento mental em que é 
submetida ao teste da sociabilidade, contempla no espelho sua au-
to-imagem. Não suportando a emergência do Outro (sem mediações 
que atuem como objetos transicionais -conceito de Winnicott, relido por 
Alexandre Nodari), deflagra-se uma dinâmica (pura imanência) de ani-
quilação da alteridade, que é também, e sempre, auto-destruição. Não 
há lugar para a linguagem nem espaço para um sujeito (todo sujeito 
é lacunar) que a habite: ao descobrir-se outro do outro, a instrução (o 
protocolo da razão, servindo à paixão pela vida, experimentada pelo 
avesso: o medo da morte) manda aniquilar. O modelo antropológico 
hobbesiano é incompatível com a abertura à obliquação -ou à equi-
vocação (como diriam Nodari, Mauro Almeida e Eduardo Viveiros de 
Castro). A rigor, sequer se pode afirmar que o modelo antropológico 
montado por especulação especular corresponda a um sujeito, ou que 
o homem genérico alcance subjetivação -daí o modo hiper-determina-
do desse universo asfixiante. Ocioso acrescentar que, como sabemos, 
a novela termina com a guerra de todos contra todos. 

Ainda mais interessante (e perverso) é observar que a sociedade 
experimental imaginada no estado de natureza é mais que a pro-
jeção de uma antropologia auto-referida (narcísica, solipsista) -fun-
dada na tese de que, não sendo viável conhecer o outro, cumpre 



52

imaginar o que ele é, como funciona, tarefa que se realiza conce-
bendo-o como um símile de si mesmo: todos os personagens imer-
sos no jogo se percebem e percebem os demais do mesmo modo, 
como extensões projetivas de si mesmos. Portanto, trata-se de es-
pelho que se reflete em espelhos e que reflete espelhos, os quais 
se espelham indefinidamente, numa regrassão infinita. Cada per-
sonagem confirmará a previsão (prescrição) inscrita no modelo (no 
algoritmo), tautologicamente, e escreverá uma só e mesma trama 
-por isso “Pierre Ménard, autor do Quixote” foi a epígrafe de minha 
pesquisa, em 1992. Unidade é o nome da prisão; especularidade, 
do carcereiro. Em síntese, o mundo especulativo do estado de na-
tureza como expansão especular do eu, concebido pelo geômetra 
solipsista, produz a redução da pluralidade de vozes, personagens 
e perspectivas à “simetria substitutiva” (nas palavras de Paul De 
Man): tal redução ontológica representa a contrafação do diálogo 
(do social) e da literatura, como experimento de alteração. 

Segundo Fredrick Jameson, a ficção científica costuma trabalhar com 
modalidades de “atenuação ontológica”. No estado de natureza não é 
diferente. O que nos leva a pensar que talvez haja benefícios em pro-
por aproximações (e atritos) entre distintas elaborações de uma proble-
mática que, sendo comum, entretanto se diferencia na medida em que 
é tratada em diferentes experiências. Refiro-me ao que talvez possa 
ser denominado “redução ontológica”, evocada e acionada em lingua-
gens específicas: da performance ritual (em rituais de passagem, por 
exemplo) à invenção filosófica (na arquitetura conceitual da moralida-
de kantiana, por exemplo), dos relatos metamórficos das lutas popu-
lares (de Carpentier a Ednaldo Padilha) e da literatura transgressora 
(de Maria Fernanda Ampuero, Mónica Ojeda, Carola Saavedra e China 
Miéville) à incidência política neofascista no imaginário social, quan-
do assume feições reativas devastadoras. Em todos os casos, põem-
se em tela de juízo (em termos experienciais e especulativos -distin-
ção em si mesma questionável) processos metamórficos, pactos com 
o Outro e a gênese da ordem social. 



53

No registro fascista, o sentido das ficcionalizações (ideológicas) em 
torno dos três tópicos é defensivo, restaurador ou regressivo, singu-
larmente avesso à abertura e à instabilidade, fornecendo aos adeptos 
uma espécie de prótese solipsista (caixa -paranóica- de ecos da uni-
vocidade, cápsulas para viagens especulares, plataformas ensimes-
madoras), que funcionam como o negativo de objetos potencialmente 
transicionais. Por analogia, imagine-se um batalhão militar que blin-
da a identidade sem brechas, forjada na imaginária guerra total e infi-
nita: a arma é a prótese da virilidade sem falhas e o elo (a cadeia) de 
relações inegociáveis, que não admitem inconstância. Arma é índice 
(e fetiche) de uma coletividade fechada (submissão ou exclusão, hie-
rarquia e disciplina) cuja passagem ao exterior só pode ser confron-
to letal ou acolhimento vertical da ordem, ordem que é palavra plena, 
mineral, refratária à interpretação e à interlocução: o pronto emprego. 
A tropa fala, canta, narra seus feitos, o canto chega aos ouvidos dos 
patriotas distantes do front. O sentido da guerra e mesmo de sua imi-
nência manterá alerta, num misto de orgulho e temor, os membros da 
rede que se tece pelo valor da participação. Todos se sentem incluí-
dos e nenhum evento os distrairá da concentração ou porá em xeque 
a coesão discursiva e comunitária. 

Nesse registro, para o qual concorrem concepções religiosas e ide-
ológicas relativamente variáveis, sempre a serviço da exploração de 
classe, do racismo e do colonialismo, gestando amálgamas político
-econômicos historicamente cambiantes, o vetor axial talvez seja o 
patriarcalismo, radicalmente ameaçado pela separação entre corpo, 
gênero e sexualidade, operada por movimentos emancipatórios. A 
fratura da indissociabilidade “essencial, bíblica, institucional e natu-
ral”, origem do “homem” e da “mulher”, da “família”, é endereçada 
pela interpelação neofascista, cuja promessa elementar é a restau-
ração da unidade perdida -a harmonização tardia da máscara idea-
lizada. A promessa, além de não poder ser cumprida, carrega con-
sigo a maldição hobbesiana: o combate ao Estado (ao sistema de 
leis e normas e regras e direitos e limites e pactos e instituições, ao 



54

interminável falatório da política, da arte, das universidades, dos mo-
vimentos sociais, dos seres), esse embate (contra a incompletude e a 
instabilidade e a equivocidade e a finitude), essa hostilidade ao dese-
jo, “ao que na vida é porosidade e comunicação”, antecipa como pro-
fecia auto-realizável a terra devastada, o mundo assombroso da es-
pecularidade. O colapso ambiental, nesse sentido, seria o último e o 
primeiro dos espelhos, posto que a ordem não importa.

TRADIÇÃO PARA O FUTURO

Miguel Lago

“O que resta de humano diante de radi-
cal transformação produzida pela revolução 
tecnológica?”

Adauto Novaes 

Vivemos em uma era de escassez imaginativa. O horizonte político 
se tornou curto, imediatista, incapaz de projetar futuros e de erguer 
visões coletivas que inspirem transformação. A revolução tecnológi-
ca, ao mesmo tempo que expande nossas capacidades, parece ter 
nos sequestrado a possibilidade de imaginar o futuro como um espa-
ço de reinvenção. Como Paul Valéry antevia, avançamos no tempo 
de costas, privados do passado e do futuro, reduzidos a uma eter-
na administração do presente – uma política sem projeto, uma técni-
ca sem telos. 

Mas o que, na tradição brasileira, pode nos ajudar a reconstruir hori-
zontes de expectativa? Queremos aqui explorar duas dimensões na 
interseção de religiosidade e da política: o catolicismo popular e a fi-
gura dos líderes messiânicos. 



55

O catolicismo popular, profundamente enraizado na experiência 
brasileira, não se limita à doutrina oficial da Igreja, mas se manifesta 
em práticas e crenças que entrelaçam fé, cultura e resistência. Ele in-
corpora um cristianismo vivido no cotidiano, onde santos, promessas 
e rituais não apenas orientam a espiritualidade individual, mas orga-
nizam formas de sociabilidade. As festas religiosas, as peregrinações 
e os cultos domésticos constroem espaços comunitários autônomos, 
nos quais o sagrado e o político frequentemente se misturam. No ser-
tão nordestino, na Amazônia e em outras regiões do país, essa reli-
giosidade popular criou redes de solidariedade que desafiaram hie-
rarquias e produziram formas alternativas de organização social. 

Já os líderes messiânicos emergiram ao longo da história brasilei-
ra como figuras que encarnaram projetos de ruptura e de refunda-
ção da sociedade. Antônio Conselheiro, ao fundar Canudos, não ape-
nas criou um refúgio para os deserdados, mas propôs uma forma 
de vida que escapava à lógica do Estado e da propriedade privada. 
Padre Cícero, em Juazeiro do Norte, tornou-se um articulador de for-
ças sociais e políticas, construindo uma cidade que era ao mesmo 
tempo centro de peregrinação e bastião de resistência. Outras lide-
ranças carismáticas, espalhadas pelo Brasil, mobilizaram esperanças 
e inauguraram novos espaços de pertencimento. Esses movimentos 
messiânicos não apenas forneciam respostas espirituais para tem-
pos de crise, mas reconfiguravam a relação entre poder, comunida-
de e futuro. 

Se hoje nos parece impossível imaginar um futuro que não seja a 
mera administração do presente, talvez seja porque esquecemos de 
olhar para aqueles que, antes de nós, ousaram inventar outras for-
mas de vida. Talvez seja hora de reaprender com essas tradições, de 
recuperar a capacidade de construir destinos coletivos e reconhecer 
que todo grande projeto político começa como um ato de imaginação.



56

SOBRE IMAGEM E MAGIA

Lilia Schwarcz

A raiz da palavra imagem é magia, e os vínculos entre as duas pala-
vras são muito evidentes. 

Longe de serem meras “ilustrações” imagens produzem concepções, 
costumes e representações. Não são consequência, muitas vezes 
são causa. Não são produto, em geral produzem verdades. 

Essa apresentação partirá de algumas imagens canônicas produzidas 
por diferentes nações para mostrar como elas são grandes produto-
ras de realidades. Ou seja, muitas nações se imaginam a partir de uma 
imagem evidentemente inventada e “imaginará” por seu autor. 

No caso brasileiro, por exemplo, pretende-se trabalhar com a tela de 
Pedro Américo, “Independência ou morte”, que deu centralidade a um 
episódio até então marginal na agenda de nossa emancipação política.

DA CIDADE DA SENSIBILIDADE À CASA DO IMAGINÁRIO

Carlos Antônio Leite Brandão

Caminharemos do campo da Sensibilidade, tema do último ciclo, 
para o da imaginação. Essa ponte é lançada por P. Valéry nos seus 
Cahiers ao considerar as percepções e sensações advindas da rea-
lidade objetiva. Na medida em que algumas delas afetam também o 
nosso Espírito, elas deixam ser apenas “sensoriais” e passam a ser 
“sensíveis” e a abrirem a porta da Sensibilidade tanto para o mundo 
exterior quanto para a intimidade do nosso mundo interior. Da conste-
lação formada por tais mundos emergem tanto o Sentido que as coi-
sas tomam para nós quanto os três territórios onde o Espírito passa a 
se mover: o Pensamento, a Memória e o Imaginário. Enquanto territó-
rio, o Imaginário tem a sua forma e geometria próprias, feitas de ecos, 
ressonâncias, expectativas, carências e vazios dos quais emergem 



57

novas sensações, percepções e imagens inesperadas. Ele é uma fá-
brica imaginante que trazemos conosco e cujas dimensões são com-
postas pela Memória, pela Falta e pelo Desejo. Não se pode escapar 
da realidade, assim como não podemos escapar da linguagem, e tro-
peçamos nela toda hora. Mas é justamente tal tropeço o que a fissu-
ra, de modo a fecunda-la e dar a ela um Sentido. É o Imaginário que 
faz com que esta realidade objetiva, compacta e multifacetada seja 
provida também do Sentido e da geometria íntima de uma casa onde 
o nosso Espírito adentra e passa a habitar.

WALTER BENJAMIN E O CÉU ESTRELADO: 

IMAGINAÇÃO E PRINCÍPIO-ESPERANÇA

Olgária Matos

“Sobre a astrologia” é o título de um pequeno fragmento escrito por 
Walter Benjamin em 1932, cujo teor é o de situar a constituição do hu-
manismo na história da cultura. E Benjamin anota: “eu mostrei a in-
tensidade que ela conferiu ao conceito de melancolia.” Sabe-se que o 
astro da melancolia é Saturno, o planeta da rotação mais lenta, a me-
lancolia associada, assim, à antiga doutrina das influências astrais. E, 
referindo-se à Melancolia I de Dürer, Benjamin observa: “ Sob a in-
fluência jupiteriana, as inspirações perniciosas se tornam benéficas, 
Saturno se torna protetor das investigações mais sublimes; a própria 
astrologia cai sob sua jurisdição. Isso permitiu a Dürer formular o pro-
jeto de ‘ exprimir nos traços fisionômicos do saturnino também a con-
centração espiritual divinatória’”8 Cada planeta é personagem de uma 

8 Benjamin, Walter, Origem do Drama Barroco Alemão do Século XVII, trad Sérgio 
Paulo Rouanet, ed Brasiliense, SP, 1984, p 174. Em sua “ doutrina das semelhanças” 
e “ Sobre a Faculdade Mimética”, Benjamin refletiu sobre as atrações não causais, 
sobre as afinidades eletivas entre fenômenos segundo “ atrações alquímicas”, 
semelhança ou correspondências entre a posição dos astros no céu e um caráter ou 
temperamento. Benjamin interessou-se também pela quiromancia, leitura da borra...  



58

peça de teatro, identificável pelo comportamento de suas posições 
em uma constelação. Às estrelas do cosmos antigo, imagens da per-
feição e luminosidade divinas, se substituíram as bombas aéreas das 
Guerras da técnica e “novos astros ergueram-se no céu”, os profe-
tas destituídos pela previsão com fins de dominar sob os auspícios 
do Capital.E Benjamin observou: “O trato antigo com o cosmos cum-
pria-se[...] na embriaguez [extática] [..]. É o ameaçador descaminho 
dos modernos considerar essa experiência como irrelevante, como 
descartável, e deixa-la por conta do indivíduo como devaneio místico 
em belas noites estreladas”9. Assim como o sol realiza sua órbita com 
sua côrte de planetas, estes, por sua vez, possuem suas luas, de ma-
neira que o sistema solar é uma comunidade. Essa comunidade de 
destino se rompeu com o traumatismo da Guerra que determinou um 
antes e um depois, nada tendo permanecido das paisagens do final 
do século XIX, os astros, também eles, agora em exílio, no céu agora 
pelas explosões bélicas. Razão pela qual, Benjamin encontra em  
A Eternidade pelos Astros de Auguste Blanqui uma história política do 
céu e diagnóstico do presente que enclausurou o tempo e a ação hu-
mana. A técnica autonomizada com respeito aos indivíduos, submete
-os a “processos sem sujeito”. Sua contrapartida são imagens dialéti-
cas, portadoras de um “ princípio esperança.”

... do café, pelo tarô, pela hipnose. Como experiência (Erfahrung), a astrologia 
conjuga memória e imaginação, lembrança e pressentimento. 

9 Benjamin, W., “ A Caminho do Planetário”, in Rua de Mão Única, Obras Escolhidas II, 
trad. Rubens Rodrigues Torres Fikho e José Carlos Martins Barbosa, ed Brasiliense, SP< 
2000, p 68



59



60

BIOGRAFIAS

Adauto Novaes é jornalista e professor; foi por vinte anos diretor do Centro de 
Estudos e Pesquisas da Fundação Nacional de Arte/ Ministério da Cultura. Em 
2000, fundou a empresa de produção cultural Artepensamento. Os ciclos de con-
ferências que organizou resultaram em 45 livros publicados pela Cia das Letras e 
pelas Edições Sesc, dentre eles, Os sentidos da paixão, O olhar, O desejo, Ética, 
Tempo e história, Rede imaginária: televisão e democracia, Artepensamento,  
A crise da razão, Libertinos/libertários, A descoberta do homem e do mundo, 
A outra margem do Ocidente, O avesso da liberdade, Poetas que pensaram o 
mundo, O homem-máquina, Civilização e barbárie, O silêncio dos intelectuais, 
todos editados pela Companhia das Letras. Publicou ainda A crise do Estado-
nação (Record, 2003), Muito além do espetáculo (Senac São Paulo, 2000), Oito 
visões da América Latina (Senac São Paulo, 2006), Ensaios sobre o medo (Senac 
São Paulo, 2007), O esquecimento da política (Agir, 2007) Mutações: ensaios 
sobre as novas configurações do mundo (Agir/Senac São Paulo, 2008), A condi-
ção humana (Agir/Sesc SP, 2009), Mutações: o novo espírito utópico, Mutações: 
entre dois mundos, Mutações: dissonâncias do progresso, Mutações: a outra 
margem da política, Mutações: ainda sob a tempestade, Mutações: sobre a cora-
gem e outras virtudes. Três deles ganharam o Prêmio Jabuti.

José Miguel Wisnik é professor sênior da área de literatura brasileira da 
Universidade de São Paulo, além de ensaísta e músico. Entre seus livros publi-
cados encontram-se O coro dos contrários - a música em torno da Semana de 22 
(1977), O som e o sentido - uma outra história das músicas (1989), Sem receita - 
ensaios e canções (2004), Machado maxixe - o caso Pestana (2008), Veneno remé-
dio - o futebol e o Brasil (2008) e Maquinação do mundo - Drummond e a mineração 
(2018). Atuou como professor visitante na Universidade da California (Berkeley) e 
na Universidade de Chicago. Recebeu o Prêmio Jabuti de Literatura (1978, 2009), o 
Troféu Noel Rosa (1989), o Prêmio Kikito do Festival de Cinema de Gramado (1989), 
o prêmio da Associação Paulista de Críticos de Arte (1991, 1993, 1995), o Prêmio do 
Festival de Cinema do Ceará (2001), a Ordem do Mérito Cultural (2009) e o Prêmio 
Literário da Fundação Biblioteca Nacional (2019).

Marilena Chaui é mestre e doutora em filosofia pela USP, universidade da qual 
foi professora titular. Ministrou cursos de pós-graduação nas universidades de 
Paris, Pisa e Bolonha (Itália), Buenos Aires e Córdoba (Argentina), Stanford e 
Columbia (USA) e King’s College (Londres). Recebeu o título de Doutor Honoris 
Causa pela Universidade de Paris VIII, pela Universidade Nacional de Córdoba 
e pela Universidade Federal de Sergipe. Recebeu, em 1981, o prêmio da APCA 



61

(Associação Paulista dos Críticos de Arte) pelo livro Cultura e democracia, em 
1994, o prêmio Jabuti pelo livro Convite à Filosofia, os prêmios Sérgio Buarque de 
Holanda (Biblioteca Nacional) em 1999 e Jabuti, em 2000, pelo livro A nervura do 
real - imanência e liberdade em Espinosa. Foi secretária municipal de cultura de São 
Paulo de 1989 a 1992 (durante o governo de Luiza Erundina).Participou das seguin-
tes coletâneas: Os sentidos da paixão, O olhar, O desejo, Ética, Artepensamento, 
O homem máquina, Civilização e barbárie, O silêncio dos intelectuais, Vida Vício 
Virtude, Mutações: entre dois mundos.

Luiz Alberto Oliveira é físico, doutor em cosmologia, pesquisador do Laboratório 
de Cosmologia Física Experimental de Altas Energias e professor de história e filo-
sofia da ciência do Centro de Pesquisas Físicas — CBPF/CNPq. Escreveu ensaios 
para Tempo e história, Crise da razão, O avesso da liberdade, O homem-máquina, 
Mutações: ensaios sobre as novas configurações do mundo e A condição humana.

Eugênio Bucci é jornalista e professor doutor da Escola de Comunicações e Artes 
da USP. Integra o Conselho Curador da Fundação Padre Anchieta (TV Cultura de 
São Paulo). Escreve quinzenalmente para o jornal O Estado de S. Paulo e para o 
site Observatório da Imprensa. Entre outros livros, é autor de Brasil em tempo de 
TV (Boitempo, 1996), Sobre ética e imprensa (Companhia das Letras, 2000), Do B 
(Record, 2003), Videologias (Boitempo, 2004, em parceria com Maria Rita Kehl) e 
Em Brasília, 19 horas (Record, 2008). Foi editor da revista Teoria e Debate (de 1987 a 
1991) e presidente da Radiobrás (de 2003 a 2007). É colunista e crítico de vários jor-
nais e revistas. Participou como ensaísta do livro A condição humana.

João Cezar de Castro Rocha é Professor Titular de literatura comparada da UERJ, 
Pesquisador 1D do CNPq e Cientista do Nosso Estado/FAPERJ. Autor de 14 livros e 
editor de 30 títulos. Seu trabalho já foi traduzido para 6 idiomas: mandarim, espa-
nhol, alemão, francês, italiano e inglês.

Vladimir Safatle é graduado em filosofia pela USP e em Comunicação Social 
pela ESPM, mestre em filosofia pela USP e doutor pela Universidade Paris 
VII. Atualmente, é professor de filosofia na USP. Foi professor visitante das 
Universidades de Paris VII e Paris VIII, além de responsável de seminário no College 
International de Philosophie (Paris). Desenvolve pesquisas nas áreas de epistemo-
logia da psicanálise, desdobramentos da tradição dialética hegeliana na filosofia do 
século XX e filosofia da música. É um dos coordenadores da International Society 
of Psychoanalysis and Philosophy. Escreveu Lacan para a série da Publifolha. 
Publicou um ensaio em A condição humana (Agir/Sesc SP, 2009).

Christian Ingo Lenz Dunker, nascido em 1966, psicanalista, professor Titular do 
Instituto de Psicologia da USP, coordenador do Laboratório de Teoria Social, 
Filosofia e Psicanálise (LATESFIP-USP), Analista Membro do Fórum do Campo 
Lacaniano.  Doutor e Livre Docente pela USP, com pós-doutorado pela  Manchester 
Metropolitan University, youtuber (Falando Nisso) e articulista da UOL-TILT. Autor 
de mais de 100 artigos científicos e professor convidado em mais de 15 univer-
sidades estrangeiras. Autor de Estrutura e Constituição da Clínica Psicanalítica 



62

(Annablume, Prêmio Jabuti 2012), Mal-Estar, Sofrimento e Sintoma (Boitempo, 
Prêmio Jabuti, 2015) e Reinvenção da Intimidade (Ubu, 2016), O Palhaço e o 
Psicanalista (Planeta, 2018, com Claudio Thebas), Autobiografia da Depressão 
(Paidós, 2020), Lacan e a Democracia (Boitempo, 2022) e Lutos Finitos e Infinitos 
(Paidós, 2023).

Renato Lessa é Professor Associado de Filosofia Política e Coordenador do Centro 
Levi na PUC-Rio. É, ainda, Investigador Associado do Instituto de Ciências Sociais da 
Universidade de Lisboa. É doutor em Teoria Política (IUPERJ, 1994), com estágios de 
pós-doutorado na American University (Washington D. C., 1994), na Universidade 
de Lisboa (2004), na Universidade do Piemonte Oriental (Itália, 2011-2012) e na 
Universidade de Paris IV: Sorbonne (2015 e 2021/22). Publicou vários livros e ensaios 
nos campos da filosofia política e das interpretações sobre o Brasil, entre os quais  
A Invenção Republicana (Topbooks, 3a edição 2015), Veneno Pirrônico: ensaios sobre 
o ceticismo (Francisco Alves, 1997), Agonia, Aposta e Ceticismo: ensaios de filosofia 
política (Editora da UFMG, 2003) e Presidencialismo de Animação: ensaios sobre a 
política brasileira (Vieira & Lent, 2006). Suas publicações mais recentes, no campo da 
filosofia, são o livro O Cético e o Rabino: breve filosofia sobre a preguiça, a crença e 
o tempo, São Paulo: LeYa, 2019 e a coletânea Mundos de Primo Levi, Rio de Janeiro: 
Editora da PUC-Rio, 2022. É Pesquisador 1 A do CNPq, membro da Ordem do Mérito 
Científico (Brasil) e da Ordem da Instrução Pública (Portugal). Em 2018 foi agraciado 
com a Cátedra Alphonse Dupront, no Centre Roland Mousnier da Sorbonne Lettres 
Université (ex-Paris IV: Sorbonne). Foi, ainda, Presidente da Biblioteca Nacional, de 
2013 a 2016 e Presidente da FAPERJ, em 2002. De 2003 a 2013 foi Presidente do 
Instituto Ciência Hoje. Há quinze anos tem participado com regularidade dos ciclos 
organizados pela Artepensamento e publicado ensaios nos livros deles resultantes.

Marcia Sá Cavalcante é professora titular de filosofia na Universidade de Södertörn 
(Suécia). Entre 1994 e 2000, foi professora adjunta do Instituto de Filosofia e Ciências 
Sociais da UFRJ. Suas primeiras áreas de trabalho são hermenêutica, fenomenolo-
gia, idealismo alemão, filosofia francesa contemporâena, poética e estética musi-
cal. Dentre seus livros mais recentes destacam-se Time in exile: in conversation 
with Heidegger, Blanchot and Clarice Lispector (NY: SUNY, 2020), O fascismo da 
ambiguidade (RJ: UFRJ, 2021), The fascism of ambiguity (London: Bloomsbury, 
2022), Ex-Brasilis: brev från pandemin (Stockholm: Faethon, 2022) e Atrás do pen-
samento: a filosofia de Clarice Lispector (RJ: Bazar do tempo, 2022).

Thomás Zicman de Barros é doutor em ciência política pela Sciences Po Paris e pes-
quisador associado do Centre de recherches politiques de Sciences Po (CEVIPOF). 
Também é conselheiro do think tank República do Amanhã e diretor do Populism 
Specialist Group da Political Studies Association de Londres. Desenvolve sua 
atividade de pesquisa na articulação interdisciplinar entre a Teoria Política e 
a Psicanálise, estudando experiências populistas e movimentos de protesto. 
Atualmente, elabora uma teoria estética do populismo que dialogue com os estu-
dos subalternos e queer. Com Miguel Lago, é autor de Do que falamos quando fala-
mos de populismo (Companhia das Letras, 2022).



63

Pascal Dibie é professor na Universidade Paris VII Denis-Diderot, onde dirige o 
Laboratório de Antropologia Visual e Sonora do Mundo Contemporâneo. É dire-
tor da coleção Traversées da Éditions Métailié. Publicou, entre outros, os livros: 
Ethnologie de la chambre à coucher (edição brasileira O quarto de dormir, Editora 
Globo, 1988), La tribu sacrée (Métaillé, 2004), Ethnologie des prêtres (Métaillé, 
2004), La passion du regard (Métaillé, 1998), Essai contre les sciences froides 
(Métaillé, 1998). Um de seus últimos ensaios foi publicado no Brasil em A condição 
humana (Agir/Sesc SP, 2009).

Roberto Zular é poeta e professor de Teoria Literária e Literatura Comparada na 
Universidade de São Paulo. Juntamente com Álvaro Faleiros e Viviana Bosi orga-
nizou o livro Sereia de Papel — visões de Ana Cristina Cesar e com Claudia Amigo 
Pino Escrever sobre escrever — Uma introdução crítica à crítica genética (Martins 
Fontes). Organizou ainda o livro Criação em Processo — ensaios de crítica gené-
tica (Iluminuras). Desde 1993, dedica-se aos escritos de Paul Valéry, de quem tra-
duziu, também com Álvaro Faleiros, Feitiços [Charmes], ganhador do primeiro 
prêmio de tradução “Paulo Rónai” da Biblioteca Nacional (2021). Sua pesquisa 
sobre a recepção de Valéry entre os poetas brasileiros, levou-o ao estudo da poe-
sia moderna e contemporânea, especialmente quanto às relações entre corpo, lin-
guagem, historicidade, ritmo e voz.

Oswaldo Giacoia Junior, professor do Departamento de filosofia da Unicamp. 
Doutor em filosofia com tese sobre a filosofia da cultura de Friedrich Nietzsche na 
Universidade Livre de Berlim. Publicou, entre outros livros: Os labirintos da alma 
(1997, Unicamp), Nietzsche como psicólogo (Unisinos, 2004) e Sonhos e pesadelos 
da razão esclarecida (UPF Editora, 2005). Escreveu para Mutações: ensaios sobre 
as novas configurações do mundo e A condição humana, além de outros ensaios 
para a série Mutações.

Luiz Camillo Osorio Professor Associado II do Departamento de Filosofia da PUC-
Rio, pesquisador do CNPQ e curador do Instituto PIPA. Entre 2009 e 2015 foi Curador 
do Museu de Arte Moderna do Rio de Janeiro. Em 2015 foi o curador do pavilhão 
brasileiro na Bienal de Veneza.

Guilherme Wisnik é professor de arquitetura e urbanismo na USP, colunista do 
jornal Folha de S. Paulo e autor de livros como Lucio Costa, Caetano Veloso e 
Estado crítico: à deriva nas cidades. Editou o volume 54 da revista espanhola 2G 
(2010) sobre a obra de Vilanova Artigas e publicou ensaios em livros como Brazil’s 
Modern Architecture, Álvaro Siza Modern Redux e O desejo da forma. É membro 
da Associação Paulista de Críticos de Arte e da Latin American Studies Association. 
Crítico de arte e arquitetura, foi curador do projeto de Arte Pública Margem (Itaú 
Cultural, 2008-10) e das exposições Cildo Meireles: Rio Oir (Itaú Cultural, 2011) e 
Paulo Mendes da Rocha: a Natureza como Projeto (Museu Vale, 2012). Foi o cura-
dor geral da 10ª. Bienal de Arquitetura de São Paulo (2013).



64

Pedro Duarte é doutor em filosofia pela PUC-Rio, onde é professor na gradua-
ção, pós-graduação e especialização em Arte e Filosofia. Foi professor visitante 
nas universidades de Brown (EUA) e Södertörns (Suécia). É autor dos livros Estio 
do tempo: Romantismo e estética moderna e A palavra modernista: vanguarda e 
manifesto. Prepara Tropicália, para a coleção O livro do disco. Publicou capítulos 
em livros e artigos em periódicos acadêmicos e veículos da mídia. Desenvolve pes-
quisas voltadas para filosofia contemporânea, estética, cultura brasileira e histó-
ria da filosofia.

Marcelo Gantus Jasmin é historiador, mestre e doutor em ciência política e pro-
fessor do Departamento de História da PUC-Rio e do IUPERJ, onde ensina Teoria 
Política e História do Pensamento Político e Social. Publicou os livros: Alexis de 
Tocqueville: a historiografia como ciência da política (Access) e Racionalidade e his-
tória na teoria política (Editora da UFMG) e vários artigos e capítulos sobre as rela-
ções entre história e teoria política. Atualmente é diretor-executivo da Fundação 
Casa de Rui Barbosa.

Luiz Eduardo Soares é escritor, antropólogo e cientista político, professor da pós-
graduação em Literatura da UFRJ e titular da Cátedra Patrícia Acioli, vinculada 
ao Colégio Brasileiro de Altos Estudos da UFRJ, bolsista Pesquisador Visitante 
Emérito da FAPERJ e ex-professor da UERJ, do IUPERJ e da UNICAMP. Foi visiting 
scholar nas universidades Harvard, Columbia, Virginia e Pittsburgh. Publicou 27 
livros, dos quais os mais recentes são Desmilitarizar; segurança pública e direitos 
humanos (Boitempo, 2019), O Brasil e seu Duplo (Todavia, 2019), Dentro da noite 
feroz; o fascismo no Brasil (Boitempo, 2020), Escolha sua distopia -ou pense pelo 
avesso (Alta books, 2025 -no prelo) e os romances 2066, com Rafael Coutinho 
(Narval, 2022), Enquanto anoitece (Todavia, 2023) e Crânio de vidro do selvagem 
digital (Brasa, 2024). Foi secretário nacional de Segurança Pública, subsecretário e  
coordenador de Segurança, Justiça e Cidadania do Estado do Rio de Janeiro,  
e secretário municipal de Prevenção da Violência em Porto Alegre e Nova Iguaçu.

Miguel Lago é cientista político, deu cursos sobre a interseção entre democra-
cia, saúde e tecnologia na School of International and Public Affairs (SIPA) da 
Universidade de Columbia (2018-2022), na Sciences Po Paris (2017-2018) e na T.H. 
Chan School of Public Health da Universidade de Harvard (desde 2023). Publicou 
artigos em diversos jornais: The New York Times, Le Monde, El País e Revista Piauí. 
É também co-autor dos livros Linguagem da Destruição, com Heloisa Starling e 
Newton Bignotto, Do que falamos quando falamos de Populismo, com Thomás 
Zicman de Barros - ambos pela Companhia das Letras - e Construção de um 
Estado para o Século XXI, com Francisco Gaetani - pela editora Cobogó. Em 2019 
foi premiado com o World’s 100 Most Influential People in Digital Government.

Lilia Schwarcz, historiadora e antropóloga, é professora titular da USP e da 
Universidade de Princeton (EUA). Escreveu os livros As barbas do imperador:  
D. Pedro II, um monarca nos trópicos (pelo qual ganhou o prêmio Jabuti), Retrato 
em branco e negro: jornais, escravos e cidadãos em São Paulo no fim do século 
XIX, O espetáculo das raças - cientistas, instituições e pensamento racial no Brasil: 



65

1870-1930, O império em procissão: a longa viagem da biblioteca dos reis – do 
terremoto de Lisboa à independência do Brasil, O sol do Brasil: Nicolas-Antoine 
Taunay e as desventuras dos artistas franceses na corte de D. João, 1816-1821 
(ganhador do prêmio Jabuti), D. João Carioca – a corte portuguesa chega ao Brasil 
1808-1821, Um enigma chamado Brasil (ganhador do prêmio Jabuti), Agenda bra-
sileira (organizado com André Botelho), História do Brasil Nação, volume 3 – a 
abertura para o mundo, 1889-1930 (organizadora do volume e diretora da coleção), 
Nem preto nem branco, muito pelo contrário, A batalha do Avaí - a beleza da bar-
bárie: a Guerra do Paraguai pintada por Pedro Américo, Brasil: uma biografia (com 
Heloisa Murgel Starling), Lima Barreto: Triste Visionário, História do Brasil: nação 
em seis volumes (três dos quais indicados para o prêmio Jabuti). É curadora adjun-
ta do Masp e membro da Academia Brasileira de Letras.

Carlos Antônio Leite Brandão possui graduação em Arquitetura (UFMG, 1981), 
mestrado e doutorado em Filosofia (UFMG, 1987 e 1997), especialização em Cul-
tura e Arte Barroca (UFOP, 1985), doutorado-sandwich junto à Università degli 
Studi di Firenze (1994) e pós-doutorado junto à FMSH e EHESS (Paris, 2010) e ao 
CNRS-Paris/Villejuif (2018, 2023). É professor titular da Escola de Arquitetura da 
UFMG e pesquisador 1 do CNPq. Dentre os seus livros destacam-se Genealogia 
da Cidade (Vencedor do I Prêmio Jabuti Acadêmico, 2024), Arquitetura, Huma-
nismo e República: a atualidade do De re aedificatoria, Quid Tum? O combate da 
arte em Leon Battista Alberti, A formação do homem moderno vista através da 
arquitetura e o recente O almoxarife almaxerifado & seu Glossário Viralatas. Diri-
giu a Escola de Arquitetura da UFMG (1998-2002), presidiu o Instituto de Estudos 
Avançados Transdisciplinares da UFMG (2005-2009) e foi dramaturg do Grupo 
Galpão de Teatro (Belo Horizonte, 1991-2003).

Olgária Matos, doutora pela École des Hautes Études, pelo Departamento de 
Filosofia da FFLCH-USP, e professora de Filosofia da Unifesp (Universidade Federal 
de São Paulo). Escreveu: Rousseau: uma arqueologia da desigualdade (Mg Editores 
Associados, 1978), Os arcanos do inteiramente outro – a Escola de Frankfurt, a 
melancolia, a revolução (Brasiliense, 1989), A Escola de Frankfurt – sombras e luzes 
do Iluminismo (Moderna, 1993) e Discretas esperanças: reflexões filosóficas sobre 
o mundo contemporâneo (Nova Alexandria, 2006). Colaborou na edição brasilei-
ra de Passagens de Walter Benjamin e prefaciou Aufklârung na Metrópole – Paris 
e a Via Láctea. Participou recentemente da coletânea Mutações: ensaios sobre as 
novas configurações do mundo.



Depois das conferências de José Miguel Wisnik e Eugenio Bucci no Rio (Casa de 
Rui Barbosa) nos dias 7 e 14 de agosto, haverá o lançamento dos três últimos livros 
publicados por eles.

José Miguel Wisnik: Viagem do recado – Música e literatura é um livro de en-
saios reunidos e também, de maneira implícita, um roteiro de vida. Wisnik aborda 
a música de Chopin (ligada aos seus estudos de piano na juventude), a relação de 
Machado de Assis com a polca e a de Mário de Andrade com o modernismo musi-
cal (que testemunham o seu trabalho como pesquisador e professor universitário) 
e o mundo das canções no Brasil (com as quais se envolveu também como intér-
prete e compositor). Dá nome ao livro um ensaio inédito sobre Guimarães Rosa, no 
qual convergem muitas das suas inquietações musicais, literais e cosmopolíticas.

Eugênio Bucci: Lança dois livros: A Razão Desumana – cultura e informação 
na era da desinformação inculta (e sedutora). A obra reúne ensaios que refletem 
sobre a fusão de três eixos estruturantes da vida (e da morte) social: a técnica, 
o capital e a linguagem. O segundo livro, Que Não se Repita – a quase morte da 
democracia brasileira narra o que foi o governo caótico, tanático e golpista de um 
certo capitão entre 2019 e 2022. Para que não esqueçamos.



Horário das conferências

Casa de Rui Barbosa - Rio: às 18h
Centro de Pesquisa e Formação do Sesc São Paulo - SP: das 19h30 às 21h30

	 RIO	 SP

AGOSTO

José Miguel Wisnik | A Imaginação da voz - palestra musical	 7	 8

Marilena Chaui | O sonho e as “Ruínas Circulares”	 12	 13

Luiz Alberto Oliveira | Artifícios fabulosos, fábulas artificiosas	 13	 14

Eugênio Bucci | That’s entertainment - and that’s all folks!	 14	 15

João Cezar de Castro Rocha | Olhos bem fechados para 
finalmente ver: a imaginação em cena	 19	 20

Vladimir Safatle | Violentar a imaginação para salvar a imaginação	 20	 21

Christian Ingo Lenz Dunker | O sequestro da Louca da Casa 
e a constelação de seu Retorno ao Poder	 21	 22

Renato Lessa | Abstração, figuração do comum e 
a forma de vida dos humanos	 26	 27

Marcia Sá Cavalcante Schuback | Página em branco da mutação: ou
das constelações imaginárias do informe	 27	 28

Thomás Zicman de Barros | Senso comum versus senso 
da comunidade: a disputa pelo imaginário político na era da 
normalização da extrema-direita	 28	 29

SETEMBRO

Pascal Dibie | Adeus ao neolítico	 02	 03

Roberto Zular | A dupla recusa: uma história da imaginação em Paul Valéry	 03	 04

Oswaldo Giacoia Junior | Técnica e política em tempos de hiper-atenção	 04	 05

Luiz Camillo Osorio | Do museu imaginário às constelações imaginárias:
o que pode o gesto curatorial	 09	 10

Guilherme Wisnik | Faber ou ludens?	 10	 11

Pedro Duarte | A imaginação do futuro, o futuro da imaginação	 11	 12

Marcelo Jasmin | Imaginário democrático e imaginação em Tocqueville	 16	 17

Luiz Eduardo Soares | Prefigurações imaginárias do horror e a
harmonização da máscara fascista	 17	 18

Miguel Lago | Tradição para o futuro	 18	 19

Lilia Schwarcz | Sobre imagem e magia		  24

Carlos Antônio Leite Brandão | Da cidade da sensibilidade 
à casa do imaginário	 25	 26

Olgária Matos | Walter Benjamin e o céu estrelado:
imaginação e princípio-esperança		  25

Olgária Matos | Walter Benjamin e o céu estrelado	 30



SESC – SERVIÇO SOCIAL DO COMÉRCIO
ADMINISTRAÇÃO REGIONAL NO ESTADO DE SÃO PAULO

Presidente do Conselho Regional

Abram Szajman

Diretor do Departamento Regional

Luiz Deoclecio Massaro Galina

Superintendências

Técnico-social

Rosana Paulo da Cunha 

Comunicação Social

Ricardo Gentil de Oliveira 

Administração

Jackson Andrade de Matos 

Assessoria Técnica e de Planejamento

Marta Raquel Colabone 

Assessoria Jurídica

Carla Bertucci Barbieri

Gerências

Estudos e Desenvolvimento João Paulo Leite Guadanucci Artes Gráficas Rogério 

Ianelli Edições Sesc São Paulo Iã Paulo Ribeiro Assessoria de Relações 

Internacionais Heloisa Pisani Centro de Pesquisa e Formação Andrea de Araújo 

Nogueira

Equipe Sesc

André Leite Coelho, Danilo Cymrot, Eder Martins, Fabíola Tavares Milan, Francis 

Manzoni, Gabriela Borges Sebastião, Ian Herman, Jean Paz, José Mauricio Rodrigues 

Lima, Karina Camargo Leal, Marcos Toyansk, Maurício Trindade, Patricia Dini, Rafael 

Peixoto, Rosana Catelli, Silvia Hirao, Tina Cassie, Vanessa Rosado e Walter Cruz

FUNDAÇÃO CASA DE RUI BARBOSA

Presidente Alexandre Santini

Diretor Executivo Ricardo Calmon Diretor do Centro de Pesquisa Marcelo Viana 

Estevão de Moraes Coordenador do Instituto Rui Barbosa de Altos Estudos em Cultura 

Antonio Herculano Lopes Chefe da Divisão de Difusão Cultural Amanda Siqueira 

Assistente da DDC Rebeca Walter Operador de áudio e vídeo Antônio Carlos da Silva



MUTAÇÕES CONSTELAÇÕES IMAGINÁRIAS

Curadoria Adauto Novaes
Design gráfico Marcellus Schnell Website Marcelo Torrico
Equipe Artepensamento
Agostinho Resende Neves, Pedro Hasselmann, Ricardo Bello, Thiago Hasselmann

Gestores de mídias Thiago Hasselmann (diretor) e Katiane Borghesan Reis

Artepensamento

artepensamentocultural@gmail.com
www.artepensamento.com.br e www.mutacoes2025.com.br

Siga-nos no Instagram: @adautonov



Centro de Pesquisa e Formação do Sesc São Paulo
Rua Dr. Plínio Barreto, 285, 4º andar
Bela Vista - São Paulo - SP
Tel.: (11) 3254-5600 – CEP: 01313-020

 Trianon – Masp 700m  Anhangabaú 2000m
centrodepesquisaeformacao@sescsp.org.br

 / cpfsesc
sescsp.org.br/cpf

Fundação Casa de Rui Barbosa
Rua São Clemente, 134
Botafogo - Rio de Janeiro - RJ
Tel.: (21) 3289-4600 – CEP: 22260-002

  Estação Botafogo 300m
contato@rb.gov.br
www.gov.br/casaruibarbosa/pt-br


